


“Museo Ugo Guidi”
           
“Amici del Museo Ugo Guidi - Onlus”
presentano la mostra di 

Abramo Cantiello

“E IL VERBO SI FECE UMANITÀ”

8 dicembre 2019 –7 gennaio 2020
Museo Ugo Guidi, spazio Arte Logos Hotel – Forte dei Marmi

Testi di
Padre Antonio Marrazzo                                                      
Davide Lambruschi

     

In copertina
Il risveglio del creato, part.



“E IL VERBO SI FECE UMANITÀ”
Abramo Cantiello



Il Museo Ugo Guidi – MUG ospita nei suoi spazi espositivi la preziosa opera di Abramo Cantiello. 
Una serie di grafiche che testimoniano il grande impegno dell’artista nell’affrontare e risolvere il 
tema religioso secondo stilemi classici, con sensibile delicatezza e definizione di ogni più minuto 
dettaglio.

Attraverso dieci tavole eseguite a matita seppia e molti studi preparatori che rivelano la incessante 
ricerca per giungere ad una completezza che soddisfi l’autore nella interpretazione artistica della 
cantica “Quanno nascette Ninno”, Cantiello affronta e risolve in modo compiuto il tema della 
Natività in cui si evidenzia la ricerca compositiva degli equilibri grafici e tonali.

Nelle opere l’artista arriva alla definizione armonica degli elementi che rivelano la sapienza di una 
indiscutibile preparazione e di una interpretazione classica risolta in modo profondamente poetico.

Una mostra, quella di Abramo Cantiello, che collocandosi nel periodo natalizio 2019, ne confer-
merà la spiritualità.

Vittorio Guidi
Museo Ugo Guidi – MUG- www.ugoguidi.it



              
9

“Quanno nascette Ninno a Bettalemme”

la redenzione diventò patrimonio definitivo dell’umanità

Antonio Marrazzo

Nella plurisecolare iconografia cristiana, la nascita di Gesù ha sempre avuto un ruolo privilegiato. 
Con molteplici espressioni, infatti, gli artisti ne hanno raffigurato l’evento narrato nei Vangeli ca-
nonici di Matteo (Cap.1-2) e di Luca (2,1-20), arricchendolo con le suggestive descrizioni di alcuni 
Vangeli apocrifi1 e di elementi simbolici che potessero meglio esplicitarne il significato soteriolo-
gico.

Abramo Cantiello, in continuità con questa nutrita e fertile tradizione, ha elaborato le dieci tavole 
di commento a una delle più popolari cantiche natalizie in lingua napoletana: “Quanno nascette 
Ninno a Bettalemme”, di sant’Alfonso Maria de Liguori (1696- 1787)2.

La produzione musicale di sant’Alfonso, noto soprattutto quale autore di “Tu scendi dalle stelle”, si 
aggira tra le 50 e le 60 composizioni3, inscritte nella sua vasta produzione letteraria che conta circa 
128 opere, con oltre 21 mila edizioni tradotte in più di 70 lingue.

Nato in una famiglia patrizia, il 27 settembre 1696, il Santo ricevette una solida e poliedrica forma-
zione che lo portò ad avere contatti con i migliori uomini di cultura del primo Settecento parte-
nopeo. Per tre anni infatti, prese lezioni di contrappunto dal celebre Gaetano Grieco (1657-1728), 
all’epoca maestro di cappella del Conservatorio dei Poveri di Gesù Cristo4.

Seguendo le orme paterne, ebbe anch’egli come maestro di pittura Francesco Solimena (1657-1747), 
alla cui scuola si formarono anche Paolo De Maio (1703-1784) e Francesco De Mura (1696-1782), 
con i quali Alfonso rimase legato per tutta la vita. La scuola del Solimena si rivelò utile anche per 
la stampa delle sue opere ascetiche, dove in almeno 13 di esse, nell’antiporta, sono presenti delle 
incisioni disegnate da lui. Alcune di queste le fece stampare anche a parte per distribuirle ai fedeli 
nelle missioni popolari.

Dotato d’intelligenza precoce, a 12 anni era già pronto per la facoltà di diritto. Ebbe modo così 
d’incontrare e frequentare assiduamente Giovan Battista Vico (1668-1744), dinanzi al quale fece 



              
10

              
11

con un intervento diretto di Dio, tramite gli angeli, e non per conoscenza istintiva come per le 
altre realtà create. La stessa apparizione delle schiere angeliche richiama alla comunione che Dio 
ha cominciato a costruire, da Abramo in poi, con gli Ebrei e che con l’incarnazione del Verbo ha 
realizzato con tutta l’umanità. 

Se il testo della cantica è di fatto una velata catechesi con richiami biblici ai Vangeli di Matteo, Luca 
e Giovanni, al profeta Isaia, a san Paolo e all’Apocalisse, solo per citarne alcuni, l’opera di Cantiello 
permette di entrare negli anfratti del testo per cogliere quel “non detto” che aiuta a riconoscere, 
come i pastori al presepio, che Dio si è ripreso, com’era all’origine (Gn. 3,8) il suo posto nel creato 
con l’umanità. 

Nel loro insieme i dieci disegni sviluppano figurativamente il tema della redenzione operata da 
Gesù Cristo così come sant’Alfonso l’ha annunciata e come continuano a fare i membri del suo 
Istituto religioso in tutto il mondo. Una redenzione che nel riannodare la relazione di Dio Padre 
con l’uomo, ridona a quest’ultimo la consapevolezza della sua vera dignità che lo rende persona in 
Cristo, quindi quell’immagine somigliantissima di Dio che lo abilita positivamente a continuare la 
storia del creato.

Volutamente i disegni non descrivono in modo calligrafico quanto è detto nella cantica. Anche se 
ad una prima impressione può sembrare il contrario, l’impianto descrittivo delle composizioni e la 
ricchezza dei simboli concedono variegati piani di lettura, arricchendo il senso di quanto espresso 
con molteplici valenze teologiche e spirituali. 

Abramo Cantiello, con la sua arte, la rigorosa ricerca e un appropriato discernimento nell’uso della 
fantasia, e riuscito e raffigurare un’ampia sequenza di riflessioni che, tramite l’approccio visivo, ali-
mentano l’intelligenza dell’osservatore, nutrendo la mente con quella “Buona Notizia”, proclamata 
e testimoniata da Cristo, che fa respirare il cuore nella speranza. Egli ha tradotto in immagini la 
catechesi della salvezza cristiana, descrivendo, a volte con citazioni dell’arte classica, a volte con ele-
menti contemporanei, il mistero, mai pienamente compreso, di un Dio che si fa veramente umano 
per accompagnare diariamente l’umano verso la sua completezza originaria. 

Nei disegni si può osservare che gli elementi raffigurati non sono presenti solo per l’equilibrio 
compositivo o per puro gusto estetico. In una sommaria esemplificazione si può notare che, nella 

l’esame di ammissione. Laureatosi a 16 anni in utroque jure, a 27 anni abbandonò la professione fo-
rense per diventare sacerdote e dedicarsi all’attività missionaria con il clero della Diocesi di Napoli 
nella Congregazione delle Apostoliche Missioni. 

Il 9 novembre del 1732, a Scala (SA), fondò la Congregazione del Ss. Redentore, un istituto mis-
sionario che, con il suo carisma per l’evangelizzazione dei popoli più abbandonati socialmente 
e spiritualmente, oggi è presente in tutti Continenti, offrendo la sua opera missionaria in oltre 
ottanta nazioni. 

Nominato vescovo di Sant’Agata dei Goti (BN), dopo aver guidato la diocesi per 13 anni si ritirò 
nella casa redentorista di Pagani (SA), dove moriva il 1° agosto 17875. 

Beatificato nel 1816 e canonizzato nel 1839, Pio IX lo ha dichiarato Dottore della Chiesa il 23 mar-
zo 1871 e Pio XII lo ha proclamato Patrono dei confessori e dei moralisti il 26 aprile 19506.

La scelta di far tradurre in immagini la cantica natalizia “Quanno nascette Ninno a Bettalemme” non 
è stata casuale. In essa, infatti, si riscontrano quelle tematiche teologiche che sant’Alfonso ha trat-
tato nelle sue opere e che i Redentoristi, da quel lontano 1732, continuano ad annunziare, con 
la parola e la testimonianza di vita, soprattutto nelle aree geografiche e nelle situazioni di spiccata 
emarginazione. 

Il testo, composto da 28 strofe, si articola in due sezioni narrative con una preghiera conclusiva. 
Nelle prime 15 strofe, la narrazione dell’evento della nascita di Gesù, con accenti lirici palesemente 
figurati, sviluppa già tutti gli effetti salvifici che l’incarnazione del Logos trinitario ha avuto sulla 
natura e sull’umanità. Nella seconda parte (composta da 8 strofe), dai pastori accorsi a vedere il 
Bambino, è espressa, con accenti ricchi di pathos, la comprensione e l’accettazione della manifesta-
zione tangibile di Dio nel creato. Nelle ultime cinque strofe, l’Autore conclude con un’orazione 
personale, in cui, consapevole della propria incapacità, invoca la misericordia di Dio per i propri 
peccati, supplicando l’intercessione della Madonna.

Da sottolineare che nella prima parte, l’impianto narrativo è palesemente ispirato alla descrizione 
della creazione secondo i primi due capitoli del libro della Genesi. Infatti, nella cantica, il primo 
elemento presentato è il fenomeno cosmico della stella luminosa che attraversa i cieli, per poi 
descrivere il risveglio delle piante e degli animali che, riferendosi a Isaia 11-6-8, usufruiscono già 
fattivamente del dono della pace. Infine, la buona notizia agli uomini, viene data personalmente 



              
12

presa dai bisogni e delle occupazioni quotidiane, è ripiegata in un sordo individualismo che non le 
permette di notare il reale bisogno del prossimo che gli vive accanto e di ascoltare il Cristo con la 
sua parola di salvezza. Tale situazione vissuta dall’uomo, apre la possibilità a un male impalpabile, 
travestito di benessere e con soluzioni emotivamente appaganti. Un male estraneo che, trafelato, 
quasi fuori campo nella globale visione della redenzione, offre un senso di onnipotenza e mira a 
spegnere la voce del Cristo. Eppure, nonostante questa sconcertante visione negativa dell’atteggia-
mento umano, sovente chiuso al duplice imperativo della vera carità, quest’ultima tavola apre alla 
speranza. Una speranza fondata sulla certezza che la redenzione è già patrimonio umano e che si 
si radica saldamente nella fedeltà assoluta di un Dio che non abbandonerà mai la nostra umanità, 
perché, da quella lontana notte a Betlemme, è ormai anche la sua. 

 

1	  Soprattutto il Protovangelo di Giacomo, il Vangelo dell’infanzia di Tommaso e il Vangelo dello pseudo-Matteo. Cf. Ravasi G., 
Un divino ‘enfant terrible’. Nascita e infanzia di Gesù secondo i vangeli apocrifi, in “L’Osservatore Romano”, 25 dicembre 2010.

2	 La prima edizione conosciuta è pubblicata in forma anonima nell’opera (Del Piano M.), Il freno della lingua. Ovvero laudi spiritu-
ali composte nell’idioma toscano e napoletano per lo popolo, Napoli 1779, pp. 207-215. Solo successivamente fu rivelata la paternità 
alfonsiana della cantica in Rispoli P. L, Sacra novena in onore del B. Alfonso con l’aggiunta della raccolta di tutte le Canzoncine com-
poste dal B. Alfonso, Napoli, 1816.

3	 Sulla produzione poetica e musicale di sant’Alfonso, cf. AA. VV., La poesia e la musica di Alfonso de Liguori e la tradizione missio-
naria redentorista, (A. Amarante ed.), Materdomini (AV) 2008. 

4	 Riguardo l’importanza che la formazione musicale ebbe nella sua vita, soprattutto per l’evangelizzazione, così annota il primo 
biografo “Alfonso riuscì così eccellente nella Musica, e nella Poesia, che anche vecchio metteva in nota e componeva a meravi-
glia”. In Tannoia A. M., Della vita, ed istituto del Venerabile Servo di Dio Alfonso Ma. Liguori Vescovo di S. Agata de’ Goti e Fondatore 
della Congregazione de’ preti missionari del SS. Redentore, 4 voll., Napoli 1798-1802, p. 185.

5	 Una lettura approfondita della vita e dell’opera del Santo è data dall’ultimo biografo Rey-Mermet Th., Il santo del secolo dei lumi: 
Alfonso de Liguori (1696-1787), Roma 1983.

6	 Sull’iter dei processi per la canonizzazione e il dottorato e la procedura per il patronato, Cf. Amarante A. V. – Marrazzo A., 
Santo dottore patrono. I quattro documenti pontifici sulla glorificazione di sant’Alfonso Maria de Liguori, Materdomini (AV) 2009.

prima tavola, per indicare la kenosi operata da Cristo con l’incarnazione, la capanna della natività 
è posta in un fossato tra i due grandi agglomerati urbani rappresentanti fantasie architettoniche 
occidentali e orientali.

L’uva maturata fuori stagione nella fertile oasi di Engaddi, lungo il mar morto, ha ispirato, nella ter-
za tavola, a raffigurare l’oasi come la “vigna del Signore”, tanto ricca di significati biblici, descritta 
particolarmente da Isaia e da Matteo nel suo Vangelo (21,33-41).

Nella quinta tavola i significati degli elementi raffigurati rimandano agli eventi della Pasqua e alla 
venuta ultima di Cristo. L’annunzio ai pastori da parte dell’angelo posto sulla grotta ricorda, al 
contempo, anche l’annunzio della resurrezione; le donne che portano da mangiare ai pastori, ricor-
dano quelle che la mattina di Pasqua si recarono al sepolcro; i due pastori, sulla destra, che corrono 
verso il centro abitato per comunicare la nascita del Messia, si leggono altresì come i due discepoli 
che la sera di Pasqua scappavano sulla strada di Emmaus. Infine, le schiere angeliche, con la presen-
za degli angeli tubicini, richiamano al ritorno definitivo di Cristo descritto nel libro dell’Apocalisse.

La scena della natività, nell’ottava tavola, nel palesare un gioioso momento festivo, sottolinea che 
con l’incarnazione è stata stabilita l’alleanza definitiva tra Dio e l’umanità. Tale significato è esple-
tato da quattro elementi che sono disegnati sulla stessa linea verticale al centro della scena: la stella 
luminosa, indicante Dio; l’arcobaleno davanti alla cascata, a ricordo della più antica alleanza tra 
Dio e Noè; il bambino Gesù che incarna la nuova e definitiva alleanza e, infine, il pavone che nella 
simbologia cristiana raffigura la resurrezione, dono messianico ultimo e definitivo.

In ultimo, è opportuno dare una lettura, seppur non completa, della decima tavola, indubbiamente 
la più complessa e tra le più ricche di significato. Rifacendosi alla preghiera conclusiva della canti-
ca, Cantiello l’ha delineata descrivendo la precaria vita di fede che vive l’umanità contemporanea. 
In essa, la salvezza è presentata come acclarata dall’intera umanità. Tutto il creato, infatti con 
l’incarnazione, la passione, morte e resurrezione di Gesù Cristo è stato riconsacrato e tutti vivono 
immersi in questa salvezza, camminando sul manto della misericordia. Manto indossato da Maria, 
immagine della Chiesa, che reggendo il Bambino, Parola di verità, lo custodisce e lo protegge. 
Proprio Gesù bambino, figura centrale della tavola, è l’unico personaggio veramente dinamico del 
gruppo. Sporgendosi precariamente in avanti, invoca costantemente gli uomini e le donne di ogni 
tempo di renderlo partecipe della loro esistenza. Purtroppo però, l’umanità sottostante, troppo 

    
13



              
15

“Buia la mia angoscia (…) nel mio

cuore rinsecchito (…)

Invia, Signore,

invia il tuo spirito (…)

come monelli scalzi (…)

in danza di fronte a te”

Vladimir Truhar 

Immagini del Sacro

L’opera grafica di Abramo Cantiello

Davide Lambruschi

Scrivo alcune considerazioni di presentazione per questa esposizione grafica dell’amico Abramo 
Cantiello (1970), artista da me incontrato e conosciuto negli ambienti scolastici del Liceo Artistico 
di Carrara.

Il primo elemento fondamentale delle opere proposte è la riscoperta dell’evento di Cristo, attraver-
so la riscoperta del Natale che è il dogma iniziale e fondamentale di tutta la fede cattolica. Sta nella 
continuità di questa riscoperta il cuore di Betlemme, il paradosso e il fulgore della mangiatoia: 

“L’Assoluto ha retto l’universo da una stalla per animali”.1 



              
16

              
17

dall’editore Giunti nel 1568, e si trova all’inizio del capitolo XV, il cui titolo recita per esteso: “Che 
cosa sia disegno, e come si fanno e si conoscono le buone pitture, et a che; e dell’invenzione delle 
storie”.4 Molti sono gli strumenti e i procedimenti operativi che nel corso del tempo, sono stati 
impiegati nella pratica del disegno. Anzi, si può dire che ogni mezzo e ogni materiale disponibile 
sia servito, in qualche modo allo scopo. Sin dall’origine si possono tuttavia individuare due distinte 
tecniche, che sono poi alla base di tutte le successive applicazioni ed elaborazioni del disegno: la 
tecnica per incisione o graffito, e quella per riporto o apposizione di segni. Si tratta in pratica dei 
due procedimenti, per sottrazione o per aggiunta di materia. Il progressivo arricchimento dei mezzi 
tecnici accompagna le tendenze del disegno verso forme più elaborate, che si allontanano sempre 
più dall’effetto grafico per avvicinarsi a quello pittorico. Tale tendenza appare ben manifesta in 
età moderna, in cui si assiste al graduale passaggio dal disegno al tratto con sola delimitazione dei 
contorni delle figure a un tracciato grafico sempre più dettagliato anche nei particolari interni della 
figura.

Cantiello ci propone una riflessione attraverso questa tecnica artistica ispirandosi ai costumi del 
presepe napoletano. La chiesa post-tridentina, nel suo tentativo di rimettere ordine in chiesa, vie-
terà le rappresentazioni recitate e stimolerà quelle scultoree: i gesuiti, che sono figli del Concilio, 
le diffonderanno assieme ai loro concorrenti teatini, dei quali il fondatore San Gaetano di Tiene 
ha già fatto eseguire in legno scolpito il primo presepe moderno per l’ospedale degli “Incurabili” a 
Napoli nel 1534. Napoli diventa una sorta di capitale del presepe e quando diventa pure capitale 
d’un regno autonomo con l’arrivo dei primi re Borbone, la creatività esplode con esempi clamorosi, 
architetti e scenografi al lavoro coi decoratori e gli esperti di macchine. Il presepe di Ferdinando 
IV conservato nella Reggia di Caserta è un esempio clamoroso dove per la prima volta il contadino 
mangia da vero Natale e degusta il cibo moderno appena inventato, gli spaghetti. Una tradizione 
che è diventata oggi per centinaia di artigiani artisti napoletani un lavoro regolare di intagliatori di 
figure che rappresentano il loro mito di sempre e vi aggiungono ogni anno le persone più famose 
d’oggi.

La creazione artistica può spiegarci il vero significato della vita. Gli uomini hanno bisogno di artisti, 
di poeti, come hanno bisogno dei santi, ad indicare la strada della Bellezza. L’arte, come la fede, si 
nutre di stupore, di gratuità e di contemplazione. Il credente e l’artista sono fratelli; entrambi in 

L’immagine del sacro è uno dei grandi temi nella storia della cultura artistica dell’umanità e molte-
plici ne sono stati gli approcci allo studio; l’estensione cronologica e la complessità dei temi è tale 
da rendere quasi impossibile qualsiasi sintesi.

Nel Concilio Vaticano II la Chiesa si è proclamata amica delle arti e riconosce che i mezzi artistici 
di comunicazione sociale offrono un prezioso aiuto al credente affinché “(…) conservi la capacità 
di contemplazione, d’intuizione e di ammirazione che porta alla saggezza e garantisce il massimo 
rispetto che esige per sé la cultura, anche quella che include i valori corporali (…)”.2

Le espressioni artistiche sono fonte di crescita personale e comunitaria; esprimono il mistero 
dell’uomo fatto a immagine e somiglianza di Dio. Non a caso vengono comunemente definite 
creative. 

“Nell’arte si tratta dell’uomo, dell’immagine dell’uomo, della verità dell’uomo. Sebbene 
spesso le apparenze sembrino smentirlo, questi sentimenti e aspirazioni non sono totalmen-
te estranei all’arte di oggi (…) Una collaborazione nel dialogo tra la Chiesa e l’arte con lo 
sguardo fisso sull’uomo, consiste e si fonda sul fatto che entrambi vogliono liberare l’uomo 
da schiavitù estranee e ricondurlo a se stesso. Entrambi gli offrono uno spazio di libertà, di 
esenzione dalla violenza, dall’utilitarismo, dalla produzione a qualunque costo, dall’effetti-
vità, dalla pianificazione, dalla funzionalizzazione (…) La Chiesa ha bisogno dell’arte e ne 
ha bisogno in molti modi”.3

Le opere esposte sono realizzate attraverso un disegno preciso e dettagliato. Nella tradizione sia an-
tica che moderna, il disegno è sempre stato oggetto di indagini tendenti a stabilirne con chiarezza 
la natura, i compiti e le potenzialità. Il tratto grafico che racchiude e svela la consistenza dei corpi 
pone infatti problemi di carattere ottico, ma anche filosofico ed epistemologico, nel senso più am-
pio. La definizione di “disegno” che si può leggere nelle Vite di Giorgio Vasari (1511-1574) è ancor 
oggi efficacissima nel sottolineare le prerogative dell’immagine disegnata, al di là degli stessi limiti 
fisici, tecnici e percettivi che ne rendono più o meno difficoltosa la codificazione. Il disegno nasce 
da un’azione congiunta della mano e dell’intelletto, che nessun soggettivismo, spontaneismo o con-
taminazione tecnologica possono mettere in ombra. È ancora idea e, al tempo stesso, è già opera. 
Il brano che citiamo è tratto dalla seconda e definitiva redazione delle Vite, pubblicata a Firenze 
       



              
18

              
19

visione, e infine nell’uso ecclesiastico come nascita di Gesù, epifania.10

L’opera di Cantiello ci porta così a vivere questa manifestazione nelle fragilità e nelle sconfitte 
dell’umanità. L’autore, attraverso la propria concezione etica dell’arte, ci aiuta a comprendere la 
lezione pervenuta dal Verbo che regola il mondo cristiano: 

Et verbum caro factum est, et habitávit in nobis (…).11

Termino con un pensiero tratto da uno scritto di Massimo Cacciari dedicato a Francesco d’Assisi:

“Lo spirito del Signore si posa su coloro che compiono le opere del Padre come “sponsi, 
fratres et matres Domini nostri Jesu Christi”; noi siamo madri di Gesù stesso “quando lo 
portiamo in cuore et corpore nostro (…) parturimus eum per mezzo delle azioni sante, che 
devono splendere d’esempio agli altri” (Epistola ad fideles, 9)”.12

1  C. K. Chesterton, I canti tradizionali di Natale, Londra 1901.
2   J. Plazaola. La Chiesa e l’Arte (…), Milano 1997, pag. 8.
3   Giovanni Paolo II, Discorso agli artisti, Monaco, Novembre 1980.
4   G. Vasari, Le vite dei più eccellenti pittori, scultori e architetti, Roma, Newton Compton, 1991, p. 73.
5   M. M. Cavrini, La stella di Miriam, Castel Bolognese 2018, pag. 31.
6   W. Benjamin, Il dramma barocco tedesco, introduzione di G. Schiavoni, Torino 1999, pag. 26.
7   A. M. DE’ Liguori, Tu scendi dalle stelle, noto come Canzoncina a Gesù Bambino (originale in  napoletano, 
     Quanno Nascette Ninno), Nola 1754.
8   E. Durckeim, Dizionario delle idee, a cura di Stefania Mariani, Roma 1998, pag. 99.
9   A. Dupront, Il sacro. Crociate e pellegrinaggi. Linguaggi e immagini, Torino 1993, pp. 102 – 107.
10 Cfr. C. Battisti, G. Alessio, Dizionario etimologico italiano, Firenze 1995, vol. V, PAG. 3754.
11 Vangelo di Giovanni, I, 14.
12  M. Cacciari, Doppio ritratto (…), Adelphi, Milano 2012, pag. 76.

bilico tra finito e infinito, tra temporale e eterno, tra limitato e assoluto.

“L’arte, come la fede, non ha un perché. È una questione di fascino, di fiducia nella bellezza 
(…) L’arte e la fede sono entrambe bellezza che si inginocchia e adora”.5

Nella produzione grafica di Abramo Cantiello la storia di Cristo e quella dell’uomo tornano a 
riconoscersi: lo stile pervaso da un’essenziale vena naturalistica e descrittiva - impregnata dalla 
tradizione del presepe napoletano - si basa su una narrazione iconografica che   corrisponde  all’in-
segnamento  di  sant’Alfonso  Maria de’ Liguori. La storia sacra dell’infanzia di Cristo trasforma i 
“dati storici” in “contenuti di verità” 6 che assorbono un ricco repertorio simbolico. 

Cantiello ci pone dinanzi al miracolo della Sacra Famiglia: veniamo invitati a contemplare il mi-
stero della nascita di Cristo tramite un quadro, una composizione di luogo che è al tempo stesso 
pittorica e mistica, realistica e simbolica. Siamo accanto a sant’Alfonso Maria de’ Liguori e con lui 
riconosciamo in quel bambino il “(…) Re del cielo (…) Dio beato (…) del mondo il Creatore”.7

Nell’opera di Cantiello ritrovo pienamente le parole di Durkheim, ancora oggi fondamentali per 
chi affronti il rapporto tra la religiosità e la cultura artistica:

“Nella religione vi è qualcosa di eterno destinato a sopravvivere a tutti i simboli particolari 
di cui il pensiero religioso si è successivamente circondato (…) La religione non è soltanto 
un sistema di pratiche, è anche un sistema di idee che ha il fine di esprimere il mondo (…) 
Lungi dall’ignorare la società reale e da farne astrazione, la religione ne è l’immagine”.8

Unire il sacer al profanus, portando così il sacro dentro alla nostra umanità: è questo l’obiettivo di 
Abramo Cantiello. Sarebbe opportuno, in tale direzione di ricerca, approfondire la riflessione sul 
carattere stesso delle immagini religiose nella cultura iconografica cristiana, distinguendo le due 
categorie funzionali delle immagini di culto, “oggetto non di adorazione ma di dulia, venerate li-
turgicamente o individualmente” e delle immagini di devozione, “che illustrano, insegnano e sono 
fonti di pietà personale e di fervore”.9 

Tra le diverse funzioni dell’immagine religiosa si rivela di particolare importanza la funzione teofa-
nica: dal significato originario di Theopháneia, manifestazione della divinità – le feste in onore di 
Apollo a Delfi – al latino medioevale, Theophania, come apparizione della divinità in sogno o in 



              
21

Opere



              
22

              
23

 
Il risveglio del creato
matita seppia su carta, cm 50x70



              
24

              
25

 

Il risveglio del creato, part. 



              
26

              
27

L’esplosione della pace
matita seppia su carta, cm 50x70



              
28

              
29

L’esplosione della pace, part.



              
30

              
31

L’annuncio ai pastori
matita seppia su carta, cm 50x70



              
32

              
33

L’annuncio ai pastori, part.



              
34

              
35

La natività
matita seppia su carta, cm 50x70



              
36

              
37

La natività, part.



              
38

              
39

L’arrivo del corteo dei magi
matita seppia su carta, cm 50x70

L’arrivo del corteo dei magi
pag 40–41 part.



              
40

              
41



              
42

              
43

Studi



              
44

              
45

Studi per Il risveglio del creato



              
46

              
47

Studi per L’esplosione della pace



              
48

              
49

Studi per L’esplosione della pace



              
50

              
51

Studi per La Natività, pag. 52–53 part.

 
Studi per L’annuncio ai pastori



              
52

              
53



              
55

ABRAMO CANTIELLO
Note Biografiche

Nato a Napoli nel 1970, Abramo Cantiello risiede a Carrara, dove è titolare dell’insegnamento 
di Discipline pittoriche presso il Liceo Artistico “Artemisia Gentileschi”. Dopo aver conseguito la 
maturità scientifica e, successivamente, quella artistica, consolida la sua vocazione all’arte figura-
tiva proseguendo gli studi all’Accademia di Belle Arti di Napoli. Qui frequenta il corso di pittura 
di Armando De Stefano, che costituisce un riferimento essenziale per la sua formazione. Nel 1992 
consegue il diploma di Accademia e nel 2002 si laurea in Conservazione dei Beni culturali.
Negli anni ’90 sperimenta i vari linguaggi artistici: dalla pittura alla scenografia, dalla grafica 
pubblicitaria alla fotografia. Dal 2000 allestisce mostre ed intensifica i rapporti con i critici e le 
gallerie. La sua ricerca, intanto, si avvicina ulteriormente al dato reale, quasi iperrealistico. 
Contestualmente all’attività di insegnamento ed espositiva si specializza in “Arti visive e discipline 
dello spettacolo” presso l’Accademia di BB. AA. di Napoli nel 2006.
Dal 2016 si occupa anche di illustrazione, in un orizzonte di ricerca personale e didattico, che 
include anche la progettazione e la realizzazione delle immagini digitali.
Ha collaborato con la Congregazione del Ss. Redentore per la progettazione e realizzazione di 
dipinti e illustrazioni basate su tematiche e soggetti di arte sacra.
E’ presente sul catalogo Mondadori “Arte moderna”, nell’edizione 1997-98.

 



Ringraziamenti
A mia moglie, per i preziosi consigli e il tempo dedicato a questo progetto.
Ai miei genitori, per la pazienza e il supporto morale e materiale dato alla mia passione 
artistica.
Ad Umberto Romboni, per la disponibilità e la professionalità profusa nella realizzazione 
del catalogo.
A Giovanni Chiapello, per l’esperta supervisione grafica.

Contatti
abramo.70@alice.it
www.abramocantiello.com

Progetto grafico
Umberto Romboni
Abramo Cantiello

La pubblicazione delle tavole è stata possibile grazie alla gentile concessione della provincia napoletana 
della Congregazione del Ss. Redentore.
L’inserimento in catalogo dei loghi dell’Unesco, della Provincia di Lucca e di Toscana Musei è il frutto 
della collaborazione con il museo Ugo Guidi – MUG.

mailto:abramo.70@alice.it
http://www.abramocantiello.com


Finito di stampare
 dicembre 2019 

presso la Tipografia 
MORI

 Massa (MS).


	_GoBack
	_GoBack

