
DIRITTI CIVILI UNIVERSALI vs  DIRITTI  DI APPARTENENZA 

Quale patto di convivenza tra gli italiani? 
 

 

Enrico Bottero 

 

La triste vicenda dell’assassinio di giornalisti, ebrei e poliziotti a Parigi nei giorni scorsi interroga 

tutti in questi giorni su cosa significhi convivenza civile in una democrazia e in uno Stato di diritto. 

E’ per questo che subito dopo l’evento ho sentito il bisogno di scrivere un articolo  con riferimento 

ai compiti che in futuro ci attendono in campo educativo. Se alcuni giovani cresciuti in uno Stato 

democratico e di diritto possono giungere a tale disprezzo della vita umana ci si deve interrogare su 

quale tipo di convivenza si sta costruendo. La Francia per prima dovrà interrogarsi e lavorare per 

rendere sempre più reale la convivenza.   

Qualunque cosa si intenda fare, qui in Italia  o in Francia, resta un  punto fermo: la questione non 

investe solo la scuola, come da più parti in Italia si sta cominciando a dire per scaricarsi delle 

responsabilità. Penso in modo particolare ai media, che in nome dell’ audience, non hanno lesinato 

articoli  o ospitato  interventi  in video di soggetti che incitano alla guerra di civiltà e alla 

demonizzazione dell’altro in quanto tale. Penso anche a parte della classe politica che, quando è 

priva della  minima cultura su ciò che significa Stato di diritto e libertà fondamentali, non può che 

incidere negativamente sull’opinione pubblica. In forza del loro potere di influenza le loro 

responsabilità sono le più grandi. Tutti gli altri, in modo diverso, hanno una responsabilità 

formativa delle nuove generazioni in vista dei principi fondamentali di una democratica e civile 

convivenza. Ma quale tipo di convivenza vogliamo costruire?  Quali sono i fondamenti di valori 

comuni tra soggetti diversi e che tali sotto molti aspetti devono continuare a restare?  

Partiamo dalle responsabilità delle istituzioni. Alcuni giorni fa l’Assessore all’Istruzione della 

Regione Veneto Elena Donazzan ha inviato ha inviato una comunicazione alle scuole Ecco uno 

stralcio del testo: 

 

 “Dobbiamo parlare [di questi eventi] soprattutto nelle nostre scuole, condannando senza se e 

senza ma, senza alibi ideologici o assoluzioni autoconsolatorie quanto accaduto ed una cultura che 

predica l'odio verso la nostra di cultura, la nostra mentalità, il nostro stile di vita fino ad arrivare 

all'estremo gesto terroristico. Il pericolo c'è, è evidente, si è manifestato in tutta la sua crudezza a 

Parigi […] Se non si può dire che non tutti gli islamici sono terroristi, è evidente che tutti i 

terroristi sono islamici e che molta violenza viene giustificata in nome di una appartenenza 

religiosa e culturale ben precisa. […] Certamente il primo cambio di rotta è una ferma condanna 

senza alcun distinguo tra italiani, francesi o islamici se questi ultimi vogliono veramente essere 

considerati diversi dai terroristi che agiscono gridando ‘Allah è grande’”. 

 
Negli stessi giorni il Ministro dell’Istruzione francese Najat Vallaud Belkacem ha inviato una 

circolare alle scuole della Repubblica a seguito del grave attentato di Parigi. Ecco uno stralcio del 
testo: 

 
 “La scuola della Repubblica trasmette agli allievi la comune cultura fondata sulla tolleranza e il 
rispetto; ogni allievo vi impara a rifiutare intolleranza odio razzismo e violenza quale che ne sia la 
forma. La scuola educa alla libertà di coscienza, d’espressione, di scelta del significato che ognuno 
dà alla sua vita, l’apertura agli altri e la reciproca tolleranza. La scuola educa all’Uguaglianza e 
alla Fraternità insegnando agli alunni che tutti sono uguali. Gli permette di farne l’esperienza 
accogliendoli tutti senza alcuna discriminazione. Nel momento in cui il nostro Paese manifesta la 
sua unità nazionale di fronte a una tale prova, la scuola si deve fare ancora di più portatrice dei 
valori repubblicani”.  
 



Dai due testi emerge una radicale differenza. Il testo della ministra francese ricorda che il compito 
della scuola è formare ai valori comuni fondati sul rispetto delle libertà fondamentali, quelle legate 
ai  diritti  umani liberali. Si tratta dei principi fondamentali dello stato di diritto che costituiscono i 
valori irrinunciabili delle democrazie. La Francia, soprattutto dopo la grande manifestazione di 
Parigi, ha saputo dimostrare di sapersi unire attorno a questi fondamentali valori al di là delle 
differenze e conflitti su temi specifici. Tutto  ciò non è naturalmente sufficiente ad affrontare una 
situazione così difficile (si pensi alla forte presenza del Front National, assente alla manifestazione, 
e ai problemi interni alla comunità musulmana, oggi chiamata a scelte precise  favore dello Stato di 
diritto), ma certo si tratta di una premessa necessaria per agire. Nel testo dell’Assessore veneto 
all’istruzione  non si parla di valori comuni ma del “nostro stile di vita, la nostra cultura” di fronte al 
“loro stile di vita” intendendo con ciò i cittadini di fede musulmana (identificati con l’Islam).  Pare 
di capire che, secondo l’Assessore,  non ci siano valori comuni né già dati né da costruire 
auspicabilmente nel tempo. “Noi” e “loro” siamo e “noi” e “loro”dobbiamo restare. Non è un caso 
che i presunti “nostri valori” non fanno riferimento ai diritti umani liberali universali, ma a religione 
di appartenenza, usi, tradizioni. Siamo all’inversione del cuius regio eius religio ma con il 
medesimo risultato: l’imposizione all’altro che giunge  in un Paese della tradizione locale. Non è  
più l’autorità politica ad imporre a tutti la sua religione, ma sono la religione (o meglio, una 
presunta religione cristiana piegata a fini politici come più volte è accaduto nella storia) e la 
tradizione a fondare il diritto di cittadinanza. Una nuova forma di ancient régime. Non so se la 
signora Elena Donazzan conosca le teorie di Carl Schmitt, il quale scriveva che la realtà dell’uomo  
risiede nell’ “appartenenza   ad un popolo e ad una razza fino ai più profondi e più inconsci moti 
dell’animo”. Il mondo brutale della storia diventa norma morale, in aperto contrasto con gran parte 
del pensiero moderno, che affonda le sue radici anche nell’idea ebraico - cristiana della libertà. 
Certamente conosceva bene Schmitt il primo ideologo della Lega Nord, il professor Gianfranco 
Miglio che curò proprio una sua opera, Le categorie del politico (Il Mulino, Bologna). Scriveva 
Miglio a commento del testo: “Schmitt ha scoperto e  dimostrato quarantacinque anni fa  che 
ovunque c’è ‘politica’  là si incontra l’antitesi amico - nemico e che ogni raggruppamento politico si 
costituisce sempre a spese di  e contro un’altra porzione di umanità” (Ivi, p.13). Sembra che anche 
per l’Assessore del Veneto i diritti culturali di una parte della popolazione  vengano prima dei diritti 
liberali di tutti in nome di una presunta identità etnico – religiosa. Si tratta di una palese 
sconfessione delle dichiarazioni universali dei diritti che si sono succedute dal ‘700 ad oggi.  Ciò 
che preoccupa non è  l’affermazione in sé (il diritto di espressione esiste per tutti salvo il diritto di 
criticarne i contenuti) ma il fatto che simili affermazioni siano espresse da un rappresentante 
politico in una comunicazione ufficiale inviata alle scuole e agli insegnanti. Sorge dunque  una 
domanda: se gli insegnanti del veneto dovessero seguire gli inviti dell’Assessore, a quale tipo di 
convivenza  preparerebbero le nuove generazioni? E’ poi possibile che l’Assessore di una regione 
che fa parte della Repubblica italiana  possa esercitare la funzione di Ministro della Repubblica? 
Secondo la Costituzione con il nuovo titolo V, forse ciò è del tutto legittimo e questo pone molti 
interrogativi su quella riforma. In attesa che la classe politica nazionale si assuma delle 
responsabilità a tutela dei valori della Repubblica sanciti nella prima parte della Costituzione, nella 
scuola Dirigenti ed insegnanti sono chiamati ad una scelta: vengono prima i valori fondanti sanciti 
dalla nostra  Carta costituzionale o le indicazioni fornite da un’autorità politica, per di più 
regionale? 
Ciascuno, in coscienza, darà la sua risposta. E’ certo però che ciascuno di noi è chiamato ad 

assumersi le sue responsabilità. In Francia gli insegnanti, nelle scuole delle banlieues, si trovano ad 

affrontare i problemi posti dai loro allievi di fede musulmana che, pur condannando gli omicidi, non 

intendono solidarizzare con i morti di Parigi perché avrebbero offeso la loro religione. Un problema 

importante, perché solleva la questione del rispetto. La libertà di espressione è infatti 

giuridicamente indiscutibile, ma ciò non significa che ciascuno di noi non si debba sentire 

moralmente responsabile dei suoi comportamenti nei confronti degli  altri. Questa responsabilità è 

comunque  demandata all’autonomia dell’individuo e non gli può essere sottratta pena la violazione 

della libertà individuale. In Italia in questi giorni si è fatta molta confusione tra due piani, che sono 

radicalmente differenti, quello giuridico (che attiene alle regole imposte dalla legge a tutti) e quello 

morale (che è demandato alla coscienza individuale). Tutto ciò rivela come, nonostante la 



Costituzione repubblicana,  non ci sia  ancora condivisione su un comune patto di convivenza 

fondato sui diritti fondamentali di uno Stato moderno. Faccio questa amara constatazione perché 

dobbiamo essere consapevoli di quali compiti ci attendono per il futuro. Dobbiamo infatti decidere  

dove vogliamo andare, quale società vogliamo consegnare alle nuove generazioni. Agli insegnanti 

tocca, per la loro parte, una responsabilità di operare secondo quanto detterà loro la coscienza. Per 

parte mia, non ho dubbi:  nella gerarchia dei valori fondanti,  pena il ritorno a forme di autocrazia  

già conosciute nel passato,  sono principi non contrattabili né barattabili i diritti umani liberali: 

divieto di ogni forma di  discriminazione delle persone basata sull’etnia, il colore della pelle, il 

sesso, la lingua, la religione, ecc. In positivo, riconoscimento del  diritto alla vita, all’uguaglianza di 

fronte alla legge, alla proprietà privata, alla sicurezza, all’ asilo (per i perseguitati da regimi 

illiberali o nelle guerre), alla libertà di pensiero, di espressione e di religione, ecc. La scuola deve 

essere un luogo di elaborazione comune di questi valori, non attraverso inutili lezioni teoriche, ma 

nella pratica dell’esperienza formativa, nel modo di vivere la vita comune e nel modo di affrontare i 

saperi. Magari anche introducendo nel curricolo lo studio laico delle religioni al posto 

dell’insegnamento della religione cattolica con insegnanti scelti dall’autorità religiosa. Ma  la nostra 

classe politica avrà il coraggio di fare questa scelta? 


