L’EDUCAZIONE DI FRONTE ALLA BARBARIE

Enrico Bottero

Il barbaro attentato di Parigi del 7 gennaio 2015 con cui sono stati colpiti i giornalisti del
giornale satirico Charlie Hebdo si caratterizza subito per il suo alto valore simbolico, chiunque ne
sia il colpevole. Nel mirino degli attentatori non erano solo delle persone ma uno dei cardini dello
stato di diritto, la liberta di espressione e di informazione. Questo attacco avviene proprio in quel
Paese, la Francia, che piu di altri ne ha fatto un principio fondante della convivenza civile. Di
fronte alla gravita dell’attentato, abbiamo assistito alle pilt diverse reazioni, molte di esse purtroppo
prevedibili a causa del clima che si sta creando da tempo in tutta Europa. Non i soffermerd qui su
un’analisi della vicenda, dei cui aspetti specifici molto si sta parlando e si parlera in futuro. Mi
limito invece ad una breve analisi centrata sui compiti a cui sono chiamati la scuola e tutto il mondo
dell’educazione.

Quali interrogativi questa vicenda pone dunque alla scuola e al mondo dell’educazione? Come
gli insegnanti possono affrontare il problema, sia nell’immediato che a lungo termine?
Nell’immediato credo si giusto 1’atteggiamento assunto da un insegnante francese. Nel giorno del
lutto nazionale che ha coinvolto anche la scuola ha colto nei suoi ragazzi il bisogno di parlare: “Li
dobbiamo ascoltare per cercare di dare un senso a tutto questo”. Il bisogno di senso ¢ insito in ogni
essere umano, in particolare nei ragazzi che si preparano alla vita. Dare un senso, in questo caso,
non significa spiegare razionalmente ma far prevalere subito, senza esitazioni, il senso dell’'umano.
Condividere la sofferenza delle vittime e di gran parte del popolo francese ¢ un modo per
riconoscere 1’altro come simile a noi, persona con diritti e per la cui vita mi devo sentire impegnato.
E’ gia molto perché ¢ il rifiuto dell’indifferenza, quella che rischia sempre di contagiarci quando si
verificano situazioni limite (guerra, fame, dittatura, ecc.) che ci inducono a difendere i nostri confini
privati. E’ il rischio della paura.

Certamente tutto questo non basta. Nella nostra scuola, sempre pit frequentata da alunni di
diverse religioni e culture, la sfida della costruzione di un comune patto di convivenza costituisce
un impegno maggiore rispetto al passato. Se nella Francia laica e repubblicana migliaia di giovani
musulmani di nascita o neoconvertiti all’Islam si trasferiscono in Medio Oriente o in Africa per
combattere insieme ai tagliagole dell’Isis o ad Al Qaida qualche domanda ¢ necessario porsela. Il
modello repubblicano che afferma in teoria I’'uguaglianza quali opportunita, quali speranze per il
futuro ha offerto alle nuove generazioni di francesi? La scuola ¢ stata una palestra di riduzione delle
disuguaglianze o, dietro le dichiarazioni di facciata, non ha fatto altro che legittimare le sempre pil
forti differenze sociali? Non ¢ sufficiente la constatazione che spesso si tratta di giovani portatori di
gravi forme di disagio. Il disagio, infatti, ha origini e cause (che, naturalmente, non giustificano mai
la follia della violenza omicida). Nei tempi lunghi ¢ dunque necessario concentrarci di piu su un
compito ineludibile della scuola, quello di lavorare per offrire sempre piu opportunita a tutti, in
particolare alle fasce deboli. Nel contempo, ¢ necessario preparare forme accettabili di convivenza
tra diversi affrontando anche i temi difficili. Il punto di partenza ¢ a aver chiari alcuni punti fermi
che, a mio parere, devono costituire la base per un’educazione alla convivenza civile in uno Stato di
diritto. Sappiamo anche che le pratiche implicheranno un lavoro tanto difficile quanto importante
di rielaborazione.

Il punto fermo da cui parto ¢ quello che costituisce la vera linea di difesa, non valicabile, dai
pericoli che incombono nelle nostre societa. Mi riferisco all’idea di Stato di diritto, la conquista piu
importante della modernitd da cui non si pud recedere. Che cosa sono i diritti'? La liberta di
espressione e di informazione fa parte dei diritti umani “liberali”. 1 diritti “liberali”, dopo essere
stati consacrati dalle carte dei diritti del ‘700, sono diventati la base di tutte le carte fondamentali,
nazionali e internazionali. I diritti umani “liberali” negativi sono interdizioni che vietano ogni
discriminazione delle persone basata sull’etnia, il colore della pelle, il sesso, la lingua, la religione,

! Per un approfondimento sulla questione dei diritti, qui esposta solo sinteticamente, rinvio a Paolo Comanducci,
Quali minoranze? Quali diritti? Prospettive di analisi e classificazione, in Ermanno Vitale (a cura di), Diritti umani e
diritti delle minoranze, Rosenberg & Sellier, Torino, 2000, pp. 47-67.



ecc. In positivo, a questi diritti si collegano il diritto alla vita, all’uguaglianza di fronte alla legge,
alla proprieta privata, alla sicurezza, all’ asilo (per 1 perseguitati da regimi illiberali o nelle guerre),
alla liberta di pensiero, di espressione e di religione, ecc.

Nel corso del tempo, ai diritti liberali si sono aggiunti i diritti sociali (al lavoro, alla sicurezza
sociale, all’educazione, alla salute, a formare sindacati, ecc.). Questi ultimi sono stati fatti propri da
molte carte costituzionali, tra cui quella italiana. Oggi questi ultimi diritti, dopo I’avvento della
globalizzazione economica e il progressivo restringimento delle protezioni offerte ai lavoratori e
agli strati sociali piu deboli, sono direttamente sotto attacco. L’offensiva neoconservatrice e
neoliberista, 1 cui alfieri politici sono stati Ronald Reagan e Margaret Thatcher, non ha finora
trovato ostacoli in Europa e sta progressivamente svuotando di significato i diritti sociali all’insegna
della deregulation’. Questo fenomeno ha scatenato diverse reazioni nelle nostre societd. Il rischio &
che prevalgano quelle peggiori, populiste, fasciste e xenofobe. Le masse, le folle, da sempre sono
sedotte con piu facilita da tesi semplificatorie che tendono ad individuare capri espiatori invece che
analizzare criticamente 1 problemi. Oggi ci troviamo in una di queste fasi cruciali. La presenza del
terrorismo peggiora le cose e alimenta questo pericoloso brodo culturale.

Il terzo tipo di diritti, quelli “culturali”, ha a che fare con il rispetto delle identita culturali e
religiose in senso lato, al di 1a delle persone singole. Su quest’ultima categoria di diritti il dibattito ¢
ancora aperto. Alcuni di questi diritti, infatti, sono ineludibili (ma in Italia non ancora del tutto
garantiti). Mi riferisco, in particolare, alle condizioni legate alla persona, come il sesso, € che sono
diretta conseguenza dei diritti liberali (ad es., la tutela delle donne e degli omosessuali dalle
discriminazioni e dalla violenza). Nei casi delle minoranze etniche o religiose la concessione di un
diritto “culturale” & possibile solo se compatibile con 1 diritti “liberali” che si fondano sul principio
cardine dell’autonomia dell’individuo e dell’'uguaglianza. Nessuna tutela di gruppi religiosi o
culturali puo entrare in contrasto con questi principi. Accettando in modo incondizionato i diritti
culturali e religiosi (alla lingua diversa da quella nazionale, alle usanze, ai costumi, alle regole
interne alla comunita) verrebbe a mancare una regola morale sovraordinata in grado di garantire la
convivenza in una societa aperta. E> dunque necessario assumere i diritti “liberali” come misura per
valutare la legittimita dei diritti “culturali” di matrice etnica o religiosa. Da qui discende il principio
di laicita di cui mi sono occupato in un precedente contributo.

Coloro che hanno messo in atto il vile attentato di Parigi rivendicando il gesto in nome di una
religione, 1’Islam, hanno messo alla prova le nostre democrazie nella loro capacita di difendere i
diritti “liberali” su cui queste ultime si fondano. Questa ¢ la posta in gioco. La reazione pil
pericolosa ¢ l’individuazione del colpevole non in individui o gruppi organizzati ma in una
religione, quella islamica. Il rischio di attribuire ad una comunita intera la colpa di alcuni € molto
facile da correre, soprattutto in Italia, Paese dalle facili reazioni emotive di breve durata e in cui
gran parte di coloro che si dichiarano liberali non lo sono affatto (v. , ad esempio, gli articoli a
commento della vicenda su “Il Giornale” e “Libero” dell’ 8/1/2015). C’¢ chi pensa, e ora lo
affermera con piu vigore, magari rispolverando le tesi di Oriana Fallaci, che ci sia incompatibilita
radicale tra le democrazie occidentali e 1’'Islam. Se poi si approfondisce, si scopre che questi
difensori dell’Occidente lo fanno in nome delle tradizioni e delle chiusure identitarie, 1’esatto
contrario della societa aperta e dei diritti “liberali”. Gli illiberali italiani si trovano cosi
incidentalmente alleati con gli illiberali del resto d’Europa e del mondo nel rivendicare la chiusura
identitaria e il rifiuto del diverso. Colpisce che perfino raffinati intellettuali come Umberto Eco, che
certo non vanno assimilati agli intolleranti, si lascino andare ad affermazioni fuori luogo come la
seguente: “Sono le religioni del libro a provocare le guerre per imporre 1’idea contenuta nei loro
testi. Le guerre pagane, tutto sommato, erano sempre locali. Forse un po’ i Romani ... Ma i
Cartaginesi hanno combattuto per ragioni commerciali, non per imporre il culto di Astarte”
(intervista al Corriere della Sera — 8/1/2015). Soprattutto in momenti come questo affermazioni del
genere, peraltro ampiamente discutibili, andrebbero evitate. Nella storia si sono compiute stragi
innumerevoli in nome della religione (non solo quella monoteista, peraltro) ma cido non autorizza

% Sui recenti sviluppi del sistema liberaldemocratico rinvio al bel libro di Massimo Salvadori Democrazie senza
democrazia, Laterza, Roma - Bari, 2009.



affatto a condannare una religione in quanto tale come portatrice di violenza. La bandiera religiosa ¢
stata issata spesso per giustificare la perenne tentazione della violenza e della sottomissione
dell’altro. E’ anche vero, perd, che proprio legge biblica (“non ucciderai”) ¢ stato il primo
fondamentale passo per combattere quella tentazione. Questa legge ¢ stata un antidoto al male,
anche se nella storia gli uomini ’hanno spesso ignorata. Non si deve dimenticare neppure che
subito dopo I’attentato di Parigi i rappresentanti di tutte le religioni presenti in Francia (monoteiste e
non) si sono riuniti nella moschea di Parigi ed hanno rilasciato una dichiarazione comune di ferma
condanna della violenza in nome di valori comuni.

Tutto cio non significa che la presenza sempre pilu consistente di persone di fede islamica non
ponga problemi di convivenza nella societa occidentale che le accoglie. Ci sono infatti settori
dell’Islam che non sono disposti ad accettare i diritti liberali. Non ¢ detto, infatti, che tutte le
pratiche rivendicate da una comunita in nome della difesa dei propri costumi siano compatibili con 1
diritti liberali. La premessa per migliorare le cose ¢ che la difesa di questi ultimi valga per tutti:
islamici, ebrei, buddisti, atei e anche cristiani cattolici (in Italia il cattolicesimo gode di privilegi
che, in contrasto con il principio di uguaglianza di trattamento, non sono concessi ad altre religioni).
La composizione tra diritti liberali e diritti culturali, ferma restando la primazia dei primi, ¢
possibile soprattutto attraverso la pratica lenta del dialogo e della convivenza in cui ciascuno dovra
concedere qualcosa all’altro. La vita in comune a scuola tra i ragazzi, i piu aperti alla convivenza
perché piu liberi dei loro genitori da pregiudizi culturali, ¢ la base per preparare la societa di
domani. Oggi si pud cominciare a preparare la societa futura abituando i ragazzi alla discussione
aperta con gli altri. Vivere insieme a scuola significa abituarsi a discutere sulla base di
argomentazioni razionali andando oltre le opinioni immediate ed acritiche. Si cita spesso la frase di
Voltaire secondo cui si ¢ disposti a combattere perché possano essere espresse tutte le opinioni,
anche quelle che non si condividono. Questa affermazione non va interpretata nel senso di una
semplice tolleranza delle opinioni dell’altro. Se si ¢ disposti a lottare per 1’espressione di un’idea ¢
perché ad essa si ¢ anche interessati. Essa mi interroga e, almeno in via di principio, devo accettare
la possibilita che, se ben argomentata, mi induca a cambiare la mia. E’ la nota posizione socratica:
di fronte al conflitto delle opinioni non ci si rinchiude nei propri confini individuali o di gruppo
sposando cosi un assoluto relativismo delle culture che renderebbe impossibile la convivenza (¢
quello che invece vorrebbe Trasimaco, 1’interlocutore scettico di Socrate nel primo libro de La
Repubblica di Platone) ma si ricercano insieme risposte giustificate razionalmente e valide fino a
prova contraria. I diritti liberali sono proprio una di queste risposte, non una risposta fra le altre ma
il fondamento universale che tutela la convivenza di individui e di gruppi diversi.

E’ un’opera di lunga lena quella che dunque attende gli educatori e gli insegnanti, non certo
facilitata, ¢ inutile nasconderselo, dal clima che sta emergendo. Come gia accaduto in altri momenti
storici, il disagio derivato dalla precarieta economica e dalle migrazioni induce molti a risposte
puramente emotive. Non vengono analizzate le cause per individuare i possibili rimedi ma si
preferisce la scorciatoia del capro espiatorio: gli ebrei, i rom e oggi anche i musulmani (v. la
montante islamofobia in Francia e non solo). I terroristi, chiunque essi siano e consapevolmente o
no, possono preparare questo scenario. L unico modo per scongiurarlo ¢ sapere con chiarezza che
cos’¢ la societa aperta e lo stato di diritto ed agire per difenderli e consolidarli nella coscienza
collettiva. Agli Stati spetteranno misure di polizia (magari evitando leggi speciali) e di
perseguimento dei colpevoli, I’individuazione dei responsabili e la prevenzione attraverso un’azione
collettiva nella societa coinvolgendola in modo positivo. A noi tutti tocca I’impegno quotidiano per
scongiurare la deriva isolando i fanatici di ogni provenienza e tendenza per formare nei giovani il
senso del collettivo al di 1a delle appartenenze familiari e religiose.



