
L’EDUCAZIONE DI FRONTE ALLA BARBARIE 

 

 

Enrico Bottero 
 
Il barbaro attentato di Parigi del 7 gennaio 2015 con cui sono stati colpiti i giornalisti del 

giornale satirico Charlie Hebdo si caratterizza subito per il suo alto valore simbolico, chiunque ne 
sia il colpevole. Nel mirino degli attentatori non erano solo delle persone ma uno dei cardini dello 
stato di diritto, la libertà di espressione e di informazione. Questo attacco avviene  proprio in quel 
Paese, la Francia, che  più di altri ne ha fatto un principio fondante della convivenza civile. Di 
fronte alla gravità dell’attentato, abbiamo assistito alle più diverse reazioni, molte di esse purtroppo 
prevedibili a causa del clima che si sta creando da tempo in tutta Europa.  Non i soffermerò qui su 
un’analisi della vicenda, dei cui aspetti specifici molto si sta parlando e si parlerà in futuro. Mi 
limito invece ad una breve analisi centrata sui compiti a cui sono chiamati la scuola e tutto il mondo 
dell’educazione. 

Quali interrogativi questa vicenda pone dunque alla scuola e al mondo dell’educazione? Come 
gli insegnanti possono affrontare il problema, sia nell’immediato che a lungo termine? 
Nell’immediato credo si giusto l’atteggiamento assunto da un insegnante francese. Nel giorno del 
lutto nazionale che ha coinvolto anche la scuola ha colto nei suoi ragazzi il bisogno di parlare: “Li 
dobbiamo ascoltare per cercare di dare un senso a tutto questo”. Il bisogno di senso è insito in ogni 
essere umano, in particolare nei ragazzi che si preparano alla vita. Dare un senso, in questo caso, 
non significa spiegare razionalmente ma far prevalere subito, senza esitazioni, il senso dell’umano. 
Condividere la sofferenza delle vittime e di gran parte del popolo francese è un modo per 
riconoscere l’altro come simile a noi, persona con diritti e per la cui vita mi devo sentire impegnato. 
E’ già molto perché è il rifiuto dell’indifferenza, quella che rischia sempre di contagiarci quando si 
verificano situazioni limite (guerra, fame, dittatura, ecc.) che ci inducono a difendere i nostri confini 
privati. E’ il rischio della paura.  

Certamente tutto questo non basta. Nella nostra scuola, sempre più frequentata da alunni di 
diverse religioni e culture, la sfida della costruzione di un comune patto di convivenza costituisce 
un impegno maggiore rispetto al passato.  Se nella Francia laica e repubblicana migliaia di giovani 
musulmani di nascita o neoconvertiti all’Islam si trasferiscono in Medio Oriente o in Africa per 
combattere insieme ai tagliagole dell’Isis o ad Al Qaida qualche domanda è necessario porsela.  Il 
modello repubblicano che afferma in teoria l’uguaglianza quali opportunità, quali speranze per il 
futuro ha offerto alle nuove generazioni di francesi? La scuola è stata una palestra di riduzione delle 
disuguaglianze o, dietro le dichiarazioni di facciata, non ha fatto altro che legittimare le sempre più 
forti differenze sociali? Non è sufficiente la constatazione che spesso si tratta di giovani  portatori di 
gravi forme di disagio. Il disagio, infatti, ha origini e cause (che, naturalmente, non giustificano mai 
la follia della violenza omicida). Nei tempi lunghi è dunque necessario concentrarci di più su un 
compito ineludibile della scuola, quello di lavorare per offrire sempre più opportunità a tutti, in 
particolare alle fasce deboli. Nel contempo, è necessario preparare forme  accettabili di convivenza 
tra diversi affrontando anche i temi difficili. Il punto di partenza è a aver chiari alcuni punti fermi 
che, a mio parere, devono costituire la base per un’educazione alla convivenza civile in uno Stato di 
diritto. Sappiamo anche  che le pratiche implicheranno un lavoro tanto difficile quanto importante 
di rielaborazione. 
Il punto fermo da cui parto è quello che costituisce la vera linea di difesa, non valicabile, dai 
pericoli che incombono nelle nostre società. Mi riferisco all’idea di Stato di diritto, la conquista più 
importante della modernità da cui non si può recedere. Che cosa sono i diritti

1
? La libertà di 

espressione e di informazione  fa parte dei diritti umani “liberali”. I diritti “liberali”, dopo essere 
stati consacrati dalle carte dei diritti del ‘700, sono diventati la base di tutte le carte fondamentali, 
nazionali e internazionali. I diritti umani “liberali” negativi sono interdizioni  che vietano ogni 
discriminazione delle persone basata sull’etnia, il colore della pelle, il sesso, la lingua, la religione, 

                                                           
1
 Per un approfondimento sulla questione dei diritti, qui esposta solo sinteticamente, rinvio a Paolo Comanducci, 

Quali minoranze? Quali diritti? Prospettive di analisi e classificazione, in Ermanno Vitale (a cura di), Diritti umani e 

diritti delle minoranze, Rosenberg & Sellier, Torino, 2000, pp. 47-67. 



ecc. In positivo, a questi diritti si collegano il diritto alla vita, all’uguaglianza di fronte alla legge, 
alla proprietà privata, alla sicurezza, all’ asilo (per i perseguitati da regimi illiberali o nelle guerre), 
alla libertà di  pensiero, di espressione e di religione, ecc. 

 Nel corso del tempo,  ai diritti liberali si sono aggiunti i diritti sociali (al lavoro, alla sicurezza 
sociale, all’educazione, alla salute, a formare sindacati, ecc.). Questi ultimi sono stati fatti propri da 
molte carte costituzionali, tra cui quella italiana. Oggi questi ultimi diritti, dopo l’avvento della 
globalizzazione economica e il progressivo restringimento delle protezioni offerte ai lavoratori e 
agli strati sociali più deboli, sono direttamente sotto attacco. L’offensiva neoconservatrice e 
neoliberista, i cui alfieri politici sono stati Ronald Reagan e Margaret Thatcher, non ha finora 
trovato ostacoli in Europa e sta progressivamente svuotando di significato i diritti sociali all’insegna 
della deregulation

2
. Questo fenomeno ha scatenato diverse  reazioni nelle nostre società. Il rischio è 

che prevalgano quelle peggiori, populiste, fasciste e xenofobe. Le masse, le folle, da sempre sono 
sedotte con più facilità da tesi semplificatorie che tendono ad individuare capri espiatori invece che  
analizzare criticamente i problemi. Oggi ci troviamo in una di queste fasi cruciali. La presenza del 
terrorismo peggiora le cose e alimenta questo pericoloso brodo culturale. 

Il terzo tipo di diritti, quelli “culturali”, ha a che fare con il rispetto delle identità culturali  e 
religiose in senso lato, al di là delle persone singole. Su quest’ultima categoria di diritti il dibattito è 
ancora aperto. Alcuni di questi diritti, infatti, sono ineludibili (ma in Italia non ancora del tutto 
garantiti). Mi riferisco, in particolare, alle condizioni legate alla persona, come il sesso, e  che sono 
diretta conseguenza dei diritti liberali (ad es., la tutela delle donne e degli omosessuali dalle 
discriminazioni e dalla violenza). Nei casi delle minoranze etniche o religiose la concessione di un 
diritto “culturale” è possibile solo se compatibile con i diritti “liberali” che si fondano sul principio 
cardine dell’autonomia dell’individuo e dell’uguaglianza. Nessuna tutela di gruppi religiosi o 
culturali può entrare in contrasto con questi principi. Accettando in modo incondizionato i diritti 
culturali e religiosi (alla lingua diversa da quella nazionale, alle usanze, ai costumi, alle regole 
interne alla comunità) verrebbe a mancare una regola morale sovraordinata in grado di garantire la 
convivenza in una società aperta. E’ dunque necessario assumere i diritti “liberali”  come misura per 
valutare la legittimità dei diritti “culturali” di matrice etnica o religiosa. Da qui discende il principio 
di laicità di cui mi sono occupato in un precedente contributo.  
Coloro che hanno messo in atto il vile attentato di Parigi rivendicando il gesto in nome di una 

religione, l’Islam, hanno messo alla prova le nostre democrazie nella loro capacità di difendere i 

diritti “liberali” su cui queste ultime si fondano. Questa è la posta in gioco. La reazione più 

pericolosa è l’individuazione del colpevole non in individui o gruppi organizzati ma in una 

religione, quella islamica. Il rischio di attribuire ad una comunità intera la colpa di alcuni è molto 

facile da correre, soprattutto in Italia, Paese dalle facili reazioni emotive di breve durata e in cui 

gran parte di coloro che si dichiarano liberali non lo sono affatto (v. , ad esempio, gli articoli a 

commento della vicenda su “Il Giornale” e “Libero” dell’ 8/1/2015). C’è chi pensa, e ora lo 

affermerà con più vigore, magari rispolverando le tesi di Oriana Fallaci, che ci sia incompatibilità 

radicale tra le democrazie occidentali e l’Islam. Se poi si approfondisce, si scopre che questi 

difensori dell’Occidente lo fanno in nome  delle tradizioni  e delle chiusure identitarie, l’esatto 

contrario della società aperta e dei diritti “liberali”. Gli illiberali italiani si trovano così 

incidentalmente alleati con gli illiberali del resto d’Europa e del mondo nel rivendicare la chiusura 

identitaria e il rifiuto del diverso. Colpisce che perfino raffinati intellettuali come Umberto Eco, che 

certo non vanno assimilati agli intolleranti, si lascino andare ad affermazioni fuori luogo come la 

seguente: “Sono le religioni del libro a provocare le guerre per imporre l’idea contenuta nei loro 

testi. Le guerre pagane, tutto sommato, erano sempre locali. Forse un po’ i Romani … Ma i 

Cartaginesi hanno combattuto per ragioni commerciali, non per imporre il culto di Astarte” 

(intervista al Corriere della Sera – 8/1/2015). Soprattutto in momenti come questo affermazioni del 

genere, peraltro ampiamente discutibili, andrebbero evitate.  Nella storia si sono compiute stragi 

innumerevoli in nome della religione (non solo quella monoteista, peraltro) ma ciò non autorizza 

                                                           
2
 Sui recenti sviluppi del sistema liberaldemocratico rinvio al bel libro di Massimo Salvadori Democrazie senza 

democrazia, Laterza, Roma - Bari, 2009. 



affatto a condannare una religione in quanto tale come portatrice di violenza. La bandiera religiosa è 

stata issata spesso per giustificare la perenne tentazione della violenza e della sottomissione 

dell’altro. E’ anche vero, però, che proprio legge biblica (“non ucciderai”) è stato il primo  

fondamentale passo per combattere quella tentazione. Questa legge è stata un antidoto al male, 

anche se nella storia gli uomini l’hanno spesso ignorata. Non si deve dimenticare neppure che 

subito dopo l’attentato di Parigi i rappresentanti di tutte le religioni presenti in Francia (monoteiste e 

non) si sono riuniti nella moschea di Parigi ed hanno rilasciato una dichiarazione comune di ferma 

condanna della violenza in nome di valori comuni. 
Tutto ciò non significa che la presenza sempre più consistente di  persone di fede islamica non 

ponga problemi di convivenza nella società occidentale che le accoglie. Ci sono infatti  settori 
dell’Islam che non sono disposti ad accettare i diritti liberali. Non è detto, infatti, che tutte le 
pratiche rivendicate da una comunità in nome della difesa dei propri costumi siano compatibili con i 
diritti liberali. La premessa per migliorare le cose è che  la difesa di questi ultimi valga per tutti: 
islamici,  ebrei, buddisti, atei  e anche cristiani cattolici (in Italia il cattolicesimo gode di privilegi 
che, in contrasto con il principio di uguaglianza di trattamento, non sono concessi ad altre religioni). 
La composizione tra diritti liberali e diritti culturali, ferma restando la primazia dei primi, è 
possibile soprattutto attraverso  la pratica lenta del dialogo e della convivenza in cui ciascuno dovrà 
concedere qualcosa all’altro. La vita in comune a scuola tra i ragazzi, i più aperti alla convivenza 
perché più liberi dei loro genitori da pregiudizi culturali, è la base per preparare la società di 
domani.  Oggi si può cominciare a preparare la società futura abituando i ragazzi alla discussione 
aperta con gli altri. Vivere insieme a scuola significa abituarsi a discutere sulla base di 
argomentazioni razionali andando oltre le opinioni immediate ed acritiche. Si cita spesso la frase di 
Voltaire secondo cui si è disposti a combattere perché possano essere espresse tutte le opinioni, 
anche quelle che non si condividono.  Questa affermazione non va interpretata nel senso di una 
semplice tolleranza delle opinioni dell’altro. Se si è disposti a lottare per l’espressione di un’idea è 
perché ad essa si è anche interessati. Essa mi interroga e, almeno in via di principio, devo accettare 
la possibilità che, se ben argomentata, mi induca a cambiare la mia. E’ la nota posizione socratica: 
di fronte al conflitto delle opinioni non ci si rinchiude nei propri confini individuali o di gruppo 
sposando così un assoluto relativismo delle culture che renderebbe impossibile la convivenza (è 
quello che invece vorrebbe Trasimaco, l’interlocutore scettico di Socrate nel primo libro de La 
Repubblica  di Platone) ma si ricercano insieme risposte giustificate razionalmente e valide fino a 
prova contraria. I diritti liberali sono proprio una di queste risposte, non una risposta fra le altre ma 
il fondamento universale che tutela la convivenza di individui e di gruppi diversi.   

E’ un’opera di lunga lena quella che dunque attende gli educatori e gli insegnanti, non certo 
facilitata, è inutile nasconderselo, dal clima che sta emergendo. Come già accaduto in altri momenti 
storici, il disagio derivato dalla precarietà economica e dalle migrazioni induce molti a risposte 
puramente emotive. Non vengono analizzate le cause per individuare i possibili rimedi ma si 
preferisce la scorciatoia del capro espiatorio: gli ebrei, i rom e oggi anche i musulmani (v. la 
montante islamofobia  in Francia e non solo). I terroristi, chiunque essi siano e consapevolmente o 
no, possono preparare questo scenario. L’unico modo per scongiurarlo è  sapere con chiarezza che 
cos’è la società aperta e lo stato di diritto ed agire per difenderli e consolidarli nella coscienza 
collettiva. Agli Stati spetteranno misure di polizia (magari evitando leggi speciali) e di 
perseguimento dei colpevoli, l’individuazione dei responsabili e la prevenzione attraverso un’azione 
collettiva nella società coinvolgendola in modo positivo. A noi tutti tocca l’impegno quotidiano per 
scongiurare la deriva isolando i fanatici di ogni provenienza e tendenza per formare nei giovani il 
senso del collettivo al di là delle appartenenze familiari e religiose. 

 
 

 


