
Le parole e le cose 

di Enrico Bottero 

 
Pubblicato in “Infanzia”, n. 4/5 2014 

 

CITTADINANZA. La nozione di cittadinanza  viene utilizzata dagli studiosi sia in ambito 
sociologico che in ambito  giuridico. Una definizione generale di cittadinanza sostanzialmente 
comune a entrambi  i campi disciplinari può essere la seguente: “La cittadinanza è uno status che 
viene conferito a coloro che sono membri  a pieno diritto di una determinata comunità” (Marshall, 
1950).  Lo status di cittadino porta con sé il riconoscimento di una serie di diritti a cui 
corrispondono altrettanti doveri. Alcuni diritti, ad esempio quelli politici, sono specifici dei 
cittadini. Altri diritti sono condivisi con altre persone a cui non è stata riconosciuta la cittadinanza. 
Negli Stati moderni, infatti, non sono solo i cittadini ad essere titolari di diritti. A partire  dalla 
Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino (1789), dallo status di cittadino si distingue lo 
status di persona, di semplice essere umano. Lo status di persona, sia esso o no cittadino di uno 
Stato, implica di per sé il godimento di diritti civili (libertà personale, di opinione, di religione, di 
ottenere giustizia, ecc.) e in alcuni ordinamenti, come quello italiano, anche alcuni diritti sociali 
(nulla vieta, peraltro, che si riconoscano ai non cittadini anche alcuni diritti politici).  I due tipi di 
status sono tra loro correlati. I diritti del cittadino sarebbero infatti del tutto svuotati se non 
convivessero con i diritti dell’uomo, di tutti gli uomini, siano essi o no cittadini di quello Stato. Nel 
1943, in piena guerra mondiale, Hannah Arendt ricordava che il rispetto reciproco dei popoli 
europei era andato in frantumi proprio quando si era  permesso che i membri più deboli della 
società (non cittadini residenti o cittadini di serie B) fossero esclusi e perseguitati  (Arendt, Noi 

profughi, 1943). Secondo la Costituzione italiana (art. 34) tra i diritti sociali riconosciuti a tutte le 
persone  c’è quello all’istruzione (“La scuola è aperta a tutti” recita l’articolo, dunque non solo ai 
cittadini italiani).  In ambito educativo, pertanto,  non è formalmente corretto parlare di educazione 

alla cittadinanza  perché a rigore da essa dovrebbero essere esclusi tutti i bambini  che non sono 
cittadini italiani  e frequentano abitualmente le nostre scuole. Anche se nella nostra legislazione si 
dovesse giungere allo ius soli, sarebbe sempre presente nelle scuole qualche alunno privo di 
cittadinanza italiana. Un’espressione più corretta potrebbe allora essere educazione alla convivenza 

democratica o educazione alla convivenza civile, a meno che  non si voglia ritornare alla vecchia 
dicitura educazione morale e civile. Si potrebbe anche aggiungere “secondo la Costituzione 
repubblicana”, il testo fondatore  a cui fare riferimento.  Al di là dei termini, ciò che conta è la 
sostanza. Il punto centrale è che convivere in un territorio implica la condivisione di valori e di 
regole, insomma il rispetto di un patto, di un contratto sociale.  L’educazione alla convivenza civile 
assume particolare importanza nel nostro Paese per diverse ragioni. La principale è che il patto 
sociale di convivenza tra gli stessi cittadini italiani è ancora molto debole se confrontato con altre 
democrazie. In Italia è molto diffusa l’idea che si è titolari di diritti  non in quanto individui o 
cittadini italiani, ma in quanto membri di determinate corporazioni, famiglie o ceti. Di qui la 
percezione che la ricerca e la concessione di diritti  solo per alcuni (gli amici, i membri del proprio 
gruppo sociale, della propria categoria professionale, della propria comunità religiosa, ecc.) sia cosa 
del tutto lecita. Quando è assente  un solido patto collettivo  si tende a non riconoscersi in regole 
generali. Emerge così il potere di società parallele, con proprie regole e codici di condotta 
(consorterie, gruppi di interesse, corporazioni, mafie, ecc.). È evidente che quando i patti e i 



conseguenti diritti sono così frammentati si è ancora lontani dalla concezione moderna di uomo e 
cittadino.  Prevale  una concezione organicistica della società in cui, a dispetto delle norme scritte in 
Costituzione, convivono gruppi corporativi diversi in concorrenza tra loro, privilegiati e sudditi, 
persone con molti i diritti e persone che ne sono quasi del tutto  prive. La transizione alla  modernità 
e allo Stato di diritto  in Italia non si è  ancora del tutto realizzata. Non prenderne atto potrebbe 
costare molto caro.  
Bisogna dunque ripartire da lì. A chi tocca questo compito gravoso e impegnativo di ricostruzione? 
Certamente la scuola non è l’unico soggetto responsabile dell’elaborazione di questa costruzione 
collettiva. Essa investe in primo luogo le élites, a partire da quelle politiche. La scuola (e con essa 
gli insegnanti)  non può però sottrarsi, anche quando  le norme ministeriali fossero vaghe o 
fuorvianti. Qui qualche dubbio è più che lecito. Le Indicazioni Nazionali 2013, ad esempio, 
considerano esaurito “il compito di formare cittadini nazionali”. Esse guardano oltre, sia verso una 
cittadinanza europea e mondiale che verso la valorizzazione delle radici culturali diverse presenti 
sul territorio nazionale. Si tratta di propositi lodevoli  ma non realizzabili in assenza di un patto 
sociale comune a livello nazionale che si continua a dare per acquisito.  Si continua ad evitare il 
passo doloroso ma necessario di una chiara e consapevole autobiografia della nazione, quella che, 
con fatica,  ha saputo fare la Germania dopo la tragedia del nazismo e che noi continuiamo a 
rinviare. È necessario fare questo passo, l’unico in grado di vaccinarci dai populismi che. non a 
caso, prolificano indisturbati.  Il caso più dubbio di normativa specifica è però quello relativo a  
“Cittadinanza e costituzione” (L.169/2008 e  documenti applicativi).  Indicare come obiettivi 
principali di Cittadinanza e Costituzione  nella scuola dell’infanzia il “concetto di famiglia” e di 
“gruppo come comunità di vita”  significa essere ancora lontani dall’esigenza di costruire un patto 
collettivo secondo la tradizione moderna.  Senza dubbio le comunità, prima di tutto la famiglia, 
sono  parti importanti della società ma un insieme di famiglie o di comunità locali, etniche o 
religiose non fa una società. La scuola, infatti, non è la famiglia. Essa deve lavorare in continuità e 
collaborazione con la famiglia ma è altra cosa da essa. È per i suoi utenti una prima esperienza di 
società. È lì che per la prima volta il bambino  apprende  a vivere e lavorare insieme ad altri 
indipendentemente dalle affinità  e dalle appartenenze familiari o di gruppo. Costruire fin dalla 
scuola dell’infanzia questo nuovo spazio di appartenenza, questo embrione di religione civile, 
significa aiutare pian piano i bambini a condividere ed accettare  le regole che una collettività con 
un suo progetto (nel caso della scuola, imparare costruendo nuove conoscenze) non può non 
richiedere ai suoi membri. Alla democrazia ci si forma e ci si abitua fin dalla più tenera età, 
semplicemente praticandola, sperimentando diritti e  doveri della vita sociale. 
 

Alla pagina Attualità e politiche dell’educazione  sono  disponibili  documenti su questioni correlate 
a educazione e democrazia. 

 

 



Le parole e le cose 

di Enrico Bottero 

 
Pubblicato in “Infanzia”, n. 4/5 2014 

 

CITTADINANZA. La nozione di cittadinanza  viene utilizzata dagli studiosi sia in ambito 
sociologico che in ambito  giuridico. Una definizione generale di cittadinanza sostanzialmente 
comune a entrambi  i campi disciplinari può essere la seguente: “La cittadinanza è uno status che 
viene conferito a coloro che sono membri  a pieno diritto di una determinata comunità” (Marshall, 
1950).  Lo status di cittadino porta con sé il riconoscimento di una serie di diritti a cui 
corrispondono altrettanti doveri. Alcuni diritti, ad esempio quelli politici, sono specifici dei 
cittadini. Altri diritti sono condivisi con altre persone a cui non è stata riconosciuta la cittadinanza. 
Negli Stati moderni, infatti, non sono solo i cittadini ad essere titolari di diritti. A partire  dalla 
Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino (1789), dallo status di cittadino si distingue lo 
status di persona, di semplice essere umano. Lo status di persona, sia esso o no cittadino di uno 
Stato, implica di per sé il godimento di diritti civili (libertà personale, di opinione, di religione, di 
ottenere giustizia, ecc.) e in alcuni ordinamenti, come quello italiano, anche alcuni diritti sociali 
(nulla vieta, peraltro, che si riconoscano ai non cittadini anche alcuni diritti politici).  I due tipi di 
status sono tra loro correlati. I diritti del cittadino sarebbero infatti del tutto svuotati se non 
convivessero con i diritti dell’uomo, di tutti gli uomini, siano essi o no cittadini di quello Stato. Nel 
1943, in piena guerra mondiale, Hannah Arendt ricordava che il rispetto reciproco dei popoli 
europei era andato in frantumi proprio quando si era  permesso che i membri più deboli della 
società (non cittadini residenti o cittadini di serie B) fossero esclusi e perseguitati  (Arendt, Noi 

profughi, 1943). Secondo la Costituzione italiana (art. 34) tra i diritti sociali riconosciuti a tutte le 
persone  c’è quello all’istruzione (“La scuola è aperta a tutti” recita l’articolo, dunque non solo ai 
cittadini italiani).  In ambito educativo, pertanto,  non è formalmente corretto parlare di educazione 

alla cittadinanza  perché a rigore da essa dovrebbero essere esclusi tutti i bambini  che non sono 
cittadini italiani  e frequentano abitualmente le nostre scuole. Anche se nella nostra legislazione si 
dovesse giungere allo ius soli, sarebbe sempre presente nelle scuole qualche alunno privo di 
cittadinanza italiana. Un’espressione più corretta potrebbe allora essere educazione alla convivenza 

democratica o educazione alla convivenza civile, a meno che  non si voglia ritornare alla vecchia 
dicitura educazione morale e civile. Si potrebbe anche aggiungere “secondo la Costituzione 
repubblicana”, il testo fondatore  a cui fare riferimento.  Al di là dei termini, ciò che conta è la 
sostanza. Il punto centrale è che convivere in un territorio implica la condivisione di valori e di 
regole, insomma il rispetto di un patto, di un contratto sociale.  L’educazione alla convivenza civile 
assume particolare importanza nel nostro Paese per diverse ragioni. La principale è che il patto 
sociale di convivenza tra gli stessi cittadini italiani è ancora molto debole se confrontato con altre 
democrazie. In Italia è molto diffusa l’idea che si è titolari di diritti  non in quanto individui o 
cittadini italiani, ma in quanto membri di determinate corporazioni, famiglie o ceti. Di qui la 
percezione che la ricerca e la concessione di diritti  solo per alcuni (gli amici, i membri del proprio 
gruppo sociale, della propria categoria professionale, della propria comunità religiosa, ecc.) sia cosa 
del tutto lecita. Quando è assente  un solido patto collettivo  si tende a non riconoscersi in regole 
generali. Emerge così il potere di società parallele, con proprie regole e codici di condotta 
(consorterie, gruppi di interesse, corporazioni, mafie, ecc.). È evidente che quando i patti e i 



conseguenti diritti sono così frammentati si è ancora lontani dalla concezione moderna di uomo e 
cittadino.  Prevale  una concezione organicistica della società in cui, a dispetto delle norme scritte in 
Costituzione, convivono gruppi corporativi diversi in concorrenza tra loro, privilegiati e sudditi, 
persone con molti i diritti e persone che ne sono quasi del tutto  prive. La transizione alla  modernità 
e allo Stato di diritto  in Italia non si è  ancora del tutto realizzata. Non prenderne atto potrebbe 
costare molto caro.  
Bisogna dunque ripartire da lì. A chi tocca questo compito gravoso e impegnativo di ricostruzione? 
Certamente la scuola non è l’unico soggetto responsabile dell’elaborazione di questa costruzione 
collettiva. Essa investe in primo luogo le élites, a partire da quelle politiche. La scuola (e con essa 
gli insegnanti)  non può però sottrarsi, anche quando  le norme ministeriali fossero vaghe o 
fuorvianti. Qui qualche dubbio è più che lecito. Le Indicazioni Nazionali 2013, ad esempio, 
considerano esaurito “il compito di formare cittadini nazionali”. Esse guardano oltre, sia verso una 
cittadinanza europea e mondiale che verso la valorizzazione delle radici culturali diverse presenti 
sul territorio nazionale. Si tratta di propositi lodevoli  ma non realizzabili in assenza di un patto 
sociale comune a livello nazionale che si continua a dare per acquisito.  Si continua ad evitare il 
passo doloroso ma necessario di una chiara e consapevole autobiografia della nazione, quella che, 
con fatica,  ha saputo fare la Germania dopo la tragedia del nazismo e che noi continuiamo a 
rinviare. È necessario fare questo passo, l’unico in grado di vaccinarci dai populismi che. non a 
caso, prolificano indisturbati.  Il caso più dubbio di normativa specifica è però quello relativo a  
“Cittadinanza e costituzione” (L.169/2008 e  documenti applicativi).  Indicare come obiettivi 
principali di Cittadinanza e Costituzione  nella scuola dell’infanzia il “concetto di famiglia” e di 
“gruppo come comunità di vita”  significa essere ancora lontani dall’esigenza di costruire un patto 
collettivo secondo la tradizione moderna.  Senza dubbio le comunità, prima di tutto la famiglia, 
sono  parti importanti della società ma un insieme di famiglie o di comunità locali, etniche o 
religiose non fa una società. La scuola, infatti, non è la famiglia. Essa deve lavorare in continuità e 
collaborazione con la famiglia ma è altra cosa da essa. È per i suoi utenti una prima esperienza di 
società. È lì che per la prima volta il bambino  apprende  a vivere e lavorare insieme ad altri 
indipendentemente dalle affinità  e dalle appartenenze familiari o di gruppo. Costruire fin dalla 
scuola dell’infanzia questo nuovo spazio di appartenenza, questo embrione di religione civile, 
significa aiutare pian piano i bambini a condividere ed accettare  le regole che una collettività con 
un suo progetto (nel caso della scuola, imparare costruendo nuove conoscenze) non può non 
richiedere ai suoi membri. Alla democrazia ci si forma e ci si abitua fin dalla più tenera età, 
semplicemente praticandola, sperimentando diritti e  doveri della vita sociale. 
 

Alla pagina Attualità e politiche dell’educazione  sono  disponibili  documenti su questioni correlate 
a educazione e democrazia. 

 

 


