
Philippe Meirieu 
 

Gli insegnanti e il futuro delle nostre democrazie 
 

Verona, 18 ottobre 2023 
 
 
Buongiorno a tutte a tutti. Sono molto felice di essere con voi per discutere sulla questione degli 
insegnanti e sulla costruzione della democrazia. Non posso che iniziare ricordando il dramma che ha 
colpito il mio paese 4 giorni fa: l'assassinio di un insegnante di una scuola da parte di un terrorista. 
Se gli insegnanti sono oggetto di questi attacchi è il segno di quanto siano necessari ed importanti per 
resistere alla crescita di qualunque forma di totalitarismo. Vi chiedo di alzarvi i piedi e fare un minuto 
di silenzio per ricordare il collega Dominique Bernard che è stato assassinato in Francia quattro giorni 
fa. Grazie, riferirò a tutti colleghi francesi della vostra solidarietà.  
Farò un po' di fantascienza per cominciare a parlare degli insegnanti di oggi. Qualche tempo fa ho 
trovato nella mia biblioteca un libro  scritto da George Gusdorf nel 1963. Il titolo del libro è Perché 
gli insegnanti? Scrive Gusdorf: 
 
Si potrebbe sostituire l’insegnante con un libro, con una stazione radio o un elettrofono. I tentativi in questo 
senso non mancano. Al limite, tutti i ragazzi di un paese potrebbero ricevere  a casa loro le lezioni di un solo 
insegnante,  ripetute all’infinito per età diverse e di generazione in generazione. Un solo uomo potrebbe così 
registrare in poco tempo il monologo perpetuo dell’orologio parlante…. Si può facilmente valutare il grande 
vantaggio finanziario di questo sistema: niente scuole, niente classi né migliaia di insegnanti e altro personale; 
il bilancio del Ministero dell’Istruzione si ridurrebbe alla gestione di un piccolo gruppo di istruttori la cui unica 
voce  potrebbe essere distribuita ogni giorno fino ai confini del paese.   
Georges Gusdorf, Pourquoi des professeurs ?, Payot, 1963. 
 
 
Molto prima che ci fossero gli smartphone e i computer Gusdorf  si chiedeva, dunque, se la radio 
avrebbe potuto rendere inutili gli insegnanti. Gusdorf non sapeva che qualche anno dopo alcuni 
tecnocrati avrebbero riportato in auge  questa profezia. Ogni anno c’è un grande convegno nel Qatar 
organizzato dal Wise (World International Summit for Education). Lì si discute di come si potrebbe 
fare a meno degli insegnanti. 
Un signore che frequenta questo Convegno, Laurent Alexandre, ha scritto queste parole in un 
settimanale francese:  
 
 Finisce l’era dell’ideologia della pedagogia e si lascia il posto alla prova statistica del learning analytic. 
L’apprendimento diventa una vera scienza fondata sull’osservazione oggettiva della struttura del cervello e 
delle sue modalità di risposta.  Il sistema esce dall’era del bricolage per diventare una tecnologia. L’avvento 
di analisi non invasive e poco costose in grado di misurare costantemente l’attività cerebrale permette di 
mettere questi dati in relazione con le nostre caratteristiche cognitive per ottimizzare l’insegnamento. In questo 
modo  potremo accedere velocemente a una conoscenza precisa  delle caratteristiche cognitive, affettive e 
sociali di un individuo a partire  dall’analisi del suo  smartphone. Sarà sufficiente  distribuire prima possibile 
tablet e telefoni ai ragazzi  e l’intelligenza artificiale dei giganti del digitale domani permetterà  di determinare 
precisamente  le caratteristiche pedagogiche adatte ad ogni allievo.  Si potrà poi sviluppare il neuromarketing 
sistematico e vendere programmi di insegnamento e di educazione  - o di rieducazione – ai genitori: ogni 
ragazzo potrà così  disporre di un insegnamento personalizzato e fare a meno di frequentare la scuola . 
Laurent Alexandre, « L’Éducation doit libérer ses innovateurs », L’Express, 18 octobre 2017, p.22. 
 
Non credo che arriveremo a questi estremi e che gli insegnanti saranno sostituiti dai computer. 
Tuttavia, questa fantasticheria, questa utopia, ci dice qualcosa sull'ideologia che sta per invaderci. 
Vediamo crescere il paradigma che  in Francia chiamiamo della “scuola efficace” , cioè di una scuola 
che funzionerebbe in modo automatico e che permetterebbe di avere allievi che siano in grado di 
rispondere perfettamente a tutti i test nazionali e internazionali. Si propone perciò agli insegnanti di 



applicare programmi elaborati in laboratorio che  dovrebbero mettere in atto nelle  loro classi. Sì 
propone agli insegnanti di diventare degli esecutori controllati dai clienti, i genitori. Ora, ci possiamo 
domandare: dove va una scuola in cui  gli insegnanti saranno, se non delle macchine, certamente solo 
degli esecutori di programmi standardizzati? Ci sono probabilmente delle fantasticherie  di questo 
tipo pensate,  soprattutto in Paesi che sono in testa alle classifiche internazionali, come Shanghai e la 
Corea del Sud. In Corea del Sud c'è un grande sciopero degli insegnanti in questo periodo, in un Paese 
tra l'altro dove non sono mai stati fatti scioperi  degli insegnanti. Gli insegnanti lamentano che sono 
obbligati a far fare i test Pisa ai bambini a partire dai 5 anni, i quali saranno poi valutati quando ne 
avranno 15. Essi denunciano quello che i nostri colleghi americani hanno già individuato tempo fa: il 
teaching by the test. Il suo scopo è  formare  ragazzi che siano più delle macchine per rispondere ai 
test che non soggetti capaci di comprendere il mondo. Oggi in  Corea del sud ci sono circa 8 suicidi 
di bambini e adolescenti ogni giorno. I genitori sono talmente preoccupati del futuro dei loro figli che 
pagano lezioni private fino alle 10-11 di sera per permettere loro di rispondere ai test che faranno a 
scuola. Fortunatamente l'Italia non è la Corea del sud e non lo sarà mai, ma non dobbiamo sottostimare 
questa cospirazione internazionale che va nella direzione della scuola efficace. Cospirazione 
etimologicamente significa “respirare con”, uno stato della mente. È uno stato della mente che 
minaccia la scuola e  minaccia i professori, gli insegnanti,  minaccia il rapporto educativo e  
pedagogico.  
Ora cercheremo di comprendere il senso di questo rapporto educativo e pedagogico. Chi è il 
professore? Chi è l'insegnante? L’insegnante è colui che aiuta i ragazzi nella condivisione dei saperi. 
Ogni ragazzo arriva a scuola con il proprio vissuto personale, ma l'obiettivo dell'insegnante è quello 
di fare in modo che tutti i ragazzi possano condividere gli stessi saperi  andando a creare un mondo 
comune senza peraltro abolire l’individualità delle persone. La sfida dell'atto pedagogico è mettere in 
relazione il rispetto dell’individuo con la costruzione di un mondo comune. Al mattino gli allievi 
arrivano a scuola portandosi dietro quello che hanno vissuto in famiglia e  nel loro ambiente sociale. 
Arrivano in quello spazio particolare che è la classe. Nella classe non ha ragione quello che parla più 
forte, quello che esercita violenza ed è in grado di manipolare, quello che prende la parola senza 
chiederla, ma  colui che riesce a dimostrare meglio. È giusto dire che gli insegnanti trasmettono i 
saperi, ma bisogna precisare che trasmettono soprattutto un “rapporto con  i saperi”. Questo rapporto 
con i saperi è esigente e non si accontenta mai delle apparenze o dei pregiudizi. Si criticano i 
pregiudizi e le rappresentazioni. Nei miei scritti recenti (l’ho imparato dai ragazzi con cui continuo a 
lavorare) io distinguo sempre il desiderio di sapere dal desiderio di imparare. Molti pensano che i 
ragazzi desiderano spontaneamente imparare, ma in effetti i ragazzi non desiderano imparare. Essi 
vogliono sapere senza imparare. Imparare, infatti, richiede lavoro, sforzo, perdita di tempo. Insomma, 
imparare è più complicato. Tutta la tecnologia di cui disponiamo oggi ci permette di sapere senza 
imparare. Per esempio,  se interrogate un robot come ChatGPT potete sapere senza aver appreso nulla. 
Le teorie del complotto che girano tra noi e tra gli adolescenti non sono altro che un modo di sapere 
senza apprendere. Questa ideologia del capro espiratorio permette di avere una visione del mondo 
definitiva. Quando abbiamo cercato il capro espiatorio non andiamo più a cercare veramente le cause: 
abbiamo trovato il capo espiatorio e quindi siamo contenti. Socrate lo aveva già dimostrato: quando 
si vuole sapere, non si vuole più imparare. I nostri ragazzi credono di sapere molte cose, credono a 
quello che dice la pubblicità, ad esempio, credono di sapere quello che dicono i genitori, quello che 
dice la televisione, quello che dicono i fanatici religiosi. Il lavoro dell'insegnante è fare in modo che 
si interroghino su queste certezze e che non si limitino a ciò che credono di sapere. Dunque il lavoro 
dell’insegnante è quello di trasmettere l'esigenza di andare sempre più avanti nella ricerca della 
conoscenza. È per questo che il grande pedagogista John Dewey spiegava che alla base della 
pedagogia e della democrazia c'è l’indagine, quel processo che va sempre avanti nel ricercare, sempre 
più a fondo, al fine di essere più giusti, più precisi, più veri. Certamente l’insegnante non conosce la 
verità. Non sappiamo neppure se esista la verità, ma comunque l’insegnante trasmette il desiderio di 
conoscere la verità, il desiderio di andare verso ciò che sarà condiviso dalla maggior parte delle 
persone.  Bisogna che lui stesso manifesti questo desiderio di verità. In “Lettera ad una 
professoressa”, don Lorenzo Milani e i suoi ragazzi  dicono di preferire un insegnante che farfuglia a  



un insegnante che insegna un catechismo. L'insegnante che farfuglia, che è incerto, fa una ricerca con 
loro su ciò che può essere più convincente, più preciso. Non è quello che trasmette un sapere morto, 
è colui che incarna un  sapere vivo, un sapere che si rivela come costruito dagli esseri umani per la 
loro emancipazione. Una cosa fondamentale nel ruolo dei professori è il rapporto che  hanno con i 
saperi che insegnano. O pensano che il loro sapere sia già fissato, definitivo, da trasmettere così com’è  
ai loro allievi con una pedagogia che Paulo Freire chiamava "bancaria", oppure sono  ricercatori del 
loro sapere nello stesso momento in cui lo insegnano. 
L’insegnante può essere un ricercatore di pedagogia, un ricercatore di didattica durante tutta la sua 
carriera, cambiando  continuamente, non trasmettendo un sapere bloccato, fisso. Quello che accade 
nel rapporto pedagogico è il contagio dell’essere esigenti. Se l'insegnante è  esigente con se stesso i 
ragazzi saranno esigenti loro stessi nella ricerca dei saperi, anche quando saranno fuori dalla scuola. 
Ciò rinvia a più campi: la concezione degli apprendimenti (la situazione di apprendimento) e delle 
valutazioni. Le situazioni di apprendimento sono quelle con cui si offrono ai ragazzi risorse,  
consegne, e li si mette al lavoro e in ricerca. Ciò non vuol dire che il ragazzo ricostruirà da solo tutti 
i saperi, ma che si approprierà del percorso  di ricerca dei saperi più che del loro risultato: il sapere 
come  movimento, come dinamica e non come oggetto, che verrà utilizzato come moneta di scambio 
nel momento della valutazione. In queste situazioni di apprendimento l'insegnante avrà la 
responsabilità fondamentale nell’uso e nella padronanza del linguaggio. Sappiamo che la padronanza 
del linguaggio è fondamentale per la riuscita scolastica e personale. Per quanto riguarda la padronanza 
del linguaggio sappiamo bene che ci sono disuguaglianze molto forti tra i ragazzi, disuguaglianze 
dovute ai diversi contesti familiari. Alcune  indagini ci dicono che da noi tra i bambini che entrano 
nella scuola dell'infanzia ce ne sono alcuni che possiedono 600 parole e altri che ne possiedono 
10.000. È evidente che chi possiede solo 600 parole non può entrare immediatamente nella cultura 
della scuola. Bisogna dunque  lavorare sul linguaggio. Come diceva Célestin Freinet, «Le parole non 
cadono dal cielo». Bisogna incontrarle nella classe grazie ad attività  che danno il senso a queste 
parole. Il lavoro sul linguaggio è fondamentale dalla scuola dell'infanzia fino ai più alti livelli 
dell'insegnamento. Quando, da professore, insegnavo nella  scuola primaria, nella scuola secondaria 
e  all’università, utilizzavo sempre un solo un libro con i miei allievi: il dizionario dei sinonimi. Per 
cercare la parola giusta si parte da una parola che si conosce  e si arricchisce il vocabolario. Ad 
esempio, se io cerco “casa”  troverò: dimora, capanna, castello... Si trovano altri termini e ci si 
domanda come si può essere più precisi in quello che si dice e nel modo di comunicare con gli altri. 
Con i ragazzi ho sempre praticato il Consiglio, un’istituzione della pedagogia Freinet, e la discussione 
filosofica. Nel Consiglio, così come nella discussione, bisogna essere molto esigenti nella  precisione 
e nel rigore del linguaggio.  
In Francia, dopo l'assassinio del nostro collega, abbiamo avuto un momento di riflessione degli allievi 
nelle loro classi. In una classe di scuola primaria, alunni di età 6-7 anni, alla fine della discussione, 
uscendo dalla classe, dicevano di aver capito che le parole della televisione erano false e che 
bisognava andare più a fondo. Bisogna andare oltre le parole utilizzate dai media, oltre gli slogan e 
le parole dei politici. Grazie alla pedagogia Freinet, come insegnante ho utilizzato molto la messa 
punto e il miglioramento del testo libero. C'è un ragazzo che ha fatto un testo libero, ha fatto quello 
che  poteva nello scrivere questo testo. Va  di fronte ai suoi compagni. Si proietta  il testo facendolo 
vedere a tutti (se c’è l’elettricità!). Si può usare la LIM, altrimenti si scrive con il gesso sulla lavagna. 
Il gesso non si blocca!  
Il ragazzo scrive il testo alla lavagna, poi si gira verso la classe e dice «Che cosa proponete voi per 
migliorare  il testo?».  
Un  ragazzo potrebbe dire: «Vorrei sostituire una parla con quest’altra», «Vorrei aggiungere  un 
avverbio», «Penso che questa frase sia mal formulata», ecc. Io mi giro verso colui o colei che ha 
creato il testo e gli/le  chiedo: «Tu cosa ne pensi? I suggerimenti che hanno proposto i tuoi compagni 
migliorano il testo?». Il/la bambino/a non deve per forza accogliere quello che gli/le si suggerisce. 
L’importante è che rifletta a partire da quello che viene detto per vedere se lo aiuta ad essere più 
preciso, più giusto, più vicino alla verità. Il problema è che l'alunno integri e migliori la sua esigenza 
di essere preciso in ciò che dice e in ciò che scrive. Qui sta il cuore della formazione alla democrazia. 



Nella pratica del Consiglio, così come nella discussione, si scopre che la somma degli interessi 
individuali non fa l'interesse comune; l'interesse comune si costruisce nel dibattito superando  gli 
interessi individuali, non è qualcosa che semplicemente si aggiunge ad essi. Questo è il centro della 
delibera democratica, perché la democrazia non è solo andare a votare. Si vota per il Papa, si vota per 
eleggere miss Italia, ma l’elezione di miss Italia non è la democrazia. La democrazia è il dibattito, il 
confronto dei punti di vista individuali che permette di immaginare, di elevarsi al di sopra degli 
interessi individuali per costruire qualcosa che non esisteva prima di questo confronto; è per questo 
che la democrazia non può essere il governo dei sondaggi. Il sondaggio non fa altro che fotografare 
dei pareri che già esistono. Il dibattito democratico, invece, fa emergere delle soluzioni che non 
esistevano prima della discussione, prima del dibattito. 
Il Consiglio e il dibattito filosofico in classe sono esperienze di democrazia. Non si tratta, 
naturalmente, della democrazia in senso proprio, perché i ragazzi, in quanto minori, non decidono 
che cosa fare a scuola. Se la maggioranza dei ragazzi decidesse di buttare nel fiume un compagno che 
disturba perché è un rompiscatole, questa decisione non  deve essere accolta dal Consiglio anche se 
è stata assunta con il voto. La scuola non è il luogo in cui si esercita la democrazia, ma il luogo 
dell’apprendimento della democrazia. Ciò si realizza nel momento in cui si confrontano  punti di vista 
diversi  andando oltre la loro semplice sovrapposizione.  
Finora ho parlato di situazioni di apprendimento. Ho detto che la democrazia si costruisce in 
situazioni di ricerca, di dibattito, di discussione. Vorrei affrontare ora velocemente le situazioni di 
valutazione. Se l'insegnante ha come obiettivo di permettere all’alunno/a di integrare l'esigenza di  
esattezza, di verità e di precisione, non può praticare la “valutazione bancaria”.  Quando ero 
insegnante, ho sempre praticato la “doppia valutazione”, sia con bambini di 5 anni che con allievi di 
50. Ai miei alunni e ai miei studenti ho sempre chiesto di fare un testo, un disegno o un cartellone. 
Poi raccoglievo i loro lavori e davo a ciascuno dei consigli. Davo tre o quattro consigli per migliorarlo 
e chiedevo di rifare il lavoro tenendo conto dei suggerimenti che avevo fornito. Lo scopo era che  
progredisse da solo e non si limitasse a ciò che sapeva già fare facilmente. In una  scuola democratica  
la valutazione non è fatta per sapere se si è migliori o peggiori degli altri. La valutazione è fatta per 
diventare migliori di se stessi. Per diventare migliori di se stessi bisogna progredire per essere fieri di 
quello che si è fatto e andare verso quello che Freinet chiamava il “capolavoro”. Per ritornare a quello 
che ho detto all'inizio, le macchine non potranno mai sostituire gli insegnanti. In uno Stato che si dice 
democratico, in cui si vogliono formare i ragazzi alla democrazia, non si potranno mai sostituire gli 
insegnanti. Il ruolo dell'insegnante è insegnare ciò che libera e ciò che unisce; ciò che ci libera dalle 
contingenze, da tutto quello che abbiamo ereditato  e che è attaccato alla nostra pelle. Liberare vuol 
dire emancipare. Emancipare non vuol dire permettere a uno che è dominato di diventare dominante 
o oppressore. Come diceva Pestalozzi, emancipare vuol dire permettere a ciascuno di farsi opera di 
se stesso. Farsi opera di se stessi vuol dire accettare la propria contingenza e poter decidere del proprio 
futuro. Per questo la scuola deve accogliere le differenze ma non deve chiudere ogni persona nella 
sua differenza. La scuola deve aprire gli orizzonti; deve mostrare le possibilità che l'allievo non può 
ancora rappresentarsi.  Ho detto che per preparare alla democrazia la scuola deve  liberare. Deve  
anche unire, per fare in modo che i ragazzi diventino coscienti di ciò che li rende simili, 
fondamentalmente umani, insieme, al di là delle differenze. L’insegnante è un po' il perno della 
democrazia, la sua anima. È colui  che esprime l'esigenza democratica nella società, l'esigenza di un 
sapere sempre più approfondito, l’esigenza di un accordo più alto tra i punti di vista individuali. Certo, 
non è facile, perché viviamo dentro istituzioni che hanno dei vincoli e in un mondo che non porta 
necessariamente in sé  i nostri valori. Ho terminato il mio intervento. Concludo con le  parole di uno 
scrittore italiano che amo molto,  Italo Calvino:  
 
L'inferno dei viventi non è qualcosa che sarà; se ce n'è uno, è quello che è già qui, l'inferno che 
abitiamo tutti i giorni, che formiamo stando insieme. Due modi ci sono per non soffrirne. Il primo 
riesce facile a molti: accettare l'inferno e diventarne parte fino al punto di non vederlo più. Il secondo 
è rischioso ed esige attenzione e apprendimento continui: cercare e saper riconoscere chi e cosa, in 
mezzo all'inferno, non è inferno, e farlo durare, e dargli spazio.  



 
Italo Calvino, Le città invisibili 
 
Le classi devono essere i luoghi in cui si cerca di far durare ciò che non è inferno. Si fa durare ciò che 
non è inferno perché in queste classi si impara a pensare da soli, a costruire un mondo comune, ad  
essere democratici. Grazie della vostra attenzione. Scusateci se non è stato possibile mostrare le slides 
che erano state tradotte con cura da Enrico. Abbiamo improvvisato, proprio come fanno i docenti 
nelle loro classi! 
 
(traduzione e rielaborazione del testo a cura di Enrico Bottero. Testo non rivisto dall’autore). 


