
LO SVUOTAMENTO DELLA DEMOCRAZIA  E  IL
COMPITO DELL’EDUCAZIONE

Articolo pubblicato in Antonio Erbetta (a cura di), Senso della politica e fatica di pensare, Bologna,
Clueb,  2003, pp. 383 – 393.

Enrico Bottero

Per affrontare la questione della democrazia partiamo dalla   nota definizione di Norberto Bobbio
da lui stesso indicata come ”minima”:

Premetto che l’unico modo di intendersi  quando si parla di democrazia, in quanto contrapposta a tutte
le forme di governo  autocratico, è di considerarla  caratterizzata da un insieme di regole (primarie o
fondamentali)  che stabiliscono chi è autorizzato  a prendere le decisioni collettive e con quali
procedure . Ogni gruppo sociale ha  bisogno di prendere decisioni vincolanti per tutti i membri del
gruppo allo scopo di provvedere alla propria sopravvivenza sia all’interno sia all’esterno. Ma anche le
decisioni di gruppo  vengono prese da individui (il gruppo come tale non decide). Quindi, affinché
una decisione presa  da individui (uno, pochi, molti, tutti) possa essere accettata come una decisione
collettiva occorre venga presa in base a regole (non importa se scritte o consuetudinarie) che
stabiliscano quali sono gl’individui autorizzati a prendere le decisioni vincolanti per tutti i membri del
gruppo, e in base a quali procedure. Ora, per quel che riguarda i soggetti chiamati a prendere (o a
collaborare alla presa di) decisioni  collettive un regime democratico è caratterizzato dall’attribuzione
di questo potere (che in quanto autorizzato dalla legge fondamentale diventa un diritto) a un numero
molto alto di membri del gruppo (Bobbio, 1995, pp.4-5)

Dopo aver ammesso come l’espressione “un numero molto alto” sia piuttosto vaga, Bobbio  ricorda
che per quanto riguarda  la modalità della decisione  “la regola fondamentale della democrazia è la
regola della maggioranza”. Aggiunge  peraltro che  per una definizione minima di democrazia è
necessaria  una terza condizione: “Occorre che coloro che sono chiamati  a decidere o a eleggere
coloro che dovranno decidere siano posti di fronte ad alternative reali e siano messi in condizione di
poter scegliere tra l’una e l’altra” (Bobbio, 1995, p. 6).  Perché si realizzi questa condizione devono
essere garantiti i cosiddetti diritti di libertà (di opinione, di espressione della propria opinione, di
riunione, di associazione, ecc.). Lo stato democratico è dunque  anche stato di diritto perché il
suo potere viene esercitato entro i limiti  derivati dal riconoscimento dei diritti inviolabili
dell’individuo.
Ma ritorniamo a  uno dei primari attributi della  democrazia:  il  formalismo. Da questo punto di
vista si può dire  che la democrazia moderna consista in  un metodo piuttosto che in  un
contenuto. (Bovero, 2000, pp.33 – 35). La sede pubblica, quella della societas, non è quella dove
ciascuno professa certi contenuti, ma un sistema di regole a garanzia  che  ogni individuo  possa
liberamente  e legittimamente perseguire i suoi  (giocando le sue carte nell’industria e nei
commerci, professando fedi religiose, frequentando  determinate pratiche culturali o artistiche,
ecc.). Scrive Michelangelo Bovero: “Diretta o rappresentativa, la democrazia consiste
essenzialmente in un insieme di procedure – le “regole del gioco” – che consentono anzitutto la
partecipazione (appunto diretta o indiretta) dei cittadini al processo decisionale  politico. Ciò
significa che la democrazia è essenzialmente formale” (Bovero, 2000, p.33). Il formalismo della
democrazia non va inteso come una degenerazione (democrazia apparente), ma come una sua
connotazione sostanziale. La democrazia è costituita da un insieme di regole che riguardano il chi e
il come delle decisioni politiche, non il che cosa : “La democrazia consiste, non in certe ‘regole da
decidere’, da assumere come decisione collettiva a esclusione di altre, ma in certe ‘regole per



decidere’ “ (Bovero, 2000, p. 34). I contenuti, cioè i diversi indirizzi politici, culturali o religiosi
sono garantiti nella loro pluralità proprio grazie a questo sistema di regole. In questo senso si può
dire che la democrazia è di per sé laica. Questo aspetto della democrazia, figlio soprattutto
dell’epoca moderna, viene  considerato un suo elemento di superiorità rispetto ad altre forme di
governo, ancora presenti  soprattutto fuori dal consesso delle nazioni più industrializzate, che
tendono a inquinare  la laicità della politica  con contenuti  particolari (religioni, interessi
specifici, ecc.).
In questo breve contributo cercherò di sostenere che  questo aspetto della democrazia   sembra
pervenuto  a un punto critico che richiederebbe quantomeno una sua rivisitazione,  pena la  sua
degenerazione in un nuovo tribalismo  e in forme di autocrazia  di cui si colgono le prime
preoccupanti avvisaglie. Insomma, per salvare la democrazia bisognerebbe evitare di chiudersi nella
democrazia come procedura. Il come di per sé non è sufficiente se non implica anche un che cosa.
Esso non può non riguardare la natura stessa della vita comune, che è l’essenza della politica. Una
visione meramente procedurale, fondata su un insuperabile individualismo, è foriera  di sviluppi
niente affatto positivi per la democrazia stessa. Il rischio è  lo slittamento della democrazia
formale nella sua versione degenerata, la democrazia apparente. Il recupero del senso della
democrazia  è legato al recupero del senso dell’educazione, in particolare di  quella  visione  che
i greci hanno chiamato paideia. Ci sono nella concezione greca (in particolare quella platonica e
aristotelica) di etica, di politica e di educazione aspetti  che dovrebbero essere ripresi  pur tenendo
conto delle mutate condizioni storiche. Non penso all’impossibile quanto improbabile  ritorno  ad
una mitica e inesistente età dell’oro, ma  alla rivisitazione di un’idea della politica che  sta alle
origini   della  nostra cultura  e che  oggi  sembra si stia  gradualmente e pericolosamente
abbandonando. In estrema sintesi, si può dire che tra la concezione  greca e quella moderna di
democrazia  non ci sono solo elementi discontinuità ma anche  di continuità che non andrebbero
perduti. Uno di questi è l’educazione, che anche oggi può non essere del tutto  assoggettata alle
regole dell’homo oeconomicus.
La democrazia come metodo nasce in epoca moderna contestualmente ad  alcuni specifici
mutamenti culturali. Essa si caratterizza per la separazione  dell’organizzazione tecnologica  e
politica dalla cultura interiore, di ciò che è esterno  dal privato degli individui. E’ dopo Rousseau,
Kant e Herder  che  la parola “cultura”     “venne ad assumere quel tono apolitico ed estetico che
si esprime  nell’associazione ‘arte e cultura’ e nel nostro concetto di ‘vita culturale’  “
(Gadamer,1989, pp. 17-18).  Nel secolo XIX arte e religione costituiscono sempre più il luogo
della contemplazione disinteressata (si pensi a Schopenhauer), ben distinto da quel  mondo politico
e sociale  che si sta evolvendo verso la cultura  della democrazia  come luogo  delle regole che
ancor oggi garantiscono il libero esercizio delle competizioni e delle differenze individuali.  Oggi
quella forma  della politica che è la democrazia moderna   sembra caduta in grave crisi.  E’ lo
stesso Bobbio a elencare impietosamente le promesse non mantenute della democrazia (Bobbio,
1995, pp. 10 – 22). Le sintetizziamo in breve:
1. la sovranità popolare centrata sugli individui. Non si è realizzata l’ipotesi illuminista

dell’individuo sovrano che insieme ad altri crea la società politica. Negli stati democratici i
soggetti politicamente rilevanti non sono gli individui ma i  gruppi, le grandi organizzazioni, le
associazioni, i sindacati, ecc.

2. Il divieto di mandato imperativo, secondo cui la rappresentanza politica  dovrebbe essere
svincolata dalla rappresentanza degli interessi. Ogni gruppo tende a identificare l’interesse
nazionale con il proprio. Come si può distinguere l’interesse generale da quello  particolare di
questo o  quel gruppo? Esiste poi l’interesse generale?

3. La sconfitta del potere oligarchico. Qui Bobbio  ammette che la democrazia, in particolare
nella sua versione moderna di democrazia rappresentativa, implica  la presenza di elites di
potere. L’importante è che  sia garantita  la presenza di più elites in concorrenza tra loro.



4. L’affermazione del principio democratico. I due grandi blocchi di potere che esistono nelle
società avanzate (l’impresa e l’apparato amministrativo) non sono stati intaccati dal processo di
democratizzazione.

5. L’eliminazione del potere invisibile.  L’ideale della democrazia è la pubblicità e la trasparenza
che sono forme di controllo del potere. Si stanno sviluppando aree  di poteri invisibili, come il
governo dell’economia e quello delle comunicazioni di massa.  Oggi è raggiungibile l’ideale
dei potenti di ogni epoca:  vedere ogni gesto e ascoltare ogni parola dei suoi soggetti.

Quest’ultimo tema  è certamente quello di maggiore attualità.  La sua rilevanza è in relazione
con  i fenomeni  di    globalizzazione dei mercati  e delle comunicazioni. Come è noto,  si tratta
di fenomeni che   non hanno  portato con sé  un’estensione e sviluppo generalizzato della
democrazia e dei diritti ad essa correlati.  Al contrario, anche sull’onda dello sviluppo dei mezzi di
comunicazione di massa, sembra estendersi un preoccupante fenomeno di ritribalizzazione della
società. Le sue  cause  vengono generalmente individuate nella pervasività  del mercato e nella
sua insofferenza nei confronti  delle  regole democratiche. L’economia di mercato  non si sposa
necessariamente con le regole della democrazia ed invade una delle funzioni della democrazia,
quella del controllo, oggi esercitata in modo pervasivo dai mezzi di comunicazione di massa. C’è
del vero in questa analisi, ma ciò che ci si deve chiedere  è  proprio quali siano le ragioni di questa
insofferenza. E’ probabile che   ci sia qualcosa da rivedere nel modo stesso di pensare quel sistema
di regole che, se intese in modo meramente procedurale, lasciano libero spazio all’homo
oeconomicus e alla sua pervasività. E’ un sistema di regole nato nello stato liberale ben prima
dell’attuale sviluppo della società complessa. Il fatto è che nelle democrazie moderne il senso greco
del logos si è sempre più modificato nel governo  di una  ragione tecnica e  procedurale.  La
nascita dell’economia politica, vale a dire  la centralità dell’individuo in quanto homo economicus
contrapposto allo zoon politikon della tradizione,  è alla base di quella filosofia sociale  che ha
prodotto la democrazia liberale moderna. E’ lo stesso Bobbio ad ammetterlo esplicitamente
(Bobbio, 1995, p.9).  Non  sono  forse questo razionalismo e questo utilitarismo   assunti come
filosofia di vita ad essere la premessa della crisi della democrazia moderna? Viene subito alla mente
l’ammonimento di Luigi Pareyson quando, contro certe unilaterali pretese illuministiche,
ammoniva: “Il logo che vuol distruggere il mito non è logo, ma mito inconsapevole” (Pareyson,29).
Una società le cui regole di convivenza sono fondate solo sul rispetto di procedure è destinata  ben
presto a sentire il richiamo attraente di nuovi miti. Infatti, le procedure, i mezzi, non sono mai
asettici e contribuiscono a connotare comunque un contenuto.  Marshall Mac Luhan ha sintetizzato
tutto ciò con un’espressione efficace: il mezzo è il messaggio. Come dire che il mezzo non è solo un
medium1.  I Greci già molto tempo fa lo  sapevano bene. Si tratta di una scoperta che allora non
suscitò tutto quell’entusiasmo neofita  che sembra  emergere  oggi. Che il linguaggio  potesse
consistere nel suo stesso apparire era una nota verità ermeneutica che  venne sintetizzata in una
metafora narrativa, quella di Pan e di Hermes. Pan, figlio di Hermes, è liscio e divino nella parte
superiore e capriforme in quella inferiore. Allo stesso modo, tutti i linguaggi sono, in un certo
senso, veri e falsi. Essi hanno il potere di rivelare ma anche di nascondere. In un parola, non sono
solo un mezzo, ma  anche  un contenuto (Hoy, 1990, p. 11).
Attraverso i linguaggi  si possono dunque   manipolare i contenuti  perpetuando così il proprio
potere ed influenza.  Ciò vale  in politica, in educazione,    come   in tutte  le  altre forme della
relazione e  della comunicazione sociale.  Oggi,   se vogliamo seguire ancora Mac Luhan, questo
ruolo mitico del mezzo  gioca in modo prepotente nelle relazioni sociali, fino a mettere a
repentaglio l’idea di democrazia che abbiamo conosciuto fin qui. Scrive Mc Luhan: “Il ruolo

1 C’è chi, come Walter Ong, proprio per questo ha evitato accuratamente il termine “media” :” Un medium, un ‘mezzo’
di comunicazione suggerisce l’idea  che questa sia una specie di tubatura che trasferisce da un luogo all’altro unità di
materiale chiamate ‘informazioni’….. Questo modello, com’è ovvio, ha qualcosa a che vedere con la comunicazione
umana ma, se lo si esamina attentamente, ciò è ben poco, esso inoltre distorce grandemente l’atto della comunicazione.
Di qui l’ironico titolo del libro di Mc Luhan The Mediun is the Massage (proprio il ’massaggio’, non il ‘messaggio’  ”.
Walter J.Ong, Oralità e scrittura. Le tecnologie della parola. Bologna, Il Mulino, 1986,  p.242.



distante e dissociato dell’uomo alfabetico occidentale  sta cedendo alla nuova e intensa
partecipazione in profondità generata dai media elettronici che ci riportano in contatto con noi stessi
e l’un con l’altro” (Mc Luhan, 1982, p.43).  Danilo Zolo ricorda che oggi  anche la politica passa
attraverso i media elettronici con un effetto di narcosi delle capacità critiche degli individui e di
orientamento dei gusti e delle scelte. Scrive Zolo: “I media svolgono un ruolo decisivo nel
selezionare ciò che il pubblico percepisce come rilevante perché sono deputati a stabilire e a
distribuire quelli che potremmo chiamare ‘valori di attenzione’: sono cioè i più efficaci modulatori
dell’attenzione pubblica” (Zolo, 1992, p.190). Zolo ricorda che recentemente le teorie funzionaliste
delle comunicazioni di massa hanno adottato una prospettiva olistica. Ciò che interessa non è la
singola comunicazione ma il contesto generale comunicativo, la diffusione e il consumo quotidiano
dei messaggi. In generale, si può dire che ci sia  una profonda dissimmetria tra i soggetti emittenti e
quelli riceventi la comunicazione. I soggetti emittenti (i comunicatori) sono gruppi molto coesi,
aziende vere e proprie, i riceventi  sono soggetti privi di una capacità di percezione di se stessi
come gruppo o come ruolo. L’asimmetria e la non interattività della comunicazione  sono causa di
una distorsione comunicativa a tutto svantaggio dei soggetti riceventi. Non c’è,  a parere di Zolo,
un disegno globale di assoggettamento (il grande Fratello) ma gli effetti  sono simili: una
pervasività e un’onnipresenza  che hanno un aspetto totalitario. I soggetti riceventi non vengono
aiutati a capire perché gli emittenti trasmettono le proprie griglie interpretative  spesso e
volutamente  trascurando i veri contenuti dell’informazione (sia detto tra parentesi: la
comunicazione televisiva in Italia, sta raggiungendo livelli preoccupanti  anche da questo punto di
vista).
Il contatto immediato, senza mediazioni critiche, creato attraverso i nuovi media, contribuisce in
questo modo  a   ritribalizzare  la società. Ne sono testimonianza la ricerca  della vita primitiva
come vita sana, la recrudescenza di una sessualità ossessiva e imperturbata,  il sorgere di  miti
religiosi alternativi alle religioni tradizionali. In un teatro globale  in cui il mondo intero è un
happening,  si modifica  tutto  il nostro habitat e il privato sconfina nel pubblico e viceversa.
Mentre   nel villaggio globale   si assiste alla gara a   mettersi  in scena  (il proliferare di un
giornalismo gossip, i Grandi Fratelli o gli show televisivi sui casi umani di ogni genere sono
l’esempio sotto gli occhi di tutti di questa tendenza),  salta   il sacro  confine alla base della
moderna democrazia che le leggi sulla privacy cercano disperatamente di salvare. E’ un confine che
accenna a qualche resistenza nel mondo anglosassone, più segnato dalla sacralità dell’individuo
tipica della cultura protestante, ma anche lì i segni di cedimento sono evidenti.  Sono segni che
confermano l’illusorietà della convinzione puritana che  il fondamento della democrazia   stia
nell’autonomia dell’individuo.  L’individuo – monade della tradizione liberale  è una categoria che
non regge più (soprattutto in Italia, dove esso  peraltro non ha mai avuto molto diritto di
cittadinanza).  Nello stesso tempo l’urna elettorale tende sempre più a essere  svuotata di
significato reale e ad essere sostituita dal sistema plebiscitario dei sondaggi. I sondaggi preparano le
elezioni,  ne anticipano i risultati a urne ancora aperte e orientano i capi  politici durante
l’esercizio del mandato. Scrive  efficacemente Danilo Zolo: “In questo  modo la ‘sondocrazia’
surroga la democrazia, l’immagine anticipa e svuota la ‘realtà’ rinforzando l’astensionismo e
l’apatia politica” (Zolo, 1992, p.195). La politica si sta dunque spostando dai modi tradizionali di
espressione della rappresentanza secondo la delega elettorale  (sempre più delega in bianco
manipolata da potenti mezzi) verso forme di coinvolgimento collettivo di masse  spesso amorfe e
acritiche2. Si invoca il principio di maggioranza come regola  aurea della democrazia dimenticando
che tale principio, preso a sé, non è affatto incompatibile con il principio del capo (un esempio per

2Va  ricordato che questa non è la posizione di  Mc Luhan, il quale    sembra leggere questo fenomeno in modo
positivo. Egli parla di “coinvolgimento comunitario, spontaneo e istantaneo”. La nozione di “pubblico” sarebbe
sostituita da una società di massa in cui la diversità personale viene incoraggiata. Si assisterebbe a una sorta di
“integrazione psichica collettiva” in una nuova mistica, un’anticipazione dell’universalità della coscienza prevista da
Dante .Cfr. M.Mc Luhan, Dall’occhio all’orecchio, a cura di Gianpero Gamaleri, Armando, Roma, 1982, pp. 61 – 62.
Anche senza voler essere apocalittici,  è difficile  condividere l’ottimismo comunitario di Mc Luhan rispetto ai
probabili esiti di questa società ritribalizzata.



tutti: anche Hitler fu eletto). Esso deve essere coniugato  con il principio delle regole e con quello
di reali diritti di libertà e di informazione da parte dei cittadini. Ma è realmente possibile essere
informati esaurientemente in modo da acquisire autonomia di giudizio? I teorici della scuola
neoclassica, la scuola del realismo politico  (Schumpeter, Aron, Sartori),  di cui dà conto Zolo,
sembrano accettare come fatto inevitabile la  prevedibile assenza di autonomia  da parte degli
individui che partecipano alle elezioni politiche. Essa sarebbe infatti messa in discussione
continuamente da una propaganda pervasiva e menzognera. Tale propaganda, lungi dal costituire
una degenerazione della democrazia, costituirebbe la sua propria essenza. La concorrenzialità della
politica renderebbe tutto ciò inevitabile. In questo caso   la  libertà  dei cittadini (e perciò la stessa
democrazia) sarebbe semplicemente garantita  da una struttura policentrica dei mezzi di
comunicazione di massa (Zolo, 1992, p. 171 - 175). Con ciò approdiamo a una definizione ancora
più minima di democrazia. Val la pena di ricordare che in alcune democrazie, come quella italiana,
ci avviciniamo  pericolosamente all’erosione proprio di  questa barriera (Le recenti prese di
posizione di Giovanni Sartori, teorico di scuola neoclassica, sulle anomalie della democrazia
italiana, sono  molto significative da questo punto di vista).
Se le analisi fin qui condotte  sono in qualche modo plausibili, che fare? Io credo, anzitutto,  che il
sistema di regole della democrazia formale vada comunque difeso e rafforzato.  E’ l’impegno a cui
tutti siamo chiamati in un momento delicato per la democrazia italiana.  Ma se quanto detto sopra
ha una sua plausibilità   siamo  chiamati a  vedere la questione anche da un punto di vista più
ampio. Credo infatti che  la  difesa della democrazia procedurale, in assenza di un più profondo
esame critico, non sia sufficiente ad affrontare un problema così complesso e a superare la
difficoltà. La proposta  di estendere i sistemi di regole e naturalmente  di moltiplicare i centri di
produzione della propaganda politica al fine di controllare questi processi di ritribalizzazione è solo
un passo  ma certamente  non sufficiente a rigenerare la democrazia. Si deve andare più a fondo e
avere il coraggio di  mettere in discussione l’asettico proceduralismo  in cui rischia di svuotarsi il
suo contenuto. La democrazia  non è un semplice stratagemma procedurale, almeno nella visione,
che ritengo ancora attuale, della nostra Costituzione repubblicana. Abbiamo a che fare con
degenerazioni   che sono  sintomi di un male più profondo. Forse la democrazia moderna e le sue
regole sono  malate  di un patologia dell’educazione. Manca una linea di continuità tra il suo
razionalismo formale e il piano estetico ed etico (il mito, l’immagine, le credenze, le ricerche di
senso). La visione razionalista  non tocca l’anima, non entusiasma né seduce e rischia di indebolire
le sue stesse ragioni (quelle del  governo del demos, la comunità,  che è  il senso   più autentico
del greco polis) lasciando spazio  a incontrollate mitologie. Sono queste ultime, oggi, esaltate
dalle comunicazioni di massa,  a dettare l’agenda del gioco politico. Il mito è importante. E’ stato
emarginato da una visione razionalista e ora cerca altre vie in cui esprimersi. E’ così che nei paesi
democratici, invece che andare alla ricerca dell’altro, riprendono piede  atteggiamenti primitivi di
pura e semplice difesa dall’altro. Mentre, anche  dopo l’11 settembre 2001,  continuiamo a
pensare ai barbari come a quelli che vengono dall’esterno a turbare il nostro  consesso “civile”, non
ci accorgiamo che il barbaro è sempre più dentro di noi. Scrive  efficacemente James Hillman: ”Il
barbaro è quella parte di noi alla quale la città non parla, quell’anima dentro di noi che non ha
trovato una casa nelle sue periferie” (Hillman, 1999, p. 84).  Questo barbaro allevato nelle nostre
case  può essere  facilmente   conquistato parlandogli la lingua  attraente del mito  e del sogno,
quella stessa lingua che una stanca democrazia sembra  aver  smesso  di parlare lasciandola ai
nuovi tribuni. La via  per  aprire il barbaro  al dialogo con una comunità  è  lo stesso linguaggio.
Scrive Aristotele nella Politica:: “L’uomo è l’unico essere vivente che ha il logos” (Politica, I,2). Il
logos non è la ragione tecnica, ma il linguaggio, la parola che viene scambiata nella comunità e che
alimenta la relazione intersoggettiva. Anche oggi, e non solo nella polis classica,  la politica nasce
quando gli uomini non scambiano solo le cose, ma soprattutto le parole, che  sono per essenza
relazione: ”La parola è comunicazione nella sua forma più pura. Non è la voce del dolore o del
piacere  cacciata fuori, per così dire, dalla natura. Si basa su un libero accordo. Kata syntheken dice
Aristotele” (Gadamer, 1989, p.21).  Aristotele  chiarisce  che il linguaggio riguarda il manifestare



ciò che è utile e ciò che è dannoso,  ciò che è giusto e ciò che è ingiusto.   La parola  elabora il
mito aiutando gli uomini a costruirsi un’etica. Come gli altri animali, l’uomo  possiede l’istinto
dell’aggressività. Egli  è però   capace di scelta. Il privilegio  può trasformarsi in pericolo e farlo
diventare peggiore di qualsiasi altro animale, perché gli animali non conoscono come gli uomini la
guerra, cioè il combattere contro i loro simili fino all’annientamento. Solo la paideia, l’educazione
alla parola e attraverso la parola,  permette all’uomo di  elaborare la sua aggressività e scegliere
liberamente un comportamento responsabile. E’ l’ethos ciò che distingue l’uomo  in quanto
capace di rispondere di se stesso, di rendersi responsabile di sé (Gadamer,1989, pp. 22 – 24).
Dunque non la pura razionalità dimentica dell’Eros, non il logos privo di mito, ma la parola che fa i
conti con l’istinto di aggressività ben radicato nell’uomo crea  le condizioni per lo sviluppo di  uno
zoon politikon,  di quel particolare animale  che, curandosi di sé,  sa esercitare il comando  senza
usarlo  solo per l’accrescimento del proprio potere o per manipolare in modo occulto gli altri.
L’espressione  greca, che fonde la vitalità organica (zoon)  con la relazionalità (polis), sintetizza
in modo emblematico l’essenza dell’essere politico (Hillman,1999, p.35).  Far crescere lo zoon
politikon è compito dell’educazione, secondo l’insegnamento  di quel  Platone troppo facilmente
relegato tra i teorici del totalitarismo.  Egli, come  Freud,  Jung e Husserl, sperava  che un giorno
l’uomo avrebbe potuto vincere l’istinto di aggressione ben  radicato in lui (Gadamer,1989, p. 23).
E’ un compito ancora attuale e troppo facilmente obliato dal mito dell’homo oeconomicus. Non si
tratta di  contrapporre  una concezione organicistica della società a una individualistica e perciò
più attuale  ma di riproporre  una visione dell’individuo che  lo riconosca come essere in
relazione. Non una monade  in perenne competizione con gli altri  ma un soggetto che fonda la
sua stessa identità sulla relazione. Un’identità centrata sulla relazione è un’identità che sente come
propria la questione etica senza abbandonarla al mondo delle credenze religiose.
Il punto di partenza è il  fenomeno dell’entropatia, la percezione dell’altro, fondamento della
relazionalità e di ogni rapporto sociale (Bertolini, 1988, pp. 81 – 89). Il movimento naturale che da
un soggetto di dirige verso un altro soggetto fino all’immedesimazione non è estraneo alle regole
della vita sociale, anzi ne è il fondamento. Attraverso questo movimento,  che viene trasformato in
parola, si possono  costruire le regole  e le norme della vita comune. E’ un lavoro lungo, che
richiede sforzi, discussioni, spesso contrasti,  ma è l’unica strada per evitare i pericoli di uno
sfruttamento  negativo di questa capacità  e delle sue derive narcisistiche  a puro  scopo di
potere.
Tutto ciò significa un preciso impegno sia nel campo della cosiddetta educazione formale che in
quello dell’educazione informale. Nel primo caso, se facciamo riferimento alla principale
istituzione dell’educazione formale, la scuola,  possiamo  pensare a un riorientamento della
funzione dell’insegnare. Essa non andrebbe semplicemente  pensata  come trasmissione di segni,
Se è vero che “il senso è preso nella parola e la parola è l’esistere  esteriore del senso” (Merleau
Ponty, 1979, p. 150), la dittatura del segno va indebolita attraverso la pratica intersoggettiva di una
continua e comune costruzione di significati. Ogni disciplina  non è altro che un sistema di
significati  condivisi a cui i segni fanno in ultima analisi riferimento.  Ciò vale in tutti i campi del
sapere e naturalmente anche in quello  che fa più direttamente riferimento al nostro tema,
l’educazione civica o alla convivenza democratica. E’ necessario che insieme alle nuove
generazioni, a partire dalla scuola di base, sia ricostruito il lessico della democrazia   non solo
recuperando i significati delle  sue parole fondanti (democrazia, libertà, uguaglianza, costituzione,
ecc.)  ma  stabilendo una connessione con ciò che esse vogliono dire nella vita di ciascuno  e
della collettività in termini di pratiche.  E’ l’idea deweyana della scuola come luogo di vita
democratica  a dover essere ripresa, sia pure in un nuovo  contesto  storico. L’insegnante non è
solo il co-costruttore di saperi ma il regista di una piccola vita sociale che nella scuola si costruisce
come prova di partecipazione al più ampio consesso della società. Solo una scuola che   crede
nell’etica pubblica è veramente “pubblica”. In ciò, vale la pena di dirlo, non aiuta il vocabolario
mercatistico introdotto in modo pervasivo con l’autonomia scolastica il cui regolamento delinea  un
curricolo fortemente condizionato dal “paradigma tecnocratico“ (Calidoni, 2000, p. 70). In nome



dell’efficacia dell’azione si rischia di limitare ulteriormente  lo spazio  democratico. Una scuola
assillata dalle regole dell’efficacia \ efficienza e della  competizione difficilmente può sentirsi
impegnata a educare ai diritti, alle libertà fondamentali,  alle questioni della giustizia a cominciare
dai modi delle relazioni al suo interno. Abbiamo bisogno di politiche dell’educazione  che non
sposino semplicemente  le strategie  di  riduzione della complessità sociale in nome dell’efficacia
delle decisioni e delle esigenze di sicurezza.   Oggi il compito degli insegnanti si presenta arduo. Il
giusto richiamo alla  necessità  per la scuola di uscire da una  tradizionale  autoreferenzialità
rispetto al più vasto mondo sociale dovrebbe accompagnarsi a un esplicito sostegno da parte della
società civile, perlomeno  quella   parte di essa  non cloroformizzata da  messaggi mediatici che
orientano verso il più esasperato individualismo.
Tutto ciò ha un senso, naturalmente, se anche il mondo che si suole definire dell’educazione
informale saprà individuare spazi  reali in cui persone in carne ed ossa si ritrovino a parlare,
discutere, giocare, festeggiare, suonare, elaborare il dolore. Ciò sarà tanto più utile quanto più questi
spazi saranno vicini alla nostra  vita personale ed affettiva, alle nostre case. I quartieri delle grandi
città e  le piazze dei paesi hanno bisogno di ritornare ad essere vissuti  (Iori, 1996)   recuperando
il senso dello scambio di parole, gesti, sguardi, affetti. Solo in questo modo  possono essere
elaborati  e non semplicemente ignorati o ancor peggio esaltati gli animal spirits.  In Italia
abbiamo una tradizione che andrebbe recuperata, quella della piazza comunale, luogo di
discussione, di scambio e di elaborazione degli eventi collettivi. Sarà bene recuperarla.
Naturalmente rimane un’incognita. Come si può giungere a fare in modo che tutto ciò abbia un
riflesso nel mondo ufficiale della politica? Tra i rappresentanti  eletti dai  cittadini non dovrebbe
infatti  mancare la piena  consapevolezza dei rischi che corre  una democrazia svuotata della sua
sostanza. L’esito della democrazia italiana è legato  alla possibilità di mantenere salda  questa
consapevolezza. Per intanto è auspicabile, utilizzando tutte le forme di comunicazione possibili,
che tale consapevolezza conquisti la persona comune. Prima che ci si accorga di utilizzare un
termine  ormai  svuotato di senso  inaugurando così, nell’indifferenza,   una stagione di nuovi
dispotismi,  è necessario un forte impegno  per riaprire l’agorà, il luogo fisico  in cui l’uomo in
carne ed ossa si scambia la parola e si sente in relazione con l’altro e   quindi con la collettività.

Riferimenti bibliografici

Arendt, Hanna (19913), Vita activa. La condizione umana, Milano, Bompiani (ediz. originale The
Uman Condition, University of Chicago, 1958).
Bertolini, Piero (1988), L’esistere pedagogico. Ragioni e limiti di una pedagogia come  scienza
fenomenologicamente fondata, Firenze, la Nuova Italia.
Bobbio, Norberto (19953), Il futuro della democrazia, Torino, Einaudi.
Bovero, Michelangelo (2000),Contro il governo dei peggiori. Una grammatica della democrazia,
Roma – Bari, Laterza.
Calidoni, Paolo (2000), Didattica come sapere professionale, Brescia, La Scuola,
Gadamer, Hans G.(1989), Elogio della teoria. Discorsi e saggi, a cura di Franco Volpi, Milano,
Guerini e Associati (ediz. originale Lob der Theorie. Reden und Aufsatze, Frankfurt am Main,
Suhrkamp Verlag, 1983).
Hillman, James (1999), Politica della bellezza, Bergamo, Moretti & Vitali,.
Hoy, David C. (1990), Il circolo ermeneutico. Letteratura, storia ed ermeneutica filosofica,
Bologna, Il Mulino (ediz. originale The Critical Circle:Literature,History, and Philosofical
Hermeneutics, Berkeley – Los Angeles – London, University of California Press, 1978).
Iori, Vanna (1996), Lo spazio vissuto. Luoghi educativi e soggettività, Firenze, La Nuova Italia.



Mc Luhan, Marshall  (1982), Dall’occhio all’orecchio, a cura di Gianpiero Gamaleri, Roma
Armando,
Ong, Walter J. ( 1986), Oralità e scrittura. Le tecnologie della parola, Bologna, Il Mulino (ediz.
originale Orality and Literacy. The Technologizing of the Word, London and New York, Methuen,
1982).
Pareyson, Luigi (1972), Verità e interpretazione, Milano, Mursia.
Zolo, Danilo, (1992), Il principato democratico. Per una teoria realistica della democrazia,
Milano, Feltrinelli.


