b L3 L] 1
La scuola ¢ uno spazio pubblico

(in Cooperazione Educativa, n.4/2016, pp.69-73.)

Enrico Bottero

www.enricobottero.com

La scuola e uno spazio pubblico

Essere cittadini significa poter disporre di diritti civili, sociali e
politici. In cambio di diritti che gli vengono concessi, ogni
cittadino deve mettere a disposizione della societa una parte
della sua liberta e dei suoi beni (accettare e rispettare le leggi,
pagare le tasse, ecc.). Perché si possa realizzare la cittadinanza,
¢ tuttavia necessario che si stabilisca una relazione di
reciprocita tra le persone e tra le persone e le pubbliche
istituzioni. E’ necessaria la societa, ovvero una collettivita, un
gruppo di uomini che vivono insieme grazie a un patto sociale
tra soggetti di diverse origini sociali, religiose, etniche. E’
grazie a questo patto che esiste la societa. Nello spazio
comunitario 1 soggetti vivono legami affettivi, interessi e
credenze. Nello spazio pubblico gruppi sociali e religiosi
diversi si accordano per vivere insieme rinunciando a risolvere
1 conflitti ricorrendo alla violenza fisica o verbale. Per sfuggire
alla violenza ¢ necessaria la legge. In democrazia la legge non
pud essere imposta perché ¢ il risultato di un’attivita di
relazioni e di vita in comune. Costruire un patto di cittadinanza
non ¢ cosa facile, soprattutto in presenza di comunita religiose
o etniche molto forti e identitarie, legate alla loro tradizione e
mosse dall’esigenza di imporla a tutti. Lo spazio pubblico puo
pero anche essere minacciato dall’estensione delle regole del
mercato ad ogni aspetto della vita sociale. Se si impone
ovunque il modello neoliberista non puo che prevalere la legge
del piu forte. Si imporrebbe cosi una violenza subdola che
finirebbe per impoverire la fasce piu deboli della popolazione.
I modello neoliberista, oggi vincente grazie alla
globalizzazione dei mercati dopo la caduta del muro di Berlino

' Questo articolo, con il titolo La pedagogia per una societd
democratica, ¢ nato come contributo al R.I.D.E.F. (Rencontre Internationale
Des Educateurs Freinet) che si ¢ tenuto nel Benin, in Africa, dal 17 al 28
luglio 2016.



e la fine dei due blocchi, costituisce un grave ostacolo allo
sviluppo delle relazioni tra i popoli nel rispetto della natura e
di un pianeta sempre piu minacciato nella sua integrita.

La scuola ¢ la prima esperienza sociale del bambino. Affinché
sia veramente tale € necessario che sia aperta a tutti e dunque a
persone di diverse origini sociali, religiose, familiari. Le classi
sono formate in modo eterogeneo per favorire la costruzione di
uno spazio sociale comune. A scuola il ragazzo incontra altri
ragazzi che non fanno parte della sua comunita e della sua
famiglia. A scuola egli dovra imparare con altri che non ha
potuto scegliere come compagni di viaggio. E’ con loro che gia
a scuola sara chiamato a costruire un patto di convivenza e di
solidarieta. Per costruire questo spazio comune la scuola deve
far propri alcuni importanti principi pedagogici. Vediamoli
brevemente.

Democratizzare il successo scolastico

In democrazia la scuola ha lo scopo di far riuscire tutti gli
allievi. Essa offre a tutti la possibilita di crescere, di
emanciparsi, di liberarsi dal destino in cui li si vorrebbe
rinchiudere a causa delle loro origini. La scuola democratica
deve in questo modo favorire la mobilita sociale. Essa offre a
tutti la possibilita di imparare per tutta la vita. E’ necessario
anche organizzare corsi e luoghi di apprendimento per gli
adulti, soprattutto per le donne. Nel mondo, infatti, ancora
molte donne non possono accedere alla cultura per ragioni
culturali e/o per I’assenza di possibilita. Tutto cio favorisce il
loro sfruttamento da parte di uomini o imprenditori senza
scrupoli. Qui ¢’¢ una prima grave violazione dei diritti civili
universali. Non basta, tuttavia, democratizzare ’accesso alla
scuola. E’ necessario rendere democratico il successo
scolastico. Per raggiungere questo obiettivo la scuola deve
favorire 1’acquisizione diffusa di strumenti culturali e la
costruzione della vita collettiva. Le sue finalita si possono
riassumere in due espressioni: imparare a pensare € imparare a
vivere insieme. La scuola che permette a tutti gli allievi di
imparare e di costruire un patto di convivenza e cittadinanza ¢
una scuola che non seleziona e non pratica una pedagogia
dell’addestramento. Ma quali sono i principi pedagogici a cui
si deve far riferimento per aiutare tutti ad apprendere?



1l rapporto al sapere e le situazioni di apprendimento

Sui media e sui libri ci si divide spesso tra 1 sostenitori del
sapere teorico (la cultura) e quelli del sapere pratico (le abilita,
le competenze). Detto cosi, il problema non ¢ perd posto
correttamente. La ricerca educativa ci ha rivelato, infatti che il
sapere realmente trasmesso a scuola non ha né carattere teorico
né carattere pratico. Si ¢ parlato in questo caso di sapere
proposizionale. 1l sapere proposizionale sintetizza il sapere
sotto forma di proposizioni connesse logicamente fra loro che
si limitano a enunciare un contenuto (Astolfi, 1992, 37). 1l
sapere proposizionale ¢ cio che Celestin Freinet chiamava “lo
scolastico”, cio€ un sapere contenuto autosufficiente che non
viene costruito dagli allievi e non ¢ vera cultura. Un ibrido.
Perché I’allievo possa apprendere € necessario invece occuparsi
del suo rapporto con il sapere. Come favorire questo incontro?
Su questo argomento i metodi attivi hanno lavorato molto.
Hanno soprattutto cercato di mobilitare gli allievi, di renderli
attivi. Rendere attivi gli allievi finalizzando 1 compiti & pero
una condizione necessaria, ma non sufficiente. Qualche volta,
infatti, nei gruppi di apprendimento puod prendere piede una
logica produttiva che non fa altro che rafforzare le
disuguaglianze tra gli allievi. Dato che la priorita ¢ quella di
fare un buon lavoro, gli allievi pit competenti possono
impedire agli altri di impegnarsi nell’apprendimento. Fin dagli
anni 30 Celestin Freinet aveva ben compreso tutto cio. Oltre
alle attivita collettive di scoperta aveva realizzato un sistema di
brevetti individuali validati da una “commissione” ad hoc”.
Che lezione dobbiamo trarre da tutto cio? Oggi sappiamo che
I’attivita ~ svolta dagli allievi non ¢ il vero obiettivo di
apprendimento. L’attivita ¢ solo I’occasione per fare in modo
che gli allievi possano svolgere un’attivita mentale. L’attivita
mentale (comprensione, competenza), il vero obiettivo di
apprendimento, non ¢ visibile ma ¢ il vero obiettivo del lavoro
a scuola. La sfida pedagogica, dunque, ¢ quella di organizzare
dispositivi pedagogici adatti per favorire [’emergere
dell’attivita mentale. Le situazioni didattiche si propongono di
raggiungere obiettivi mobilitando gli allievi su materiali e
documenti a partire da consegne. Per 1’insegnante la difficolta ¢
quella di perseguire I’obiettivo operando una distinzione chiara
tra quest’ultimo, il contenuto e il compito. Al termine di un
percorso di apprendimento gli allievi dovrebbero poi

V. Philippe Meirieu, Pédagogie. Des lieux communs aux concepts clés,
ESF, Issy-les-Moulineux, 2013, 21.



padroneggiare conoscenze ¢ competenze da utilizzare in nuovi
contesti (transfert). 1l transfert ¢ lo scopo finale di una
pedagogia che non si accontenti di trasmettere contenuti e, allo
stesso tempo, non pensi che sia sufficiente mobilitare gli allievi
perché apprendano’.

Quale sapere per costruire la scuola come spazio pubblico?

Sia per I’allievo che per la societa ¢ molto importante che a
scuola si promuovano attivitd mentali. La formazione dello
spirito democratico e alle attivita mentali non ¢ cosa facile. Non
¢ sufficiente mettere gli allievi in gruppo o in cerchio e farli
esprimere perché apprendano ad essere cittadini che
partecipano. La relazione e il rispetto dell’altro si costruiscono
infatti a scuola partire dai saperi. Il lavoro in classe si realizza
su oggetti di conoscenza. Non bisogna dimenticarsi che i saperi
sono oggetti che vanno rispettati, che hanno un loro metodo di
ricerca e loro regole. Quando leggo un testo devo fare
attenzione alle sue regole di costruzione, al suo contenuto. Nel
campo scientifico, poi, si deve ricercare la verita individuando
le cause dei fenomeni. In questo modo ci si sottomette alle
regole di quel sapere, non ad un’autoritd esterna. La ricerca
della verita, ci ricordava il Socrate platonico, va oltre le
semplici opinioni senza fondamento razionale ed ¢ la fonte
della vita in comune tra gli uomini. Per questo si puo parlare di
ricerca della verita e non di verita (Meirieu, 2015, 68 — 70).
Nessuno puo dire di possedere la verita. La pretesa di possedere
la verita ¢ la madre di tutti gli integralismi. Quando, al
contrario, prevale la ricerca della verita attraverso
I’argomentazione, crescono le capacita di dialogo e la
tolleranza®. La prioritd concessa all’argomentazione razionale
rispetto all’argomento di autorita e alla dittatura delle opinioni
sta a fondamento della vita civile. In democrazia, infatti, non
prevale quello che urla piu forte o colui che ¢ pro tempore al
potere, ma il principio razionale che permette la discussione

* Sulle situazioni di apprendimento e il transfert v. il documento di
Philippe Meireu a questo indirizzo :
http://www.meirieu.com/COURS/M1/M1-DOCO8.pdf. V. anche Philippe
Meirieu, Fare la Scuola, fare scuola, Franco Angeli, Milano, 2015 e il mio
articolo in http://www.enricobottero.com/insegnare/wp-
content/uploads/2013/11/Situazione-di-apprendimentol.pdf .

* Sullo sviluppo dello spirito critico attraverso I’argomentazione v. il
dossier n. 108/2016 dell’Institut Francais de [’Education : http://ife.ens-
lyon.fr/vst/DA-Veille/108-fevrier-2016.pdf.




collettiva. Saper distinguere il vero dal falso ¢ una cosa
essenziale per essere cittadini. Quando il cittadino non fa
prevalere I’argomentazione razionale ma 1I’emozione, la paura o
I’odio, puo al contrario diventare vittima della seduzione di un
capo. E’ I’inizio dell’oligarchia, una malattia che ritorna nella
politica attuale sempre piu personalizzata e dominata
dall’economia di mercato.

Come formare il giovane al rispetto dell’altro attraverso una
costante ricerca della verita e la formazione all’argomentazione
razionale? E’ molto importante che, facendogli incontrare i
saperi e le discipline, questi ultimi non vengano presentati
come verita definitive, come oggetti compiuti, ma come il
parziale risultato di una continua ricerca. Gli allievi devono
sapere che le conoscenze sono state costruite per rispondere a
problemi che ci ¢ trovati storicamente ad affrontare. L’aspetto
problematico del sapere va sempre rispettato, anche a scuola.
Lo spiega molto bene Bernard Rey: “Una nozione, una regola,
un fatto, un concetto, una distinzione saranno pienamente
interiorizzati  solo quando gli allievi ne conosceranno la
funzione al fine di risolvere problemi interni al sapere” (Rey,
1998, 54). Per questa ragione oggi possiamo affermare che ¢
necessario acquisire un sapere in termini di competenze. Cio
significa che il sapere “¢ un dinamismo intellettuale, un insieme
di strumenti utili a comprendere il mondo delle cose e il
mondo delle parole e ad agire su di essi” (Rey, 1998, 55).
Naturalmente bisogna diffidare della nozione di competenza
quando viene utilizzata per indicare dei semplici saper fare e
abilita sulla falsariga di cio che accade nel campo delle risorse
umane dell’impresa. Questa diffidenza ha ragioni oggettive.
Nei documenti del Consiglio d’Europa sulle competenze chiave
¢ presente soprattutto una preoccupazione: preparare i giovani
al mercato del lavoro. La formazione del produttore prevale
sulla formazione del cittadino. Questo punto di vista riflette
un’immagine sociale molto diffusa nelle nostre societa. In
Italia, qualcuno ha perfino parlato di “guerra delle
competenze”. Per noi, invece, sulle orme di Freinet, la
competenza significa che “il sapere ha valore per cido che
permette di fare. In questo senso il sapere puo suscitare negli
allievi il desiderio di possederlo e nell’insegnante il piacere di
condividerlo” (Rey, 1998, 55). Il sapere non sottomette le
persone ma offre loro la capacita di agire nella societa
esercitando spirito critico. L’attenzione all’argomentazione
razionale ci aiuta ad assumere una forma particolare nel
rapporto con 1’altro. Il ragazzo impara cosi che la verita di



un’affermazione non dipende dallo status di colui che la
pronuncia (Meirieu, 2015, 217). Se la prima regola ¢
I’esigenza di verita e tutto puo essere messo in discussione, tutti
possono sbagliare, anche I’insegnante. L’errore non ¢ uno
sbaglio irreparabile ma un momento di passaggio per
migliorare le proprie conoscenze, un indicatore che aiuta a
comprendere come si € realizzato il processo di apprendimento.

Valutazione per [’apprendimento

La questione dell’errore ci introduce a un’altro importante tema
per una pedagogia che vuole promuovere una societa
democratica, quello della valutazione. Il modo in cui viene
organizzato il processo di valutazione condiziona tutta la vita
della classe e della scuola. Una scuola che ha per obiettivo
I’educazione di tutti ha il dovere di scegliere una pratica
valutativa al servizio di tutti. Charles Hadji sintetizza tutto cio
con ’espressione valutazione democratica (Hadji, 2012, 216).
Secondo Hadji, per essere socialmente utile la valutazione deve
avere due caratteristiche: “Prima caratteristica: la valutazione
democratica dovra prima di tutto agire secondo principi di
giustizia e con la preoccupazione costante di formulare giudizi
ponderati e prendere decisioni giuste. Seconda caratteristica: la
valutazione democratica non deve accontentarsi di agire
secondo i principi di una societa di giustizia. Essa si deve anche
mettere al servizio del progresso sociale” (Hadji, 2012, 227).
Dire che la valutazione democratica deve seguire i principi di
giustizia vuol dire che deve liberarsi da alcune ossessioni molto
diffuse nelle nostre societa: 1’ossessione della selezione,
I’ossessione  della  competizione, [’ossessione  della
competizione. Si pud ragionevolmente affermare che oggi
siamo in presenza di una febbre della valutazione (Hadji, 2012,
267). L’ideologia neoliberista che oggi domina incontrastata
tende anche ad occupare il mondo dell’educazione. Secondo i
suoi sostenitori, lo scopo principale della scuola ¢ quello di
selezionare 1 migliori (il merito contro 1’'uguaglianza) mettendo
gli allievi in competizione tra loro. Ne consegue che ritorna in
auge la funzione selettiva della valutazione. Si ritornerebbe cosi
a una societa stratificata con sempre piu esclusione e
marginalita. Tutto ci0 costituisce qualcosa di negativo sia per le
persone che per le societa. Queste ultime, infatti, dovrebbero
essere interessate a ridurre le disuguaglianze e a promuovere
conoscenze e competenze nella maggior parte dei loro cittadini.



Per resistere a questa tentazione, a scuola la valutazione non
dovrebbe concentrarsi sulla competizione e la selezione ma
sull’apprendimento. La valutazione ¢ utile nella misura in cui
riesce a far progredire le conoscenze degli allievi e a fare in
modo che I'insegnante si autoregoli nella programmazione
delle proprie attivita. La valutazione diventa realmente
formativa se i1 dati raccolti vengono utilizzati per adattare
I’insegnamento ai problemi incontrati dagli allievi. Affinché
questo processo si realizzi non ci si deve dimenticare
dell’importanza dell’autovalutazione. L’allievo ha la capacita
di esercitare uno sguardo critico sulla propria produzione. Di
qui I’importanza del suo contributo  attivo. Lo scopo
dell’autovalutazione ¢ ’autoregolazione, ovvero 1’allievo che
mobilita 1 propri processi cognitivi e motivazionali per
raggiungere degli obiettivi di conoscenza/competenza. Questa
continua regolazione ¢ un elemento centrale
dell’apprendimento e su di essa I’insegnante dovra lavorare.

Il coinvolgimento dell’allievo nella valutazione avviene fin dal
momento iniziale, quello del contratto di apprendimento:
I’insegnante condivide con gli allievi gli obiettivi, 1 tempi delle
attivita e 1 criteri di valutazione dei risultati. Il contratto di
apprendimento prepara la valutazione formativa, che non ha lo
scopo di selezionare e classificare ma di migliorare gli
apprendimenti. La valutazione formativa permette di evitare
un uso massiccio e anticipato della valutazione sommativa. A
differenza che nelle altre forme di valutazione, nella
valutazione formativa I’allievo assume un ruolo attivo. Piu si va
dal polo pedagogico al polo istituzionale, meno il lavoro
dell’insegnante ¢ autonomo. La valutazione istituzionale,
infatti, ¢ decisa, organizzata ¢ messa in atto dai decisori
amministrativi e politici. Essa ha la funzione di conoscere il
funzionamento del sistema per controllarlo, valutarlo e
regolarlo ma non si deve imporre a danno della valutazione
pedagogica, il vero obiettivo dell’insegnante e della scuola.
Oggi la valutazione istituzionale sta andando oltre i1 suoi
compiti. Con cio0 si riduce lo spazio dell’educazione a favore
dell’introduzione precoce della competizione tra le persone e
tra le scuole (Hadji, 2012).

Oggi la democrazia ¢ in crisi. Con essa ¢ entrata in crisi
I’'utopia di una scuola istituzione che ha per obiettivo
I’educazione di tutti. Non ci ¢ possibile vedere nel futuro.
Sappiamo pero che dobbiamo impegnarci per mantenere e far
progredire la democrazia. Non abbiamo alternative, se non la
rassegnazione alla sottomissione a nuove forme di totalitarismo



(Recalcati, 2007). Contro la globalizzazione della competizione
ci si deve impegnare per globalizzare la responsabilita verso il
futuro del pianeta e delle nostre societa. Sappiamo bene
I'uomo ¢ capace di egoismi distruttivi fino al punto di
schiacciare I’altro ed eliminarlo, ma sappiamo anche che ¢ un
essere capace di apprendere e migliorare. Non vogliamo
imparare per schiacciare I’altro  che  possiede meno
competenze di noi ma semplicemente per diventare pit umani.
E questa la consapevolezza che dovremmo far crescere nei
nostri allievi.

Bibliografia

Jean-Pierre Astolfi (1992), L école pour apprendre, ESF, Paris.

Enrico Bottero (2014), Il metodo di insegnamento, Franco
Angeli, Milano.

Charles Hadji, (2012), Faut-il avoir peur de [’évaluation?,
Bruxelles, De Boeck Université.

Charles Hadji (2015), L évaluation a l’école. Pour la réussite
de tous les ¢leves, Editions Nathan, s.1.

Institut Francais de 1’Education, Développer [’esprit critique
par l’argumentation: de [’éleve au citoyen, Dossier de veille
de I'Ifé, n.108, Fév. 2016 ( http://ife.ens-lyon.fr/vst/DA-
Veille/108-fevrier-2016.pdf).

Philippe Meirieu (2015), Fare la Scuola, fare scuola.
Democrazia e pedagogia, Franco Angeli, Milano.

Philippe Meirieu (2013), Pédagogia. Dai luoghi comuni ai
concetti chiave, Aracne, Roma, 2018.

Philippe Meirieu, Pierre Frackowiak (2008), L éducation peut-
elle étre encore au ceeur d’un projet de société ?, Edition de
I’Aube.

Massimo Recalcati (a cura di), (2007), Forme contemporanee
del totalitarismo, Bollati Boringhieri, Torino.

Bernard Rey (1998), Faire la classe a [’école élémentaire, ESF,
Paris.



Alcuni strumenti di formazione e approfondimento su questi
temi si  possono trovare sul mio sito all’indirizzo
http://www.enricobottero.com. Una documentazione piu
completa ¢ disponibile in francese sul sito di Philippe Meirieu
al seguente indirizzo: http://www.meirieu.com.




