PERCHE’ ABBIAMO BISOGNO DI UNA
RELIGIONE CIVILE

Enrico Bottero

La cittadinanza non si colloca nel vuoto ma si fonda su
valori comuni

L’educazione, in quanto forma di acculturazione durante la
quale si protegge il bambino da violenze e manipolazioni
esterne, ¢ anche il periodo in cui gli vengono trasmessi le
norme, 1 valori e le conoscenze della societa in cui € nato. Ciod
implica che nella societa esistano valori comuni da trasmettere
alle future generazioni. La collettivita, infatti, se non vuole
disgregarsi, ha bisogno di “cittadini” che  riconoscano
I’esistenza tra loro di vincoli di reciprocita. Questi vincoli di
reciprocita sono la condizione perché possa esercitarsi la
cittadinanza. Nella normativa scolastica si parla molto di
cittadinanza' dando spesso per scontato che nella societa ne
esistano le condizioni. Le cose non sono cosi semplici. Lo
vedremo attraverso un breve excursus storico sulla situazione
italiana.

Partiamo dalla cittadinanza. “La cittadinanza — scrive Gian
Enrico Rusconi — ¢ la titolarita di accesso a determinati beni
che hanno forma di diritti (civili, sociali, politici) che attendono
di essere prodotti. Essere cittadini non significa soltanto fruire
di beni-diritti soggettivi ma impegnarsi a contribuire alla loro
produzione” (Rusconi, 1999, 35). Perché ognuno si assuma i
costi della cittadinanza (rinunciare a parte della propria liberta e
dei propri beni a favore della collettivitd), ¢ necessario
accettare vincoli di reciprocita. Sono necessari valori comuni a
tutti, indipendentemente dalle appartenenze etniche, religiose o
regionali di ciascuno. Questi “valori” sono una forma di fede,
di credenza, e dunque non appartengono allo Stato laico in
quanto tale. Non si tratta di valori assoluti ma di principi
necessari a creare coesione nella collettivita anche al di 1a delle
legittime differenze. Questi valori comuni sono indicati
storicamente nell’idea di “nazione” o in quella, piu esigente e
carica di significato retorico, di “patria”.

Un Paese senza “religione civile”

Nelle moderne democrazie la questione ¢ stata risolta
costruendo una religione civile. La religione civile puo essere
definita come un “credo civico comune, sovra partitico € sovra
confessionale” (Gentile, 2001). Non una religione, dunque, ma
una serie di retoriche che si radicano nella memoria di una

La Legge 20 agosto 2019 n. 92 prevede la reintroduzione
dell’insegnamento dell’educazione civica nella scuola.



collettivita. Le democrazie moderne che hanno costruito i
modelli di religione civile piu noti sono gli Stati Uniti e la
Francia. Il modello classico della “religione civile” ¢ quello
espresso nella Dichiarazione di indipendenza degli Stati Uniti:
«Noi consideriamo auto-evidenti queste verita, che tutti gli
uomini sono creati uguali, che il loro Creatore li ha dotati di
diritti inalienabili, che tra di essi vi sono la vita, la liberta e la
ricerca della felicita». Formule religiose di derivazione biblica
sono tutt’uno con la fede nella democrazia. Queste formule
sono fatte proprie dalla democrazia americana in versione laica.
La collettivita non si sottomette alle religioni cristiane ma
trasferisce alcuni valori da esse derivati su un terreno di laicita.
L’esperienza della Francia ¢ quella di una religione civile
definita “repubblicanesimo”. In Francia, Paese dalla tradizione
prevalentemente cattolica, lo Stato moderno ha costruito i suoi
“valori” attorno a una morale laica (I’universalismo del
repubblicanesimo laico francese molto deve alla tradizione
cattolica) di netta separazione tra sfera religiosa e sfera
pubblica. La “laicita di lotta” ¢ qui stata piu radicale, a causa
della necessita di rompere il monopolio ecclesiastico sulla cosa
pubblica. Negli USA, nazione nata da un insieme di minoranze
religiose perseguitate in Europa, la questione si ¢ posta
diversamente ma il risultato non ¢ sostanzialmente diverso: una
forma di “religione civile”, di valori comuni nazionali in cui
tutti 1 cittadini, fin dalla piu tenera eta, sono chiamati a
riconoscersi.

In Italia, non ¢ stata percorsa né 1’'una né I’altra strada. Le
ragioni storiche di questo fallimento sono complesse. Riprendo
solo brevemente le piu recenti rinviando all’ampia bibliografia
sul tema. Scrive Manlio Graziano: “Il caso italiano ¢ unico.
Infatti in altri Paesi cattolici, come la Francia, 1’Austria e
persino la Spagna, 1’apparato ecclesiastico ha dovuto misurarsi
con un potere monarchico solido, almeno a partire dal
Cinquecento; in Italia, invece, per molti secoli ’autorita della
Chiesa non ha incontrato davanti a s¢ alcun ostacolo di natura
statale” (Graziano, 2007, 191). Dopo I’unita, la classe politica
liberale falli nell’organizzare la societa attraverso lo Stato
nazionale. La borghesia produttiva, con poche eccezioni, non si
¢ fatta carico di definire una prospettiva generale, ma ha
privilegiato la produzione e 1’amministrazione della cosa
pubblica rispetto alla costruzione dello Stato nazione.
Successivamente ci fu il fascismo, il quale scelse la via
autoritaria: trasformare gli italiani in una comunita di credenti
nella Patria senza tener conto delle istituzioni preesistenti e dei
vari particolarismi. Il risultato, come sappiamo, fu quello di
screditare in modo quasi irreparabile 1’idea di patria e di
nazione nell’animo degli italiani. Non ¢ un caso, infatti, che
entrambi i termini non siano presenti nei principi fondamentali
della Costituzione italiana. E presente, pero, il termine
“Repubblica”, il che lascia intendere la scelta a favore di una
sorta di patriottismo costituzionale in cui il popolo sarebbe il
soggetto della cittadinanza democratica.  Nonostante la
Costituzione che, pur con 1 suoi limiti, prefigurava uno spirito



repubblicano, quest’ultimo in Italia continua ad essere assente.
Le ragioni le conosciamo. Il primo sta nella Costituzione stessa
che, pur formalmente laica, mette una forte ipoteca sulla nascita
di una religione legittimando per via costituzionale i Patti
lateranensi con la Chiesa cattolica (art. 7). Le due principali
culture politiche del dopoguerra, quella cattolica e quella
comunista, provenivano da scuole estranee allo spirito
nazionale. La religione civile, per ciascuna di esse, si
identificava con le ideologie di cui erano portatrici. La
questione della Chiesa ¢ comunque al centro. La Chiesa , nel
dopoguerra, rappresentd il principale elemento di continuita
dopo un periodo di forti lacerazioni. In Italia la Chiesa ha
sempre svolto una supplenza di religione civile. Non ¢ mai
cessata, neppure durante il fascismo, la sua forte influenza sul
popolo italiano, né ¢ mancata la sua pretesa di occupare lo
spazio pubblico. E con successo, se € vero che su temi centrali
della politica italiana (I’unita nazionale, la guerra e la pace, il
solidarismo, la bioetica, la legislazione sulla famiglia e sul
riconoscimento della vita di coppia, ecc.) la Chiesa ha avuto ed
ha un’influenza diretta sull’opinione diffusa nella societa e
sulle scelte delle élites politiche anche al di la degli
schieramenti. Oggi, dopo ’avvento del nuovo Pontificato, la
Chiesa, nell’immaginario collettivo, sembra essere 1’unico
baluardo alla montante ondata neoliberista, al primato del
consumismo e alla mercificazione del lavoro. La “religione dei
consumi” segna oggi la secolarizzazione modificando le
ragioni morali della modernita laica. I consumi sono cio che
unisce gli uomini nella globalizzazione, creando una vera e
propria religione che ha i suoi templi (centri commerciali, fast
food, crociere, casino, banche, ecc.), 1 suoi rituali (gli scenari
costruiti nei luoghi degli acquisti), i suoi chierici ed educatori
(pubblicitari, ecc.). La stessa politica sembra aver abbandonato
i suoi tradizionali obiettivi per dedicarsi a quello principale:
rilanciare 1 consumi per aumentare il prodotto interno lordo.
Quello che ieri era lo strumento oggi ¢ diventato un fine in sé”.
La Chiesa cattolica, nella persona del nuovo Papa, molto piu di
altri sembra avere piena consapevolezza di questa profonda
mutazione. Cio0 ne fa ancor piu un punto di riferimento in questi
tempi di profondo cambiamento.

Tutto cid spiega come ancor oggi, secondo un’antica
tradizione del primato italiano, del “siamo diversi”, molti in
Italia pensino che da noi una sorta di religione civile sarebbe
possibile non in versione laica (in genere, si usa l’espressione
“laicista” per attribuire alla laicita una connotazione negativa,
ma ¢ solo un espediente polemico) ma accettando che siano i
valori cattolici a informare lo spazio pubblico civico — politico.
Si usa cosi I’espressione “laicita positiva” per contrapporla alla
laicita negativa dei francesi. La recente polemica sul presepio,
sulle feste religiose e sul crocifisso a scuola, al di 1a delle
deprecabili strumentalizzazioni di irresponsabili che vogliono

? Sulla religione dei consumi v. De Luna, 2013, pp. 118-128 ¢ George
Ritzer, La religione dei consumi, Bologna, 11 Mulino, 2012.



lucrare sui pregiudizi, rivela comunque un nervo scoperto € una
questione non risolta: per molti italiani identita italiana
significa  sostanzialmente identita cattolica. I media
restituiscono questa tendenza dando molto spazio alle vicende
della Chiesa. Oggi, dopo aver impedito il formarsi in Italia di
una religione civile, la Chiesa, preoccupata del montante
secolarismo della societa, si candida ad esercitare piu di prima
una funzione di supplenza civile.

Una religione civile laica

Questa situazione di fatto contrasta tuttavia con un’esigenza: in
Italia una religione civile laica, anche se non antireligiosa, su
cui fondare la cittadinanza ¢ sempre piu urgente. La sua
assenza ha costi elevati in termini di qualita della vita
collettiva: alta evasione fiscale, alto tasso di corruzione (molto
al di 1a della fisiologia delle democrazie), storica presenza della
criminalita organizzata, insofferenza nei confronti delle regole,
scarso rispetto dello spazio pubblico e, last but not least, la
doppia morale (c’¢ una morale per me e una morale per gli
altri, una morale per gli amici e una per gli avversari, né si
ammette alcun errore o colpa anche in presenza di prove
evidenti di colpevolezza). Assenza di religione civile e sue
conseguenze ormai si alimentano a vicenda in una spirale
negativa che rischia di condurre a progressivi peggioramenti
nella morale collettiva. Abbiamo tutti sotto gli occhi il
peggioramento della morale pubblica nella societa italiana.

A tutto ci0 oggi si aggiunge un’altra ragione. L’Italia si avvia
ad essere uno Stato multi confessionale e multietnico.
L’esistenza di valori comuni indipendenti da uno specifico
credo religioso si pone con urgenza anche al fine di regolare 1
rapporti con quelle religioni, a partire dall’Islam, che si avviano
ad essere sempre piu presenti sul territorio nazionale ed a
formulare richieste pressanti di riconoscimento pubblico. Solo
la presenza di una religione civile laica, non legata direttamente
a una religione, puod sbarrare la strada a nuove pretese di
imposizione di norme religiose nello spazio pubblico. La
soluzione avanzata da molti in Italia, quella comunitarista o
multiculturalista (uno spazio pubblico come somma di tutti i
valori delle diverse comunita etniche e religiose) non genera
una religione civile. La religione civile non pud essere una
somma di diverse tradizioni, essendo le tradizioni diverse tra
loro e tra loro inconciliabili sotto molti aspetti. Il principio
irrinunciabile della religione civile ¢ quello di laicita. Scrive
Gian Enrico Rusconi: “Il principio laico non si limita a
neutralizzare le pretese delle diverse culture e religioni a
occupare in modo improprio o monopolistico lo spazio
pubblico [...], ma esige positivamente un vincolo reciproco su
cui costruire una comunita politica che ¢ solidale in quanto si
riconosce lealmente in principi, regole e istituti che
prescindono da radici culturali particolari, che non sono



generalizzabili” (Rusconi, 1999, 74). 1l risultato di questo
processo, la religione civile, deve essere lo spazio comune della
mediazione in nome della collettivita. Una mediazione, un
compromesso, che non pud rinunciare a un principio cardine
della modernita: il primato dei diritti individuali su quelli
culturali e comunitari. Cio0 significa che nessun legittimo diritto
culturale rivendicato da religioni o comunitd etniche puo
essere in contrasto con 1 diritti umani liberali. I diritti umani
liberali, consacrati nelle carte dei diritti del ‘700, possono
essere negativi o positivi. I diritti negativi sono interdizioni che
vietano ogni discriminazione delle persone basata sull’etnia, il
colore della pelle, il sesso (diritti delle donne, degli
omosessuali, ecc), la lingua, la religione, ecc. In positivo, a
questi diritti si collegano il diritto alla vita, all’'uguaglianza di
fronte alla legge, alla proprieta privata, alla sicurezza, all’asilo
(per 1 perseguitati da regimi illiberali o nelle guerre), alla liberta
di pensiero, di espressione e di religione, ecc. (v. su questo sito
il mio articolo L ’educazione di fronte alla barbarie). Sappiamo
bene che non tutti questi diritti fanno parte del patrimonio
tradizionale di alcune culture e religioni. La loro accettazione,
anche se richiede qualche rinuncia, ¢ nell’interesse di tutti
perché garanzia di una vita collettiva fondata sul rispetto degli
altri e della loro liberta. Se si vuole andare un po’ piu a fondo,
oltre al rispetto giuridico dei diritti civili, andrebbero assunti
alcuni principi morali comuni quale condizione per la stessa
esistenza di una vita collettiva che non degeneri in violenza e
prevalenza della logica del piu forte. Edouard Claparéde 1i ha
sintetizzati nel principio della probita, ovvero la continua
attenzione a fare in modo che le proprie azioni siano coerenti
con le regole e i principi dichiarati. Dalla probita derivano, sia
nella vita privata che in quella pubblica, una serie di regole o
principi, 1 corollari della probita: principio di non infallibilita,
di non realismo, di non opportunismo, di imparzialita, di equita
di informazione completa, di fermezza (Claparede, 1940). In
qualche modo, essi ruotano tutti attorno al principio di
imparzialita, che possiamo definire come la capacita di non
giudicare diversamente fatti o affermazioni identici a seconda
di chi ne ¢ il protagonista (io stesso/a o un altro, un amico o un
avversario, ecc.). Non utilizzare, cio¢, il principio dei due pesi
due misure, vero fattore inquinante della vita collettiva. E sano
e legittimo sostenere posizioni diverse ma le regole della
corretta discussione non possono essere violate. L’esempio piu
chiaro, a questo proposito, ¢ quello del gioco, metafora di tutte
le attivita dell’'uomo: si pud giocare una partita con una
avversario solo se entrambi i contendenti rispettano le regole
del gioco. Se non si rispettano le regole, viene meno la
possibilita stessa di giocare e prevale la logica del piu forte e
del piu furbo. Analogamente, nella vita di una collettivita o di
un gruppo sociale, se si bara sulle regole si degenera. Di qui la
necessita di essere fermi sui principi di imparzialitd e non



opportunismo. E inutile segnalare come, sotto questo aspetto,
da molti anni a questa parte, in Italia si assiste a una pericolosa
deriva negli atteggiamenti diffusi, a partire dalle classi
dirigenti (media, politici, ecc.) che avrebbero il dovere di dare
I’esempio.

La via obbligata della ricerca di uno spazio pubblico

Posta 1’esigenza di una religione civile, resta la difficolta
oggettiva di porsi in Italia nell’ottica di un modello alla
francese, all’americana o anche di tipo mazziniano (modello
gia abbandonato nell’800 dalla classe dirigente liberale). Si
deve comunque riflettere sul fatto che una collettivita senza
simboli comuni condivisi non resisterebbe a lungo alle
tempeste della storia. N¢ ci si puo illudere, come fanno molti,
che una sorta di cittadinanza europea (combinata con la
tradizionale supplenza esercitata dalla Chiesa) possa surrogare
I’assenza di una religione civile nazionale. Come ha
efficacemente ricordato Ulrich Beck, siamo gia in una
situazione cosmopolita ma ci manca drammaticamente una
consapevolezza cosmopolitica. La via obbligata per uno spazio
pubblico europeo, non solo legato all’economia, ¢ la ricerca di
mediazioni a livello nazionale per costruire un modello
repubblicano condiviso. Senza di queste, non si pud sperare
nella supplenza dell’Europa, ancora da costruire come
istituzione politica. Mediazioni vuol dire compromessi
onorevoli in cui le diverse componenti della societa si
concedono vicendevolmente qualcosa al fine di garantire
I’esistenza di uno spazio collettivo con il vantaggio di tutti. Cio
sara possibile solo se nessuno, foss’anche la maggioranza,
pretendera di imporre agli altri le sue scelte. Solo se la
propria “fede” non viene presentata come ‘“non negoziabile”
quando vuole dialogare nello spazio pubblico. Una religione
civile, infatti, non conosce dogmi e verita immutabili ma ¢
frutto di un processo storico in cui ciascuno accetta di discutere
le scelte con le armi razionali dell’argomentazione. Grandi
filosofi, come Lévinas e Ricoeur, hanno ricordato che alcuni
valori etici sono universali mentre le morali e 1 costumi sono
soggetti alle trasformazioni storiche. Naturalmente non ogni
mediazione ¢ possibile, perché la rinuncia ad alcuni diritti civili
o al rispetto delle regole del gioco sociale, significherebbe un
pericoloso arretramento di civilta.

Purtroppo dobbiamo prendere atto che la classe politica
italiana attuale non si presenta all’altezza di una sfida cosi
ampia, né la borghesia italiana che la sostiene sembra aver
cambiato le sue tradizionali attitudini al particolarismo. Essa si
muove secondo la tradizionale formula del trasformismo. Il
trasformismo, ben analizzato da Gramsci, fu la pratica di
assorbimento graduale nella classe dirigente degli elementi
attivi sorti dai gruppi alleati e dagli avversari. In assenza di una
religione civile, I’'unico modo di governare la societa italiana fu
quello di cooptare nuove élites e nuovi gruppi di interesse. Il



trasformismo spiega [’assenza in Italia di autentiche
rivoluzioni, al di 1a delle apparenze (vera rivoluzione non fu il
fascismo né lo fu Mani pulite nel 1992). La cura degli interessi
immediati prevale ancor oggi sulla necessita di definire un
interesse generale. Gli intellettuali, poi, sono spesso assenti, a
volte compiacenti con il potere di turno, a volte dediti al puro
estetismo o al racconto avulso dalla realta sociale. Siamo in
linea con quella che Carlo Levi definiva “la tradizione italiana
della fuga dalla politica per timore delle responsabilita morali”
(Levi, 2001, 70).

Di fronte a questo quadro pessimistico ma realistico,
I’educatore, per natura e per vocazione ¢ abituato a non gettare
la spugna. Per riprendere ancora Gramsci, al pessimismo della
ragione fa in lui da contraltare un generoso ottimismo della
volonta che risponde al principio di responsabilita.
L’educazione ¢ wuna scelta libera dell’educatore e
dell’insegnante e implica lo sforzo continuo di costruire un
collettivo insieme agli allievi. La conquista graduale
dell’autonomia personale deve andare di pari passo con la
capacita di negoziare con gli altri le regole della vita collettiva.
Da 1li dobbiamo ripartire per costruire nella scuola luoghi,
momenti, rituali per tendere a questo obiettivo formativo.
Cittadini di domani abituati alla discussione, all’accettazione
delle regole che ci si ¢ democraticamente dati, saranno questi i
protagonisti della religione civile. Noi comunque faremo la
nostra parte, per rispetto nei confronti dei nostri allievi e, piu in
generale, delle nuove generazioni e del Paese in cui siamo nati
e vissuti. Non lo vorremmo perfetto, aspirazione impossibile e
pericolosa che genera fanatismo, ma almeno un po’ migliore.
Anche se, lo sappiamo, non sara per domani mattina.

Bibliografia

La bibliografia sul tema ¢ molto ampia. Qui indico solo
alcuni dei testi utili ad approfondire.

Carlo Tullio Altan (1986), La nostra Italia : arretratezza
socioculturale, clientelismo, trasformismo e ribellismo
dall'unita ad oggi, Feltrinelli, Milano.

Luigi Barzini (2008), Gli italiani. Virtu e vizi di un popolo,
Biblioteca Universale Rizzoli, Milano.

Giampiero Carocci (1975), Storia d’ltalia dall’Unita ad
oggi, Feltrinelli, Milano.

Edouard Claparéde (1947), Morale et politiqgue ou les
vacances de la probité, Editions de la Baconnicre,
Neuchatel. (il volume ¢ liberamente scaricabile al seguente
indirizzo :
http://classiques.uqac.ca/classiques/claparede_edouard/clapa
rede_edouard.html).




Giovanni De Luna (2013), Una politica senza religione,
Einaudi, Torino.

Ernesto Galli Della Loggia (1998), L’identita italiana, 1l
Mulino, Bologna

Emilio Gentile (2001), Le religioni della politica. Fra
democrazie e totalitarismi, Roma- Bari, Laterza.

Emilio Gentile (2010), Né stato né nazione. Italiani senza
meta, Roma-Bari, Laterza.

Manlio Graziano (2007), [ltalia senza nazione?, Milano,
Donzelli.

Raffaele La Capria (2010), Lo stile dell’anatra, Milano,
BUR Rizzoli.

Carlo Levi (2001), Scritti politici,Torino, Einaudi.

Gerhard Oestreich, (2001), Storia dei diritti umani e delle
liberta fondamentali, Roma-Bari, Laterza.

Gian Enrico Rusconi, Possiamo fare a meno di una
religione civile?, Roma- Bari, Laterza, 1999.

Maurizio Viroli (1999), Repubblicanesimo, Roma-Bari,
Laterza.

Gustavo Zagrebelsky (2011), Scambiarsi la veste. Stato e
Chiesa al governo dell uomo, Roma-Bari, Laterza.



