
PERCHE’ ABBIAMO BISOGNO DI UNA 
RELIGIONE CIVILE 

 
 
 
Enrico Bottero 

 
La cittadinanza non si colloca nel vuoto ma si fonda su 

valori comuni 
 
L’educazione, in quanto forma di acculturazione durante la 

quale si protegge il bambino da violenze e manipolazioni 
esterne, è anche il periodo in cui  gli vengono trasmessi le 
norme, i valori e le conoscenze della società in cui è nato. Ciò 
implica che nella società esistano valori comuni da trasmettere 
alle future generazioni. La collettività, infatti, se non vuole 
disgregarsi, ha bisogno di “cittadini” che  riconoscano 
l’esistenza tra loro di vincoli di reciprocità. Questi vincoli di 
reciprocità sono la condizione perché possa esercitarsi la 
cittadinanza. Nella normativa scolastica si parla molto di 
cittadinanza

1
 dando spesso per scontato che nella società ne 

esistano le condizioni. Le cose non sono così semplici. Lo 
vedremo attraverso un breve excursus storico  sulla situazione 
italiana. 

Partiamo dalla cittadinanza. “La cittadinanza – scrive Gian 
Enrico Rusconi – è la titolarità di accesso a determinati beni 
che hanno forma di diritti (civili, sociali, politici) che attendono 
di essere prodotti. Essere cittadini non significa soltanto fruire 
di beni-diritti soggettivi ma impegnarsi a contribuire alla loro 
produzione”  (Rusconi, 1999, 35). Perché ognuno  si assuma i 
costi della cittadinanza (rinunciare a parte della propria libertà e 
dei propri beni a favore della collettività),  è necessario 
accettare vincoli di reciprocità. Sono necessari valori comuni a 
tutti, indipendentemente dalle  appartenenze etniche, religiose o 
regionali di ciascuno.  Questi “valori”  sono una forma di fede, 
di credenza, e dunque non appartengono allo Stato laico in 
quanto tale. Non si tratta di valori assoluti ma di  principi 
necessari a creare coesione nella collettività anche al di là delle 
legittime differenze. Questi valori comuni sono indicati 
storicamente nell’idea di “nazione” o in quella, più esigente  e 
carica di significato retorico, di “patria”.  

 
 
Un Paese senza “religione civile” 
 
Nelle moderne democrazie la questione è stata risolta  

costruendo una religione civile. La religione civile può essere 
definita come un “credo civico comune, sovra partitico e sovra 
confessionale” (Gentile, 2001). Non una religione, dunque, ma 
una serie di retoriche che si radicano nella memoria di una 

                                                           
1
 La Legge 20 agosto 2019 n. 92 prevede la reintroduzione 

dell’insegnamento dell’educazione civica nella scuola. 



collettività. Le democrazie moderne che hanno costruito i 
modelli di  religione civile più noti sono gli Stati Uniti e la 
Francia. Il modello classico della “religione civile” è quello 
espresso nella Dichiarazione di indipendenza degli Stati Uniti: 
«Noi consideriamo auto-evidenti queste verità, che tutti gli 
uomini sono creati uguali, che il loro Creatore li ha dotati di 
diritti inalienabili, che tra di essi vi sono la vita, la libertà e la 
ricerca della felicità». Formule religiose di derivazione biblica 
sono tutt’uno con la fede nella democrazia. Queste formule 
sono fatte proprie dalla democrazia americana in versione laica. 
La collettività non si sottomette alle religioni cristiane ma 
trasferisce alcuni valori da esse derivati su un terreno di laicità.  
L’esperienza della Francia è quella di una religione civile 
definita “repubblicanesimo”. In Francia, Paese dalla tradizione 
prevalentemente cattolica, lo Stato moderno ha costruito i suoi 
“valori” attorno a una morale laica (l’universalismo del 
repubblicanesimo laico francese molto deve alla tradizione 
cattolica) di netta separazione tra sfera religiosa e sfera 
pubblica. La “laicità di lotta” è qui stata più radicale, a causa  
della necessità di rompere il monopolio ecclesiastico sulla cosa 
pubblica. Negli USA, nazione nata da un insieme di minoranze 
religiose perseguitate in Europa, la questione si è posta 
diversamente ma il risultato non è sostanzialmente diverso: una 
forma di “religione civile”, di valori comuni nazionali in cui 
tutti i cittadini, fin dalla più tenera età, sono chiamati a 
riconoscersi.   

In Italia, non è stata percorsa né l’una né l’altra strada.  Le 
ragioni storiche di questo fallimento sono complesse. Riprendo 
solo brevemente le più recenti rinviando all’ampia bibliografia 
sul tema. Scrive Manlio Graziano: “Il caso italiano è unico. 
Infatti in altri Paesi cattolici, come la Francia, l’Austria e 
persino la Spagna, l’apparato ecclesiastico ha dovuto misurarsi  
con un potere monarchico solido, almeno a partire dal 
Cinquecento; in Italia, invece, per molti secoli l’autorità della 
Chiesa non ha incontrato davanti a sé  alcun ostacolo di natura 
statale” (Graziano,  2007,  191).  Dopo l’unità, la classe politica 
liberale fallì nell’organizzare la società attraverso lo Stato 
nazionale. La borghesia produttiva, con poche eccezioni, non si 
è fatta carico di definire una prospettiva generale, ma ha 
privilegiato la produzione e l’amministrazione della cosa 
pubblica rispetto alla costruzione dello Stato nazione. 
Successivamente ci fu il fascismo, il quale scelse la via 
autoritaria: trasformare gli italiani in una comunità di credenti 
nella Patria senza tener conto delle istituzioni preesistenti e dei 
vari particolarismi. Il risultato, come sappiamo, fu quello di 
screditare in modo quasi irreparabile l’idea di patria e di 
nazione nell’animo degli italiani.  Non è un caso, infatti, che 
entrambi i termini non siano presenti nei principi fondamentali 
della Costituzione italiana. È presente, però, il termine 
“Repubblica”, il che lascia intendere  la scelta  a favore di una 
sorta di patriottismo costituzionale in cui il popolo sarebbe il 
soggetto della cittadinanza democratica.  Nonostante la 
Costituzione  che, pur con i suoi limiti, prefigurava uno spirito 



repubblicano, quest’ultimo in Italia continua ad essere assente. 
Le ragioni le conosciamo. Il primo sta nella Costituzione stessa 
che, pur formalmente laica, mette una forte ipoteca sulla nascita 
di una religione legittimando per via costituzionale i Patti 
lateranensi con la Chiesa cattolica (art. 7).  Le due principali 
culture politiche del dopoguerra, quella cattolica e quella 
comunista, provenivano da scuole estranee allo spirito 
nazionale. La religione civile, per ciascuna di esse, si 
identificava con le ideologie di cui erano portatrici. La 
questione della Chiesa è comunque al centro. La Chiesa , nel 
dopoguerra, rappresentò il principale elemento di continuità 
dopo un periodo di forti lacerazioni. In Italia la Chiesa ha 
sempre svolto una supplenza di religione civile. Non è mai 
cessata, neppure durante il fascismo, la sua forte influenza sul 
popolo italiano, né è mancata la sua pretesa di  occupare lo 
spazio pubblico. E con successo, se è vero che su temi centrali 
della politica italiana (l’unità nazionale, la guerra e la pace, il 
solidarismo, la bioetica, la legislazione sulla famiglia e sul 
riconoscimento della vita di coppia, ecc.) la Chiesa ha avuto ed 
ha un’influenza diretta sull’opinione diffusa nella società e 
sulle scelte delle élites politiche anche al di là degli 
schieramenti.  Oggi,  dopo l’avvento del nuovo Pontificato, la 
Chiesa, nell’immaginario collettivo, sembra essere l’unico 
baluardo alla montante ondata neoliberista, al primato del 
consumismo e alla mercificazione del lavoro. La  “religione dei 
consumi”  segna  oggi la secolarizzazione  modificando le 
ragioni morali della modernità laica. I consumi sono ciò che 
unisce gli uomini nella globalizzazione, creando una vera e 
propria religione che ha i suoi templi (centri commerciali, fast 
food, crociere, casinò, banche, ecc.), i suoi rituali (gli scenari 
costruiti nei luoghi degli acquisti),  i suoi chierici  ed educatori 
(pubblicitari, ecc.). La stessa politica sembra aver abbandonato 
i suoi tradizionali obiettivi per  dedicarsi a quello principale: 
rilanciare i consumi per  aumentare il prodotto interno lordo. 
Quello che ieri era lo strumento oggi è diventato un fine in sé

2
. 

La Chiesa cattolica, nella persona del nuovo Papa, molto più di 
altri sembra avere piena consapevolezza di questa profonda 
mutazione. Ciò ne fa ancor più un punto di riferimento in questi 
tempi di profondo cambiamento. 

Tutto ciò spiega come ancor oggi, secondo un’antica 
tradizione del primato italiano, del “siamo diversi”, molti in 
Italia pensino che da noi una sorta di religione civile sarebbe 
possibile non in versione laica (in genere, si usa l’espressione 
“laicista” per  attribuire  alla laicità una connotazione negativa, 
ma è solo un espediente polemico) ma accettando che siano i 
valori cattolici  a informare lo spazio pubblico civico – politico. 
Si usa così l’espressione “laicità positiva” per contrapporla alla 
laicità negativa dei francesi. La recente polemica sul presepio, 
sulle feste religiose e sul crocifisso a scuola, al di là delle 
deprecabili strumentalizzazioni  di irresponsabili che  vogliono 

                                                           
2
 Sulla religione dei consumi v. De Luna, 2013, pp. 118-128 e George 

Ritzer, La religione dei consumi, Bologna, Il Mulino, 2012. 



lucrare sui pregiudizi, rivela comunque un nervo scoperto e una 
questione non risolta: per molti italiani identità italiana 
significa sostanzialmente identità cattolica. I media 
restituiscono questa tendenza  dando molto spazio alle vicende 
della Chiesa. Oggi, dopo aver impedito il formarsi in Italia di 
una religione civile, la Chiesa, preoccupata del montante 
secolarismo della società, si candida  ad esercitare più di prima 
una funzione di supplenza civile.   

 
 

Una religione civile laica  
 

Questa situazione di fatto contrasta tuttavia con un’esigenza: in 
Italia una religione civile  laica, anche se non antireligiosa,  su 
cui fondare la cittadinanza è sempre più urgente.  La sua 
assenza ha costi elevati in termini di qualità della vita 
collettiva: alta evasione fiscale, alto tasso di corruzione (molto 
al di là della fisiologia delle democrazie), storica presenza della 
criminalità organizzata, insofferenza  nei confronti delle regole, 
scarso rispetto dello spazio pubblico e, last but not least, la 
doppia morale (c’è una morale per me e una morale per gli 
altri, una morale per gli amici e una per gli avversari, né si 
ammette alcun errore o colpa anche in presenza di prove 
evidenti di colpevolezza).  Assenza di religione civile e sue 
conseguenze ormai si alimentano a vicenda in una spirale 
negativa che rischia di condurre a progressivi peggioramenti 
nella morale collettiva. Abbiamo tutti sotto gli occhi il 
peggioramento della morale pubblica nella società italiana.  
A tutto ciò oggi si aggiunge un’altra ragione. L’Italia si avvia  

ad essere uno Stato multi confessionale e multietnico. 

L’esistenza di valori comuni indipendenti da uno specifico 

credo religioso si pone  con urgenza anche al fine di regolare i 

rapporti con quelle religioni, a partire dall’Islam, che si avviano 

ad essere sempre più presenti sul territorio nazionale ed a 

formulare richieste pressanti di riconoscimento pubblico. Solo 

la presenza di una religione civile laica, non legata direttamente 

a una religione, può sbarrare la strada a nuove pretese di 

imposizione di norme religiose nello spazio pubblico. La 

soluzione avanzata da molti in Italia, quella comunitarista o 

multiculturalista (uno spazio pubblico come somma di tutti i 

valori delle diverse comunità etniche e religiose) non genera 

una religione civile. La religione civile non può essere una 

somma di diverse tradizioni, essendo le tradizioni diverse tra 

loro e tra loro inconciliabili  sotto molti aspetti. Il principio 

irrinunciabile della religione civile è quello di laicità. Scrive 

Gian Enrico Rusconi: “Il principio laico non si limita a 

neutralizzare le pretese delle diverse culture e religioni a 

occupare in modo improprio o monopolistico lo spazio 

pubblico […], ma esige positivamente un vincolo reciproco su 

cui costruire una comunità politica che è solidale in quanto si 

riconosce lealmente in principi, regole e istituti che 

prescindono da radici culturali particolari, che non sono 



generalizzabili” (Rusconi, 1999, 74). Il risultato di questo 

processo, la religione civile, deve essere lo spazio comune della 

mediazione in nome della collettività. Una mediazione, un 

compromesso, che non può rinunciare a un principio cardine 

della modernità: il primato dei diritti individuali su quelli 

culturali e comunitari. Ciò significa che nessun legittimo diritto 

culturale rivendicato da religioni o comunità etniche  può 

essere in contrasto con i diritti umani liberali. I diritti umani 

liberali, consacrati nelle carte dei diritti del ‘700, possono 

essere negativi o positivi. I diritti negativi sono interdizioni  che 

vietano ogni discriminazione delle persone basata sull’etnia, il 

colore della pelle, il sesso (diritti delle donne, degli 

omosessuali, ecc), la lingua, la religione, ecc. In positivo, a 

questi diritti si collegano il diritto alla vita, all’uguaglianza di 

fronte alla legge, alla proprietà privata, alla sicurezza, all’asilo 

(per i perseguitati da regimi illiberali o nelle guerre), alla libertà 

di  pensiero, di espressione e di religione, ecc. (v. su questo sito 

il mio articolo L’educazione di fronte alla barbarie).  Sappiamo 

bene che non tutti questi diritti fanno parte del patrimonio 

tradizionale di alcune culture e religioni. La loro accettazione, 

anche se richiede  qualche rinuncia, è nell’interesse di tutti  

perché garanzia di una vita collettiva fondata sul rispetto degli 

altri e della loro libertà. Se si vuole andare un po’ più a fondo, 

oltre al rispetto giuridico dei diritti civili, andrebbero assunti 

alcuni principi morali comuni quale condizione per la stessa 

esistenza di una vita collettiva che non degeneri in violenza e 

prevalenza della logica del più forte.  Edouard Claparède li ha 

sintetizzati nel principio della probità, ovvero la continua 

attenzione a fare in modo che le proprie azioni  siano coerenti 

con le regole  e i principi  dichiarati. Dalla probità derivano, sia 

nella vita privata che in quella pubblica, una serie di regole o 

principi, i corollari della probità: principio di non infallibilità, 

di non realismo, di non opportunismo, di imparzialità, di equità 

di informazione completa, di fermezza (Claparède, 1940). In 

qualche modo, essi ruotano tutti attorno al principio di 

imparzialità, che possiamo definire come la capacità di non 

giudicare diversamente fatti o affermazioni identici a seconda 

di chi ne è il protagonista (io stesso/a o un altro, un amico o un 

avversario, ecc.). Non utilizzare, cioè, il principio dei due pesi 

due misure, vero fattore inquinante della vita collettiva. È sano 

e legittimo sostenere posizioni diverse ma le regole  della 

corretta discussione non possono essere violate. L’esempio più 

chiaro, a questo proposito, è quello del gioco,  metafora di tutte 

le attività dell’uomo: si può giocare una partita con una 

avversario solo se entrambi i contendenti rispettano le regole 

del gioco. Se non si rispettano le regole, viene meno la 

possibilità stessa di giocare e prevale la logica del più forte e 

del più furbo. Analogamente, nella vita di una collettività o di 

un gruppo sociale, se si bara sulle regole  si degenera. Di qui la 

necessità di essere fermi sui principi di imparzialità e non 



opportunismo. È inutile segnalare come, sotto questo aspetto, 

da molti anni a questa parte, in Italia si assiste a una pericolosa 

deriva negli atteggiamenti diffusi, a partire  dalle classi 

dirigenti  (media, politici, ecc.) che avrebbero il dovere di dare 

l’esempio. 
 

 

La via obbligata della ricerca di uno spazio pubblico 
 
Posta l’esigenza di una religione civile, resta la difficoltà 

oggettiva di porsi in Italia nell’ottica di un modello alla 
francese, all’americana o anche di tipo mazziniano (modello 
già abbandonato nell’800 dalla classe dirigente liberale). Si 
deve comunque riflettere sul fatto che una collettività senza 
simboli comuni condivisi non resisterebbe a lungo alle 
tempeste della storia. Né ci si può illudere, come fanno molti, 
che una sorta di cittadinanza europea (combinata con la 
tradizionale supplenza  esercitata dalla Chiesa) possa surrogare 
l’assenza di una religione civile nazionale. Come ha 
efficacemente ricordato Ulrich Beck, siamo già in una 
situazione cosmopolita ma ci manca drammaticamente una 
consapevolezza cosmopolitica. La via obbligata  per uno spazio 
pubblico europeo, non solo legato all’economia, è la ricerca di 
mediazioni a livello nazionale per costruire un modello 
repubblicano condiviso. Senza di queste, non si può sperare 
nella supplenza dell’Europa, ancora da costruire come 
istituzione politica. Mediazioni vuol dire compromessi 
onorevoli in cui le diverse componenti della società si 
concedono vicendevolmente qualcosa al fine di garantire 
l’esistenza di uno spazio collettivo con il vantaggio di tutti. Ciò 
sarà possibile solo se nessuno, foss’anche la  maggioranza, 
pretenderà  di imporre  agli altri  le sue scelte. Solo se la 
propria “fede” non viene presentata come “non negoziabile” 
quando vuole dialogare nello spazio pubblico. Una religione 
civile, infatti, non conosce dogmi e verità immutabili ma è 
frutto di un processo storico in cui ciascuno accetta di discutere 
le scelte con le armi razionali dell’argomentazione. Grandi 
filosofi, come Lévinas e Ricoeur, hanno ricordato che  alcuni 
valori etici sono  universali mentre le morali e i costumi sono 
soggetti alle trasformazioni storiche. Naturalmente non ogni 
mediazione è possibile, perché la rinuncia ad alcuni diritti civili 
o al rispetto delle regole del gioco sociale, significherebbe un 
pericoloso arretramento di civiltà.  

Purtroppo dobbiamo prendere atto che la classe politica 
italiana attuale non  si presenta all’altezza di una sfida così 
ampia, né la borghesia italiana che la sostiene sembra aver 
cambiato le sue tradizionali attitudini al particolarismo. Essa si 
muove secondo la tradizionale formula del trasformismo. Il 
trasformismo, ben analizzato da Gramsci, fu la pratica di 
assorbimento  graduale  nella classe dirigente  degli elementi 
attivi sorti dai gruppi alleati e dagli avversari. In assenza di una 
religione civile, l’unico modo di governare la società italiana fu 
quello di cooptare nuove élites e nuovi gruppi di interesse. Il 



trasformismo spiega l’assenza in Italia di autentiche 
rivoluzioni, al di là delle apparenze (vera rivoluzione non  fu il 
fascismo né lo fu Mani pulite nel 1992). La cura degli interessi 
immediati prevale ancor oggi sulla necessità di definire un 
interesse generale. Gli intellettuali, poi, sono spesso assenti, a 
volte compiacenti con il potere di turno, a volte dediti al puro 
estetismo o al racconto avulso dalla realtà sociale. Siamo in 
linea con quella che Carlo Levi definiva “la tradizione italiana 
della fuga dalla politica per timore delle responsabilità morali” 
(Levi, 2001,  70). 

Di fronte a questo quadro pessimistico ma realistico, 
l’educatore, per natura e per vocazione è  abituato a non gettare 
la spugna. Per riprendere ancora Gramsci, al pessimismo della 
ragione fa in lui da contraltare un generoso ottimismo della 
volontà che risponde al principio di responsabilità. 
L’educazione è una scelta libera dell’educatore e 
dell’insegnante e implica lo sforzo  continuo di costruire un 
collettivo insieme agli allievi. La conquista graduale 
dell’autonomia personale deve andare di pari passo con la 
capacità di negoziare con gli altri le regole della vita collettiva. 
Da lì dobbiamo ripartire per costruire nella scuola luoghi, 
momenti, rituali per tendere a questo obiettivo formativo. 
Cittadini di domani abituati alla discussione, all’accettazione 
delle regole che ci si è democraticamente dati, saranno questi i 
protagonisti della religione civile. Noi comunque faremo la 
nostra parte, per rispetto nei confronti dei nostri allievi e, più in 
generale,  delle nuove generazioni e del Paese in cui siamo nati 
e vissuti. Non lo vorremmo perfetto, aspirazione impossibile e 
pericolosa che genera fanatismo, ma almeno un po’ migliore. 
Anche se, lo sappiamo, non sarà per domani mattina. 

 
 
Bibliografia 
 
La bibliografia sul tema è molto ampia. Qui indico solo 

alcuni  dei testi utili ad approfondire. 
 
Carlo Tullio Altan (1986), La nostra Italia : arretratezza 
socioculturale, clientelismo, trasformismo e ribellismo 
dall'unità ad oggi, Feltrinelli, Milano. 
 
Luigi Barzini (2008), Gli italiani. Virtù e vizi di un popolo, 
Biblioteca Universale Rizzoli, Milano. 
 
Giampiero Carocci (1975), Storia d’Italia dall’Unità ad 

oggi, Feltrinelli, Milano. 
 
Edouard Claparède (1947), Morale et politique ou les 
vacances de la probité, Editions de la Baconnière, 
Neuchatel. (il volume è liberamente scaricabile al seguente 
indirizzo : 
http://classiques.uqac.ca/classiques/claparede_edouard/clapa
rede_edouard.html).  



 
Giovanni De Luna (2013), Una politica senza religione, 

Einaudi, Torino. 
 
Ernesto Galli Della Loggia (1998), L’identità italiana, Il 

Mulino, Bologna 
 
Emilio Gentile (2001), Le religioni della politica. Fra 
democrazie e totalitarismi,  Roma-_Bari, Laterza. 
 
Emilio Gentile (2010), Né  stato né nazione. Italiani senza 

meta, Roma-Bari, Laterza. 
 
Manlio Graziano (2007), Italia senza nazione?, Milano, 

Donzelli. 
 
Raffaele La Capria (2010), Lo stile dell’anatra, Milano, 

BUR Rizzoli. 
 
Carlo Levi (2001), Scritti politici,Torino, Einaudi. 
 
Gerhard Oestreich, (2001), Storia dei diritti umani e delle 
libertà fondamentali, Roma-Bari, Laterza. 
 
Gian Enrico Rusconi, Possiamo fare a meno di una 

religione civile?, Roma- Bari, Laterza, 1999. 
 
Maurizio Viroli (1999), Repubblicanesimo, Roma-Bari, 

Laterza. 
 
Gustavo Zagrebelsky (2011), Scambiarsi la veste. Stato e 
Chiesa al governo dell’uomo, Roma-Bari, Laterza.  


