LA CLASSE COME POLIS PER UNA
CITTADINANZA CONSAPEVOLE

(testo pubblicato in RIVISTA DELL’ISTRUZIONE, n.4, 2016).

Enrico Bottero

Il patto di cittadinanza

“La cittadinanza — scrive Gian Enrico Rusconi — ¢ la titolarita di
accesso a determinati beni che hanno forma di diritti (civili, sociali,
politici) che attendono di essere prodotti. Essere cittadini non
significa soltanto fruire di beni-diritti soggettivi ma impegnarsi a
contribuire alla loro produzione” (Rusconi, 1999, 35). Perché
ognuno si assuma i costi della cittadinanza (rinunciare a parte della
propria liberta e dei propri beni a favore della collettivita), ¢
necessario accettare vincoli di reciprocita. Perché le persone
accettino questi vincoli non ¢ sufficiente un puro calcolo costi-
benefici. Sono necessari valori comuni, soprattutto a scuola, sempre
piu frequentata da allievi con diverse appartenenze etniche, religiose
e culturali. In questo contributo, parlando di cittadinanza, vado oltre
il profilo giuridico della definizione: mi riferisco anche a coloro che,
pur non essendo giuridicamente cittadini italiani, risiedono sul nostro
e, per questa ragione, dovrebbero condividere con tutti gli altri un
patto sociale di convivenza. E’ lo spirito dello jus soli, che I’Italia, a
differenza di altri Paesi, non ha ancora acquisito nella sua
legislazione.



Cittadino vs. consumatore

L’educazione alla convivenza assume particolare importanza nel
nostro Paese. La ragione principale ¢ che il patto sociale tra i
cittadini italiani ¢ ancora molto debole se confrontato con altre
democrazie. In Italia ¢ molto diffusa 1’idea che si ¢ titolari di diritti
non in quanto individui o cittadini italiani, ma in quanto membri di
determinate corporazioni, famiglie o ceti. Si legittima cosi spesso il
privilegio scambiandolo per diritto. A c¢i0 si aggiunga un fenomeno
che caratterizza oggi tutte le democrazie: lo sviluppo
dell’individualismo sociale in tutti i campi. Le nostre democrazie,
dominate sempre piu dalle esigenze del marketing pubblicitario,
sacralizzano 1 bisogni degli individui promuovendoli a diritti. Lo
spazio privato invade cosi prepotentemente lo spazio pubblico. I
confini tra i due che, non va dimenticato, ¢ una condizione
imprescindibile per garantire i delicati equilibri di una democrazia
liberale, si stanno sfaldando. In politica contano sempre piu le
persone che 1 progetti collettivi, mentre le istituzioni delle
democrazie novecentesche, scuola compresa, hanno perso gran parte
della loro legittimita. Da “istituzioni”, cio¢ strutture collettive
riconosciute a priori dal corpo sociale e depositarie di valori comuni,
sono diventate “servizi”. Indeboliti 1 valori, le istituzioni-servizio
sembrano avere solo “funzioni”. Per usare un’ espressione ripresa da
Philippe Meirieu, siamo “metafisicamente democratici” ma non lo
siamo ancora politicamente. [ nostri interessi democratici sono
legittimi ma non disponiamo, per il momento, di istituzioni che, a
partire da questi interessi, siano in grado di costruire un “bene
comune” cosi attrattivo da farci rinunciare a rivendicare la
prevalenza degli interessi individuali nello spazio pubblico (Meirieu,
2016, p.205). Non va dimenticato che il mercato, nella sua forma
iperconsumistica attuale, tende a creare dipendenza e ad alimentare la
soddisfazione immediata delle pulsioni (il filosofo Bernard Stiegler
parla di capitalismo pulsionale). Ogni giorno ragazzi e genitori Sono



bombardati da messaggi di novelli incantatori che impongono loro di
liberare tutti i desideri cedendo alla pulsione d’acquisto o alla
frenesia della rete e della comunicazione continua. E’ il trionfo degli
individui dominati dalla logica pulsionale, i quali esigono “tutto,
tutto subito” rischiando di fuggire verso altri orizzonti, quelli in cui
I’insegnante non avra piu alcuna possibilita di raggiungerli. Si
prepara dunque un compito arduo per la scuola e I’educazione,
votate a favorire 1’attesa, la riflessione, lo sviluppo del pensiero. La
scuola, principale luogo di socializzazione tra persone diverse per
religione e ceto sociale, non ¢ pronta a questa sfida. Oltre tutto, ha di
fronte a s¢ una difficolta in piu: la liberalizzazione del sistema
scolastico ormai in corso da anni (indebolimento della zonizzazione,
aziendalizzazione, concorrenza tra scuole, ecc.) invita i genitori e gli
allievi a comportarsi piu come “consumatori di scuola” (Ballion,
1982) che come cittadini. Il compito di creare “istituzioni”' si
presenta cosi ancora piu complesso.

Credere e sapere: ’argomentazione razionale contro la dittatura
delle opinioni

Se si vuole costruire un patto comune di cittadinanza, I’educazione
non puo che far riferimento ai valori della democrazia. In democrazia
la prima regola ¢ quella di saper distinguere tra il sapere dal credere,
lo spazio pubblico dallo spazio privato. L’educazione, in democrazia,
forma cittadini capaci di comprendere il mondo, di definire insieme il
bene comune e lavorare a una maggiore solidarieta tra gli uomini e

! Utilizzo qui il termine “istituzione” nel senso che gli viene attribuito dai teorici della
pedagogia istituzionale: “L’insieme delle regole che permettono di definire cio che si fa e
non si fa in un certo luogo, in un preciso momento; le regole della classe ne sono un
esempio”. Sulla pedagogia istituzionale v. Lucien Martin, Philippe Meirieu, Jacques Pain
(sous la direction de), La pédagogie institutionnelle de Fernand Oury, Paris, Editions
Matrice, 2009 (consultabile on line all’indirizzo
http:/ita.calameo.com/books/000162058 1bb15439816f).




tra 1 popoli. Non lo fa in modo autoritario. L’educazione non ¢,
infatti, un processo di costruzione dei soggetti, ma un percorso che
accompagna I’emergere di un soggetto libero. L’educazione, dunque,
prima di formare il produttore, deve formare il cittadino, abituandolo
ad esercitare la mente in modo attivo, competente e critico e a
riconoscersi negli altri, anche quelli lontani (Nussbaum, 2011, 35).
La sfida per lo sviluppo del pensiero ¢ la sfida stessa per la
democrazia e la convivenza. L’'uomo democratico ¢ colui che ¢ in
grado di difendersi da incantatori, da manipolatori e dalla pressione
dei pari. Se un demagogo si rivolge a lui con appassionata retorica
ma cattivi argomenti egli sa prendere le distanze. La formazione di
questa capacita di argomentazione razionale parte dalla scuola. In
classe non ha ragione chi urla piu forte, chi si prende la parola
togliendola agli altri, chi seduce con messaggi espliciti o impliciti,
ma colui che ¢ in grado di portare 1’argomentazione piu persuasiva,
anche contro il senso comune. Il punto di partenza di questa
relazione tra democrazia e argomentazione razionale ¢ la figura di
Socrate. Scrive Martha Nussbaum: “Cid che Socrate portod ad Atene
fu un esempio di disponibilita e umilta autenticamente democratiche.
Classe sociale, celebrita e prestigio non contano nulla, conta solo il
ragionamento” (Nussbaum, 2011, 68). La via maestra per costruire
habitus di argomentazione razionale ¢ 1’educazione al rispetto degli
oggetti culturali su cui si lavora. I ragazzi entrano a scuola con i loro
investimenti affettivi. Incontrando un oggetto, fisico o simbolico,
sono portati a leggerlo investendolo con le loro emozioni. Senza
negare il momento emozionale, compito dell’insegnante ¢ far
emergere 1’oggetto (un testo letterario o scientifico, un concetto
geografico, un teorema matematico, uno strumento scientifico, ecc.)
come oggetto di conoscenza che esiste al di fuori di loro. Per parlare,
¢ necessario avere un oggetto comune su cui discutere e condividere
alcune regole dell’argomentazione resistendo all’onnipotenza
dell’immaginario. In campo scientifico, a maggior ragione, devo
cercare la verita, indagare le ragioni di un fenomeno e non fidarmi di



cid che mi dice qualcuno investito di autorita esterna. Il primo
compito dell’attivita di insegnamento ¢ dunque aiutare 1’allievo a
costruire 1’oggetto e ad interagire con esso secondo esigenze di
precisione, esattezza e verita (Meirieu, 2015, 68-71), non
formulando verita a priori ma in uno spirito di ricerca.

“Fare insieme”

Sarebbe tuttavia un grave errore sottovalutare 1’importanza della
dimensione emotiva e dell’immaginazione nella costruzione di uno
spazio di convivenza comune. Sappiamo bene che la naturale
impotenza dell’essere umano ¢ compensata dalla ricerca continua
della soddisfazione dei propri bisogni. Il naturale narcisismo del
minore, se non elaborato, pud condurre al disgusto e al rifiuto
dell’altro. Sappiamo anche che, fortunatamente, il piccolo dell’uomo,
come ’adulto, ¢ capace di immedesimarsi con gli altri riconoscendoli
come simili (empatia). L’empatia gioca un ruolo importante
nell’educazione alla cittadinanza: per costruire la convivenza con gli
altri, bisogna infatti essere in grado di riconoscerli come simili. Con
una complicazione: gli “altri” da riconoscere non sono solo quelli
che appartengono alla ristretta cerchia affettiva o comunitaria, ma
anche quelli lontani. Verso di loro ¢ molto piu difficile sentirsi
solidali. Sappiamo bene, infatti, che spesso la coesione interna di un
gruppo si fonda proprio sul rifiuto di coloro che di quel gruppo non
fanno parte. Xenofobia e nazionalismo esasperato sono esempi
negativi sotto gli occhi di tutti. La capacita empatica si costruisce
gradualmente vivendo con i coetanei, imparando a negoziare con
loro, accettando compromessi € mediazioni senza sottomettersi al
guru di turno. Un grande merito del movimento delle “scuole attive”
¢ stato quello di aver interpretato pedagogicamente questa esigenza.
Alcuni suoi esponenti hanno modificato I’intera organizzazione delle
attivita scolastiche tenendo conto della necessita di fare della classe



una societa in miniatura. La scelta di fondo ¢ stata quella di centrare
le attivita sul “fare insieme”. Non ¢ infatti sufficiente “vivere
insieme” raggruppando una molteplicita di persone diverse in una
classe per costituire un collettivo. Al semplice “vivere insieme”
dobbiamo preferire il “fare insieme”. Per fare “societa” ¢ necessario
che ogni membro del gruppo abbia la possibilita di costruire
praticamente qualcosa con gli altri. Mentre dichiara I’adesione al
gruppo deve cio¢ sentirsi valorizzato nella sua identita. Gli esempi
del “fare insieme” (pedagogia del progetto) sono molti: organizzare
uno spettacolo teatrale, un evento musicale, allestire uno spazio
comune, organizzare un’uscita, redigere un giornale, definire regole
comuni, ecc. Se gran parte dell’insegnamento diventa cooperativo,
cosi pensava Celestin Freinet (uno degli esponenti piu rappresentativi
del movimento dell’attivismo), mentre si lavora sulle conoscenze si
opera anche per la costruzione di “istituzioni”. Sappiamo bene che
non ¢ cosa facile. Siamo anche consapevoli che la costruzione delle
conoscenze non ¢ sempre sovrapponibile con un percorso di
costruzione delle “istituzioni”. Questo percorso ¢ comunque
possibile (¢ gia stato fatto!), soprattutto se si tiene a mente una
regola di fondo: quando si fa qualcosa insieme ¢ necessario
coniugare il diritto alla somiglianza con il diritto alla differenza. Per
poter aderire a un progetto comune, ogni allievo deve sapere di poter
offrire il proprio personale contributo e di non dover essere costretto
a rinunciare al suo modo di essere. Deve poter mantenere la sua
differenza mentre accetta di partecipare all’impresa comune: “E
nell’interazione permanente tra ‘cid che si puod fare insieme’ e ‘cio
che vuol fare ciascuno’, ¢ negli aggiustamenti e nelle modificazioni
imposti da questa interazione che si costruisce uno spazio comune
che non annulla le individualita” (Meirieu, 2016,143).



Autorita e responsabilita

Offrire uno spazio a ciascuno significa che tutti devono avere una
parte di responsabilita nella realizzazione del progetto comune. Il
progetto non si sovrappone agli individui ma prende corpo proprio
grazie a loro. Le persone vi si sentono coinvolte, vi trovano un senso.
Concretamente, cio significa che ciascuno, affinché il progetto si
realizzi, ¢ responsabile di qualcosa. Ad ogni alunno, dunque, non
solo all’insegnante, va riconosciuta un’autorita. L’autorita, in
democrazia, ¢ quella che si esercita “in quanto responsabile di
qualcosa”. E un’autoritd non assoluta perché risponde agli altri. E,
appunto, responsabilitd. In quanto responsabile del materiale di un
laboratorio, un allievo ha [’autorita di richiamare i compagni
all’ordine del materiale comune, in quanto coordinatore di un
gruppo, un allievo ha I’autorita di concedere la parola e di guidare la
discussione, in quanto competente su un argomento, un allievo ha la
responsabilita di offrire spiegazioni a un compagno che non ha
capito. Quest’ultima pratica richiama il mutuo insegnamento, un
metodo di insegnamento orizzontale molto diffuso all’inizio della
scuola moderna prima che, per ragioni politiche ed organizzative, si
scegliesse la divisione dei gruppi in classi omogenee per eta sul
modello dei Collegi gesuiti. Nella distribuzione degli incarichi non
bisogna dimenticarsi di assicurare una rotazione dei compiti in modo
da evitare che quelli pit ambiti siano sempre assegnati agli alunni piu
competenti escludendo gli altri. L’autorita come servizio reso al
gruppo offre all’allievo la certezza di avere un posto nella classe.
L’allievo non ha piu bisogno di invadere lo spazio altrui in una
competizione permanente per dimostrare la propria esistenza. Si puo
rendere conto che viene riconosciuto proprio perché ¢ lui stesso a
riconoscere il gruppo. Qui sta la reciprocita, il vero fondamento di
ogni patto di convivenza civile.



Lavorare in gruppo

II lungo percorso di costruzione della classe come collettivo, come
polis, si potra concretizzare se molte attivita di apprendimento si
realizzeranno nella modalita dell’attivita di gruppo. E un percorso
ricco di insidie, senza dubbio. Si dovra, infatti, fare in modo che 1
gruppi non siano formati in modo casuale ma seguendo criteri
precisi: “gruppi di bisogno” per affrontare una conoscenza specifica
su cui si ¢ in difficolta, “gruppi di progetto” finalizzati a realizzare
un progetto pratico o cognitivo, ecc. Soprattutto, ed ¢ la questione
piu complessa, si dovra fare in modo che ciascun membro del
gruppo possa dare un contributo. Sappiamo bene quanto nei gruppi,
abbandonati a se stessi, finisca per prevalere la logica produttiva:
per poter meglio realizzare D’attivita, i compiti si suddividono tra
ideatori, esecutori e scioperanti. Vengono cosi confermate le
disuguaglianze tra gli allievi. Alcuni ragazzi non solo non
acquisiranno nuove conoscenze ma neppure si sentiranno coinvolti
attivamente nell’impresa comune. Di qui I’importanza dell’intervento
dell’insegnante il quale porra vincoli e consegne al funzionamento
del gruppo (distribuzione dei compiti, necessita di riferire al gruppo
classe, ecc.) e seguira il suo percorso.

Creare luoghi di parola: i consigli degli allievi

Concludo queste brevi osservazioni riprendendo una proposta:
organizzare nella scuola spazi organizzati di parola e di discussione
in cui gli allievi siano i protagonisti. Sull’esempio delle pedagogie
cooperative e della pedagogia “istituzionale”, puod essere utile
costituire dei consigli degli allievi. Questi consigli, riunendosi
periodicamente, sarebbero 1’occasione per discutere sulle relazioni
con gli insegnanti, sulla costruzione delle regole della vita comune,
sulla risoluzione di conflitti. Naturalmente questi momenti, piu



facilmente organizzabili nella scuola media inferiore e superiore,
dovrebbero realizzarsi all’interno di un contesto strutturato: definire
in anticipo gli argomenti in discussione, prevedere 1’obbligo
dell’ascolto reciproco e il rispetto degli altri, scegliere un presidente
incaricato di dare la parola, introdurre e concludere 1’incontro. Il
Consiglio potrebbe anche esprimersi con voto su certi argomenti,
fatto salvo il diritto di veto degli insegnanti in caso di deliberazione
in contrasto con le regole della scuola e il buon andamento della vita
collettiva. Questa pratica ¢ stata recentemente ripresa in Francia a
seguito degli attentati che hanno profondamente colpito 1’opinione
pubblica e interrogato 1’azione educativa della scuola®. In Francia la
proposta si fonda su un istituto, le heures de vie de classe, gia
previsto dalla legge e operativo dal 2002 ma finora non utilizzato in
modo sistematico.

Le attivita qui proposte non escludono che si possa svolgere
un’attivita specifica di educazione alla cittadinanza per comprendere
la necessita della partecipazione alla cosa pubblica, la legittimita
democratica delle leggi della Repubblica, la loro formazione, la
necessita di rispettarle e farle rispettare nell’interesse di tutta la
collettivita. Questo insegnamento specifico, perd, sarebbe privo di
senso se 1’attivita a scuola fosse organizzata secondo i principi della
societa teocratica (un depositario della verita, I’insegnante, che
trasmette il sapere, detta le regole della vita comune con gli allievi in
posizione passiva). Il metodo trasmissivo, erede delle societa
premoderne, veicola un messaggio in controtendenza rispetto ad un
progetto di educazione alla cittadinanza. Lo spirito civico, infatti,
non ¢ determinato da un contenuto. E’ un habitus, frutto di una

2 Cfr. Arnaud Dubois, Olivier Jospin, Bruno Robbes, Pour une véritable éducation sociale
et citoyenne: renforcer et développer ['usage des heures de vie de classe, in
https:/www.meirieu.com/ECHANGES/heure_vie de_classe.pdf.

3 Cfr. B.O. de I’ Education Nationale n. 21, 27.5.1999. La norma prevede almeno 10 ore
all’anno nelle scuole medie inferiori e superiori. L’organizzazione delle heures de vie de
classe ¢ affidata all’insegnante coordinatore del consiglio di classe (Professeur principal).




postura mentale che si costituisce nel tempo grazie a pratiche
positive e coerenti. Cio implica capacita e sensibilita pedagogiche
su cui sara necessario lavorare e formare i futuri insegnanti.

Bibliografia
Robert Ballion (1982), Les Consommateurs d’école, Paris, Stock.

Enrico Bottero (2015), “Una sfida. Vivere insieme in democrazia”, in
Cooperazione Educativa, n.2, pp. 19 - 22.

Enrico Bottero (2016), “La scuola ¢ uno spazio pubblico. Pedagogia per
una societa democratica” in Cooperazione Educativa, n. 4, pp. 69 — 73.

Enrico Bottero, “Costruire la scuola come spazio pubblico”, in Educazione
Aperta, n. 1/2017, pp. 202 — 213 (Rivista open source all’indirizzo
http://educazioneaperta.it/numero_1_inverno 2017).

Arnaud Dubois, Olivier Jospin, Bruno Robbes, Pour une véritable
éducation sociale et citoyenne: renforcer et développer ['usage des heures
de vie de classe, n
https://www.meirieu.com/ECHANGES/heure_vie_de_classe.pdf.

Philippe Meirieu (2015), Fare la Scuola, fare scuola. Democrazia e
pedagogia, Milano, Franco Angeli.
Philippe Meirieu (2016), Eduquer aprés les attentats, Paris, ESF éditeur.

Martha C. Nussbaum (2011), Non per profitto. Perché le democrazie hanno
bisogno della cultura umanistica, Bologna, 11 Mulino.

Gian Enrico Rusconi (1999), Possiamo fare a meno di una religione
civile?, Roma- Bari, Laterza.



Per approfondimenti v. anche i documenti pubblicati alla pagina
http://www.enricobottero.com/educazione-civile (Educazione

civile).

Enrico Bottero ¢ stato dirigente scolastico, ricercatore presso
I’IRRSAE/IRRE Piemonte e docente presso 1’Universita di Torino. Oggi si
occupa di ricerca pedagogica e di formazione degli insegnanti. V.
http://www.enricobottero.com.




