
Pedagogia: luoghi comuni, 
paradigmi e sfide attuali 

Philippe Meirieu



Introduzione: che cos’è la 
pedagogia?

- Dal punto di vista antropologico, la pedagogia è l’azione
educativa che si occupa della «condizione umana». Questa
azione cerca di conciliare due principi:
 Trasmettere è un dovere…
 Nessuno può imparare, svilupparsi, crescere al posto di 

qualcun altro … «L’istruzione è obbligatoria, ma 
l’apprendimento non si può ordinare.» Marguerite Duras, La 
pluie d’été

- Dal punto di vista storico, è lo sforzo degli attori sociali di
coniugare un progetto e pratiche conseguenti, finalità e
modalità.



Schema

I. Educazione: qualche  luogo comune da 
rivedere!

I. I paradigmi dominanti della restaurazione 
«antipedagogica»

I. Costruire un paradigma per poter educare 
oggi



4

I – Alcuni  elementi fondamentali 
del discorso educativo … da 

rivedere continuamente!

1) PRATICARE I «METODI ATTIVI»… MA ATTIVI 
INTELLETTUALMENTE!
L’allievo impara solo quando è attivo… ma i «metodi attivi» non
hanno nulla a che vedere con il bricolage non-direttivo: essi
consistono nel rendere possibile un’attività mentale dell’allievo in una
situazione di apprendimento (in cui il soggetto può lavorare su
materiali a partire da consegne che gli permettano di realizzare un
compito e, attraverso di esso, raggiungere un obiettivo che deve poter
trasferire…).



2) FAR LEVA SULL’INTERESSE DELL’ALLIEVO, MA NON AVER
TIMORE DI MOBILITARLO A PARTIRE DA NUOVI INTERESSI!
Si deve tener conto del «desiderio»… Ciò non vuol dire bloccare l’allievo
all’interno di interessi preesistenti, ma mobilitarlo su saperi di cui è in
grado di mettere in evidenza le possibilità. Rendere «vivi» i saperi, far
vedere che sono stati costruiti nel corso della lunga storia degli uomini che
hanno lottato per la loro emancipazione.

3) MOBILITARE SU DEI COMPITI… MA RICORDANDOSI SEMPRE
CHE L’OBIETTIVO DELLA SCUOLA E’ QUELLO DI «FAR
COMPRENDERE» E NON DI «FAR RIUSCIRE» !
Non bisogna mai confondere il compito con l’obiettivo. Il primo può
essere appreso con più facilità, ma è il secondo a dover essere
perseguito e valutato. Il «fare» è al servizio del «comprendere». Non
basta a garantire l’apprendimento il provar piacere nello svolgimento di
un’attività o la sua minuziosa realizzazione: è necessario che si stabilizzi
un’abilità mentale la cui padronanza è garantita solo dal transfert.



4) DIFFERENZIARE  LA PEDAGOGIA, MA SENZA BLOCCARE I 
SOGGETTI AL’INTERNO DI UNA STRATEGIA DI APPRENDIMENTO!
Bisogna «adattarsi agli allievi» e mettere in atto una «pedagogia 
differenziata»…. Ma  questo non vuol dire: 

- Mettere in atto sistemi di condizionamenti strettamente individualizzati
- Bloccare gli individui nelle loro strategie di apprendimento
- Praticare un’analisi diagnostica preventiva e la classificazione sistematica delle
persone per imporre loro i «rimedi più adatti »…

Ciò significa che è necessario :
- Offrire prospettive proponendo un insieme di possibilità 
- Accompagnare ogni soggetto affinché possa identificare gradualmente ciò
che per lui va meglio
- Praticare la metaacognizione.

5) FAR ACQUISIRE COMPETENZE… MA SENZA RIDURRE AD ESSE 
L’APPRENDIMENTO  
Non si deve ridurre un «sapere» alla somma delle tecniche o delle
competenze necessarie a metterlo in atto…. Bisogna ricercare quello che
«fa progetto» in questo sapere. A partire da lì bisogna creare situazioni che
permettano di collocarsi nell’«intenzione di apprendere».



6) SCEGLIERE IL PROGETTO… MA SENZA ESLUDERE
ESERCITAZIONI SISTEMATICHE !
Non si deve pensare che un «progetto» e la volontà di metterlo in atto
sostituiscano l’apprendimento di tecniche. L’intenzione di imparare può
concretizzarsi solo se accompagnata da esercitazioni sistematiche….
Praticare una «pedagogia della scoperta» non impedisce di dedicare in
modo rigoroso momenti alla formalizzazione, alla mentalizzazione e alla
restituzione.

7) «IMPARARE A IMPARARE»… MA  PER APPRENDERE QUALCOSA!

Lo sviluppo del soggetto e delle sue capacità di apprendimento è una finalità
essenziale dell’educazione, soprattutto in un mondo in cui le conoscenze si
rinnovano velocemente e s’impone la formazione continua… Tuttavia, le «capacità
trasversali» non possono agire nel vuoto; inoltre, i contenuti disciplinari «danno
forma alla mente»; la mente non può essere ridotta a un «segmento ipotetico-
deduttivo».



8) METTERE IN ATTO UNA «VALUTAZIONE FORMATIVA»… MA
ESSENDO ESIGENTI!
Non si deve confondere la valutazione con il voto. Una vera valutazione 
pedagogica  non ha lo scopo di  misurare l’individuo in rapporto agli altri 
ma di farlo progredire  sfidando se stesso. Questa valutazione pedagogica 
è l’espressione di un’«esigenza di solidarietà» che permette «l’alleanza» 
tra l’insegnante e l’allievo.

9) RISPETTARE LA PERSONA… MA ANTICIPANDO LA SUA LIBERTA’
PERCHE’’ POSSA GRADUALMENTE ASSUMERSI LA RESPONSABILITA’
DELLE PROPRIE AZIONI!
«Cercare di comprendere» un allievo non vuol dire scusarlo 
sistematicamente… Si deve essere coscienti che:

- È la mancanza che esclude e la sanzione che integra…
- La parola educativa deve essere «tripolare» :

- Comprendere l’«io ferito»,
- Non perdere mai di vista il collettivo e le sue esigenze
- Identificare le risorse  che permettono al soggetto di 
superare una visione fatalista.



11) EDUCARE ALLA CITTADINANZA… MA SENZA ANTICIPARE CIO’
CHE SI DEVE FORMARE !
La formazione alla cittadinanza non significa realizzare caricature di 
democrazia… È piuttosto:

- l’identificazione di soggetti  e quadri di riferimento  in cui l’allievo 
possa esprimere il suo parere.
- la realizzazione  di rituali  che permettano di passare dalla parola 
pulsionale alla parola frutto di riflessione.
- la  messa a disposizione di risorse che permettano, a poco a 
poco, di rendere più chiare le opinioni delle persone.
- la distinzione (essenziale in ogni insegnamento)  tra «il sapere» e 
«il credere».

12) FORMARE CITTADINI IN DIVENIRE… MA  COINVOLGENDOLI IN 
SITUAZIONI CONCRETE! 
La Scuola deve insegnare agli allievi a «entrare nella dimensione politica» 
nel senso nobile del termine: permettere alle persone di formare «gruppi» 
capaci di discutere del «bene comune»… organizzare «configurazioni 
strutturate» invece di  rinchiudersi in «grumi» fusionali.



II. I paradigmi dominanti della 
«restaurazione anti-pedagogica»

1. Il paradigma della «scuola efficace»

2. Il paradigma dell’«unico»

3. Il paradigma della «pedagogia 

scientifica»



1. Il paradigma della «scuola efficace»
 L’importanza delle comparazioni internazionali
 L’approccio segmentato ai saperi
 L’egemonia del numero e il pilotaggio dei risultati
 La confusione tra  ciò che viene trascurato e  ciò che è  

trascurabile
 Il trionfo dell’individualizzazione / esternalizzazione e 

l’impasse sul «soggetto»
 La «pedagogia bancaria» contro «la pedagogia esigente»

- «non misurare l’umano» per poterlo interpretare 
meglio

- interrogare i criteri di valutazione
- costruire nuovi indicatori di valutazione

Verso il paradigma di una «Scuola impegnata»



2. Il paradigma  dell’ «unico»

Verso un paradigma della costruzione di ciò che è 
comune

Paradigma di ciò che è  
comune

Paradigma dell’ unico

Si costruisceS’impone

Si scopre (genesi)Si isola e blocca (cronologia)

Si articola dialetticamente 
nell’interazione regolata e nel 
confronto con le opere

Si trasmette attraverso la sola  
« mathesis » (principio 
dell’intelligibilità sufficiente)



3. Il paradigma della  « pedagogia 
scientifica »

 La conoscenza dei « meccanismi cerebrali »
permette di accedere ai meccanismi mentali
(operazioni mentali): neuropedagogia
 La conoscenza delle operazione mentali è

sufficiente a costruire dispositivi pedagogici
(strumenti e situazioni di apprendimento)

Poincaré : « La scienza non parla all’imperativo 
ma all’indicativo »



Un richiamo filosofico…
« Certo, senza un sistema nervoso centrale
non ci sarebbe la mente. È la condizione
necessaria per poter disporre di una vita
cosciente. Tuttavia, il nostro cervello non si
identifica con la nostra vita cosciente – la
condizione necessaria non è una condizione
sufficiente (…) L’azione di una persona
diventa comprensibile solo se capiamo il
suo progetto. Possiamo entrare in relazione
con lei solo se la percepiamo e percepiamo
noi stessi come esseri intenzionali (…) I
cervelli non hanno intenzioni. Hanno
intenzioni solo le persone che hanno più di
un cervello »



Un richiamo pedagogico…

« Partire dalle acquisizioni scientifiche per
applicarle meccanicamente può portare ad
essere ciechi e violenti. Ciò accade se,
insensibili a ciò che avviene, ricercatori e
pratici restano chiusi nelle loro certezze. La
relazione di apprendimento e di
accompagnamento richiede senza dubbio
conoscenze preventive ma deve anche cercare
di entrare in contatto con ciò che emerge di
diverso in una rapporto pedagogico individuale
con un altro essere umano. È soprattutto la
relazione tra i saperi e le posizioni cliniche a
permettere di aiutare un allievo a superare le
sue difficoltà. Un professionista
dell’educazione può proporgli « buoni »
strumenti, ma sta all’allievo, se
adeguatamente seguito, aprirsi per non
restare bloccato, per smettere di fuggire, per
costruirsi come soggetto »

Mireille Cifali



III. Costruire un paradigma per 
l’Educazione nuova di oggi

Un paradigma che assume 
consapevolmente le tre dimensioni  di 

ogni azione educativa: le finalità, le  
conoscenze, i metodi (istituzioni, 

strumenti, tecniche).



Ogni  proposta pedagogica coinvolge tre poli :

Polo assiologico   i valori

(Quali rappresentazioni 

dell’uomo e della società?)

Polo prassico gli strumenti

(Quali istituzioni ? Quali metodi? Quali 
tecniche ?)

Polo epistemologico i supporti
(Quali conoscenze privilegiare? A 
danno di quali altre conoscenze?)

Modello 
pedagogico

Questi elementi eterogenei non  si possono amalgamare né è sicura a priori la loro 
reciproca coerenza: per questa ragione, la pedagogia è sempre qualcosa  di 

«incompiuto».



Polo 
assiologico 

(finalità)

Polo prassico 
(istituzioni, dispositivi, 

situazioni, strumenti, ecc.)

Assiologia + 
prassi senza 

supporti = 
dogmatismo 

ideologico

Assiologia + 
scienza senza 

prassi = 
impotenza

Prassi + 
scienza senza 

finalità = 
accecamento

Polo 
epistemologico 

(supporti scientifici) 

L’assenza di uno dei poli compromette la possibilità di 
pensare  e di agire lucidamente in campo educativo : 



I tre poli di ogni modello pedagogico evolvono   
ridisegnando nuovi modelli : 

• Le finalità dell’educazione, una volta immobili e
predefinite (come nelle società olistiche), sono
diventate plurali: siamo alla ricerca di un’unità
che non ci imponga di rinunciare alle nostre
individualità.

• I supporti scientifici si sono arricchiti, ma i nuovi
non sostituiscono i precedenti (il costruttivismo
non rende inutile la psicoanalisi, le neuroscienze
non rendono obsoleto il costruttivismo).

• Si impongono nuovi strumenti (oggi il digitale)
che interrogano la coerenza dei modelli utilizzati.



II – Quale modello pedagogico  
adatto all’oggi ? 

2020

Polo assiologico :
formare soggetti liberi 

capaci di vivere insieme 
in una democrazia alla 

ricerca del bene comune.

Polo prassico :
- una pedagogia della formazione al pensiero

- una pedagogia della scoperta dell’alterità
- una pedagogia della costruzione del gruppo coeso 

- una pedagogia del senso

Polo scientifico : far leva sulle 
teorie dello sviluppo, costruire  

esperienze che formano, 
stabilizzare gli apprendimenti   

Modello 
pedagogico



- una pedagogia della formazione al pensiero:

 l’apprendimento dell’attesa 

 la messa in atto di dispositivi per lo sviluppo 

dell’attenzione

 la formazione alla  sperimentazione

 l’incrocio di esperienze

 la ricerca documentale 

 l’arricchimento attraverso la cultura

21

Polo prassico



Polo prassico:

- una pedagogia della scoperta dell’alterità

 l’alterità come intenzionalità dell’altro,

 l’alterità della resistenza dell’oggetto,

 l’alterità delle norme necessarie alla costruzione  del collettivo 

(normatività / normalizzazione)

- une pedagogia della costruzione del gruppo come collettivo 

 l’aiuto reciproco

 il gruppo di apprendimento,

 la cooperazione.

22



Polo prassico

Dobbiamo mettere in atto tutti i giorni una dialettica sottile e complessa

in cui gli interessi stimolino a mettersi al lavoro. Il lavoro, poi, muoverà

altri interessi ed altre prospettive di lavoro e via di seguito… Certe

attività imposte possono suscitare l’interesse e l’impegno dell’allievo,

ma alla condizione che l’insegnante sappia far vivere in classe «l’interesse

per il lavoro» …

Questi passaggi sono al centro dell’azione pedagogica quotidiana. In

tutto ciò non c’è nulla di glorioso o di miracoloso. Si tratta però di un

dovere in cui conta «il più piccolo gesto»: è il dovere di educare.

23



Conclusione :

L’Educazione: una pratica sempre 
viva, temi da indagare in 

continuazione, un progetto 
sovversivo… perché esigente.



25

Bibliografia

Philippe Meirieu, Pedagogia. Dai luoghi comuni ai
concetti chiave, Roma, Aracne, 2018.

Philippe Meirieu, Fare la Scuola, fare scuola.
Democrazia e pedagogia, Milano, Franco Angeli,
2015.

Philippe Meirieu, Pedagogia: il dovere di resistere,
Foggia, Edizioni del Rosone, 2013.

Philippe Meirieu, Apprendre .. oui, mais comment,
Paris, ESF, 2009.


