
Martha C. Nussbaum, Coltivare l’umanità. I classici, il multiculturalismo,
l’educazione contemporanea, Carocci, Roma, 2013.

Enrico Bottero

www.enricobottero.com

Il tema di questo libro di Martha Nussbaum è l’educazione alla cittadinanza. Il volume è il frutto
delle esperienze di vent’anni di insegnamento della filosofa americana, docente di diritto ed etica
all’Università di Chicago. L’analisi fa riferimento ai dati raccolti in quindici istituzioni di
insegnamento superiore (College e Università), ma è utile anche per ragionare sui contenuti
educativi degli altri livelli di istruzione. I temi trattati sono quelli più attuali e controversi e fanno
riferimento agli studi umanistici e alle scienze sociali. Anche se la stessa Nussbaum ammette che
questi temi non sono le uniche condizioni per l’educazione alla cittadinanza (basti pensare
all’importanza della comprensione scientifica), essi restano comunque cruciali.

Martha Nussbaum si colloca nella prospettiva di quella che viene definita liberal education. Con
questo termine si intende un sistema educativo finalizzato  alla formazione di un essere umano
capace di liberare la mente dalle catene delle abitudini e delle tradizioni e di operare con sensibilità
e prontezza come cittadino del mondo. L’educazione liberale  ha l’obiettivo di formare persone
dalla mente aperta  e libere da provincialismo, dogmi, preconcetti e ideologie, capaci di riflettere
sulle proprie azioni. Il principale modello dell’educazione liberale è la figura di Socrate. Secondo
Martha Nussbaum, Socrate avrebbe sostenuto un’educazione che non progredisce attraverso la
trasmissione di nozioni dal maestro al discente ma che si sviluppa grazie all’esame critico delle
opinioni dell’allievo. La ricerca di oggettività tipica dell’argomentazione razionale è l’antidoto
democratico alla prevalenza dei poteri autoritari e delle derive scettiche (queste ultime ben
rappresentate oggi da quella sorta di sofistica industriale che è il marketing consumistico degli
oggetti e delle persone). L’autoesame, lo spirito di ricerca, non sono riservati ad un gruppo ristretto
di cittadini (è l’ideale aristocratico platonico), ma sono aperti a tutti. Per essere buoni cittadini, e, a
maggior ragione, per fare politica attiva, non è necessaria una competenza tecnica ma una raffinata
capacità morale. Nello stesso modo, avere dei diritti acquista un senso e non è una formula vuota
solo se si esercita la capacità di ragionare. Per questo Socrate sceglie la democrazia: anche se
commette errori (la sua condanna a morte è uno di questi), riconosce la possibilità e la capacità di
scegliere da parte di tutti.

Per raggiungere questo obiettivo è necessario che i cittadini coltivino la propria umanità
concependo se stessi non solo come membri di una nazione o di un gruppo, ma anche, e soprattutto,
come esseri umani legati ad altri esseri umani da interessi comuni e dalla necessità di un reciproco
riconoscimento. Tutti tendiamo a trascurare i bisogni e le capacità che ci uniscono a persone che
vivono lontano da noi e che hanno un aspetto diverso dal nostro. Questo incide sulla valutazione
implicita che diamo di una cultura quando ci avventuriamo in una sua descrizione. Il primo errore di
valutazione è, secondo Nussbaum, lo sciovinismo normativo, quello di colui che ritiene che la
propria cultura sia migliore di qualunque altra. In genere, lo sciovinismo normativo si fonda su un

www.enricobottero.com


romanticismo descrittivo, quello di coloro che guardano alla cultura altra attraverso un desiderio
romantico di esperienze esotiche. La considerazione di una cultura come strana e distante è la
premessa della sua condanna (sciovinismo). Questo duplice errore è molto comune nelle relazioni
interculturali. L’antidoto migliore allo sciovinismo normativo, secondo Nussbaum, è la curiosità,
una qualità degli esseri umana che va stimolata e indirizzata da un buon insegnamento. L’errore
opposto dello sciovinismo normativo consiste nell’immaginare l’altro come immune dai vizi della
propria cultura (arcadianesimo normativo). E’ l’errore di colui che immagina i luoghi non
occidentali come paradisiaci, pieni di pace e di innocenza (ad esempio, l’immagine dell’India che
avevano molti giovani occidentali negli anni del boom economico). L’immagina normativa
dell’Oriente è spesso l’immagine speculare di tutto ciò che si ritiene limitante della propria cultura.
Un terzo errore è lo scetticismo normativo, ovvero  la tendenza a limitarsi a descrivere le cose come
sono senza giudicarle normativamente. Questa posizione, all’apparenza corretta, in realtà si
distingue dalla tolleranza. La persona tollerante  ha normalmente posizioni ben precise relative a ciò
che è giusto o sbagliato. Il rifiuto di esprimere giudizi quando si tratta di altre culture  (giudizi che
manifestiamo apertamente con i nostri concittadini) è un altro modo per considerale lontane da noi e
dunque per affermare la propria superiorità. Il motto è: se non possiamo essere superiori nello stesso
mondo, lasciamo che ogni popolo viva nel proprio.

Il modo migliore per evitare questi tranelli nell’insegnamento è quello di riflettere i termini di
problemi mani comuni. Coltivare l’umanità significa infatti comprendere che i bisogni e gli scopi
comuni possono venir realizzati in modo diverso in circostanze diverse. Di qui l’importanza dello
studio delle culture non occidentali, delle minoranze presenti nel proprio Paese, delle differenze
sessuali e di genere (ad es., gli women’s studies). L’idea è quella di allargare gli orizzonti, non per
minimizzare o abbandonare la propria cultura di provenienza, ma per prendere le distanze da
qualunque deriva di fanatismo o di contrapposizione fondati su pregiudizi. E’ la visione del
cittadino del mondo, con cui si sottolinea il bisogno comune a tutti di conoscere e comprendere le
differenze. Questa visione è il contrario delle politiche dell’identità, oggi in pericolosa ascesa, che
considerano invece l’insieme dei cittadini  come un crogiolo di gruppi di interesse basati su identità
contrapposte che lottano per il potere. Per i teorici dell’identità la differenza è qualcosa che deve
essere affermato e rivendicato piuttosto che compreso. Ciò riguarda l’affermazione di tutti i tipi di
identità: etniche, religiose, culturali e di genere. Per intenderci, non solo i sostenitori della presunta
identità “padana”, ma anche chi ritiene che solo i membri di un gruppo oppresso (donne,
afroamericani, omosessuali, ecc.) possano comprendere le esperienze di quel gruppo e scriverne.

Un altro requisito della cittadinanza, secondo Martha Nussbaum,  è l’“immaginazione narrativa”: la
capacità di immaginarsi nei panni di un’altra persona, di capire la sua storia personale di intuire le
sue emozioni e i suoi desideri. Qui sono di grande aiuto le arti e la letteratura. L’arte di narrare ha il
potere di farci avvicinare a chi è diverso da noi con un interesse più profondo di quello di un
semplice turista, dunque con comprensione e partecipazione.  E’ pur vero che la letteratura non ha
un diretto scopo politico. E’ però dannosa, secondo l’autrice, una concezione della letteratura
improntata al puro estetismo, sterile e non stimolante. La letteratura gioca un ruolo determinante
nell’educazione del cittadino del mondo e della cultura democratica. La democrazia, infatti, non può
vivere solo di istituzioni e procedure ma richiede una particolare capacità di osservazione e l’uso di
immagini e di simboli. I bambini, crescendo, imparano a riconoscere negli altri alcuni sentimenti
universali (speranza, paura, felicità, dolore) ma anche tratti più complessi come il coraggio,



l’autocontrollo, la dignità, la perseveranza e l’onestà. Invece che presentarli attraverso descrizioni
astratte è necessario sperimentare la loro dinamica vivendo con gli altri e immergendosi nelle
narrazioni letterarie. Quando un bambino afferra il significato di questi complicati sentimenti
diventa capace di compassione. La percezione della vulnerabilità umana è oggi più difficile,
soprattutto perché in Occidente si vive in una condizione di maggiore prosperità materiale. Per
questa ragione vedere sui media migliaia di profughi fuggire dalle guerre e dalla fame a rischio
della  vita non genera naturalmente compassione. Questo obiettivo è raggiungibile  solo se si riesce
ad immaginarsi in uno stato di sofferenza. Ecco l’importanza dell’esercizio dell’immaginazione
proprio della narrativa. E’ dunque necessario introdurre nelle scuole l’insegnamento  di opere che
sviluppino la comprensione simpatetica, che diano voce alle esperienze di quei gruppi che sono
presenti nella nostra società (i membri di altre culture, le minoranze etniche e razziali, le donne, le
lesbiche, i gay).

Dalle analisi di Martha Nussbaum emerge una concezione ampia e aperta dell’educazione, in
contrasto con quella visione ristretta, oggi prevalente, che la vede legata soprattutto al problema
dell’occupazione: “Una concezione ristretta dell’educazione, in un mondo in cui cresce l’ansia
relativa alla sicurezza del posto di lavoro, minaccia di smarrire alcuni dei più importanti benefici
che dall’educazione possono trarre tutti gli studenti” (p.190). E nella conclusione aggiunge:
“Sarebbe una  catastrofe se il nostro Paese fosse pieno di persone con competenze tecniche ma prive
dell’abilità di riflettere criticamente, di esaminare se stesse e di rispettare l’umanità e la differenza
degli altri. Eppure, a meno di non sostenere questi tentativi, è proprio in un Paese di questo tipo che
potremmo trovarci a vivere”. Dopo la vittoria di Donald Trump alle recenti elezioni presidenziali
negli USA, queste analisi appaiono come tristemente profetiche. Il loro richiamo è dunque ancora
più urgente. Non solo per gli americani.

Per leggere un estratto del volume:

http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&Itemid=72&task=schedalibro&isbn=978884
3037643

http://www.carocci.it/index.php

