
COSTRUIRE LA SCUOLA COME  
SPAZIO PUBBLICO 

 
 
Enrico Bottero 
 
www.enricobottero.com 
 
 
La  scuola non è uno spazio privato ma uno spazio 

pubblico 
 
Essere cittadini significa  poter  accedere a  determinati beni 

che hanno forma di diritti (civili, sociali, politici)  e che 
attendono di essere prodotti.  Perché ognuno  si possa assumere 
i costi della cittadinanza (rinunciare a parte della propria libertà 
e dei propri beni a favore della collettività),  è necessario 
accettare vincoli di reciprocità. Essere cittadini significa 
dunque riconoscere vincoli di reciprocità. Questi vincoli 
possono costituirsi e resistere nel tempo solo se si fondano su 
alcuni presupposti di valore. Tutto ciò può essere riassunto 
nell’espressione “religione civile” (v. il mio articolo Perché 
abbiamo bisogno di una religione civile in 
www.enricobottero.com, pagina “Educazione civile”). Come la 
Scuola è coinvolta in questo compito? La Scuola è uno spazio 
pubblico, è un’istituzione aperta a tutti, a qualunque comunità 
di nascita (familiare, locale, etnica, religiosa) o di elezione 
(persone con gli stessi gusti, le stesse opinioni, ecc.) si 
appartenga. La Scuola è un embrione di società, il primo spazio 
societario con cui il minore viene a contatto. Contrariamente a 
quanto si sostiene da più parti1, la Scuola  non è una comunità. 
In una comunità gli individui si mettono insieme sulla base di 
affinità familiari, di interesse, di scelte culturali o religiose. 
Senza dubbio le comunità, prima di tutto la famiglia, sono  parti 
importanti della società ma un insieme di famiglie o di 
comunità locali, etniche o religiose, non fa una società. La 
scuola, infatti, non è la famiglia né il prolungamento della 
comunità di appartenenza. Essa deve lavorare in continuità e 
collaborazione con la famiglia ma è altra cosa da essa. E’ una 
prima esperienza di società. E’ lì che per la prima volta il 
bambino  apprende  a vivere e lavorare insieme ad altri 
indipendentemente dalle affinità  e dalle appartenenze familiari 
o di gruppo. La società  si fonda sul un patto di cittadinanza tra 
persone diverse per origine sociale, religione, etnia, ecc. Queste 
persone, pur restando diverse sotto molti aspetti, condividono 
una patto di convivenza. Su questo patto si fonda ciò che 
chiamiamo  cittadinanza. La legge comune fa la società e 
permette alle diverse comunità di vivere insieme senza violenza 
e contrapposizioni reciproche. La Scuola è dunque il primo e 

                                                           
1
 Nelle Indicazioni Nazionali si parla ripetutamente di scuola come 

comunità   e di comunità sociale inducendo così confusioni concettuali che 
non aiutano a delineare il concetto di cittadinanza. 



fondamentale strumento di questa integrazione di tipo 
societario.  

 
 

Educare vs. educere 
 
Ma come si costruisce questo patto societario e soprattutto 

che ruolo ha la scuola? Storicamente  le teorie principali  che 
orientano l’educazione dei minori alla vita civile  sono due. 
Esse si possono riassumere in due verbi latini: educare vs. 
educere. Secondo la prima accezione, educare consisterebbe 
nel guidare il minore verso quell’adultità che incarna la 
continuità del mondo e l’autonomia. Egli dunque, almeno fino 
a una certa età, dovrà essere sottomesso all’adulto che  deciderà 
per lui. L’educazione, in questo senso, è intesa come una forma 
di acculturazione, quel tempo necessario di assoggettamento 
all’autorità dell’adulto che protegge il bambino da violenze e 
manipolazioni esterne. E’ in questo periodo che  gli vengono 
trasmessi le norme, i valori e le conoscenze della società in cui 
è nato. Quando sarà adulto non sarà più soggetto a 
“educazione” perché  “cittadino” e dunque libero di scegliere. 
Per realizzare tutto ciò sarebbe essenziale stabilire una linea di 
demarcazione tra età della crescita ed adultità. La linea di 
demarcazione fonda la legittimazione formale della democrazia 
moderna, ove i cittadini adulti non vengono “educati” dallo 
Stato  ma sono “liberi” appunto perché già formati nel primo 
periodo della loro vita.  Questa teoria, giuridicamente 
ineccepibile, non è però sostenibile dal punto di vista 
pedagogico. Il bambino, fin dalla nascita, pur non avendo 
ancora la pienezza delle responsabilità giuridiche, è già un 
soggetto. Pertanto non si può  separare con una linea precisa il 
minore dall’adulto. La linea di demarcazione ha valore sul 
piano giuridico, non su quello esistenziale e pedagogico. Il 
bambino, poi ragazzo ed adolescente, non diventa autonomo 
all’improvviso  ma cresce con lenta gradualità e  ha bisogno di 
provare fin da subito ad esercitare la propria libertà, la propria 
capacità di scelta, le proprie competenze cognitive e pratiche. 
Lo spazio che sta tra l’esigenza dell’educatore di far crescere il 
minore e la libertà di quest’ultimo è appunto lo spazio 
dell’educazione, uno spazio complesso e contraddittorio.  
Dunque già nella scuola è necessario operare per formare 
habitus condivisi di rispetto di regole. Queste regole preparano 
il patto collettivo di cittadinanza (patriottismo costituzionale) 
che sarà accompagnato dai suoi corollari: costruzione della 
legge, sospensione della violenza fisica, verbale e implicita, 
della prevaricazione e dell’esclusione, acquisizione dei 
linguaggi disciplinari, universalità. 

 
 
 
 
 
 



La via della scuola per  costruire lo  spazio pubblico 
 

1. Mediatizzare le relazioni grazie agli oggetti conoscitivi 
e alle attività proposte 

 
Lavorare nella scuola per costruire  il senso della 

cittadinanza e una morale civica non è impresa facile. Il primo 
motivo di difficoltà è la crisi dell’istituzione nelle società 
democratiche. Fino a qualche decennio fa, in una società più 
statica, le regole e i valori collettivi erano scritti fin dall’inizio. 
L’ingresso a scuola implicava l’accettazione di uno status di 
allievo a cui i minori venivano formati dai genitori ancor prima 
del loro ingresso nell’istituzione. Oggi queste regole non  sono 
più scritte dall’inizio e   la scuola  non è più un luogo 
sacralizzato. Il rispetto dell’autorità non avviene in modo 
automatico ma va costruito attraverso un lavoro di mediazione 
e di condivisione. Dunque non si tratta di un’autorità dogmatica 
ma di un’autorità di garanzia. Sono le inevitabili conseguenze 
della democrazia e della società plurale. Non è  proprio il caso 
di rimpiangere la teocrazia  (religiosa o laica non importa) di 
una volta. Si tratta di prendere atto del fatto che ora è 
necessario costruire le regole quando prima era sufficiente darle 
per acquisite. E’ il prezzo della democrazia e dei suoi principi 
di libertà dell’individuo L’insegnante è dunque chiamato a 
lavorare sui principi fondativi della Scuola come prima 
esperienza di vita collettiva. A tutto ciò si deve aggiungere una 
difficoltà specifica legata alla situazione nel nostro Paese. 
L’assenza di una religione civile, la storica diffidenza verso lo 
Stato di un popolo colonizzato per secoli da potenze straniere ci 
consegnano una società diffidente verso le regole, abituata 
spesso ad aggirarle nel supremo interesse personale, della 
propria famiglia o comunità. Lo Stato, poi,  continua a non 
essere vicino ai cittadini e sembra voler gettare la spugna 
quando delega le sue funzioni ad altri, nella scuola e negli altri 
settori dello Stato sociale. 

Nonostante questo quadro poco ottimista,  la Scuola può e 
deve esercitare il suo compito pena il venir meno della sua 
funzione. L’insegnante, in quanto educatore di futuri cittadini, è 
la chiave di volta di un impegno che richiede una specifica 
assunzione di responsabilità (rispetto ai soggetti che vogliamo 
emancipare e a tutta la collettività). Non mi soffermerò qui 
sulle possibilità di ritornare a individuare uno spazio orario 
dedicato espressamente all’educazione civile. Mi concentrerò 
piuttosto sul clima generale delle attività e su come può  
condizionare la formazione di un senso del collettivo. In sua 
assenza,  attività di insegnamento aventi per oggetto le nostre 
Leggi e le regole della vita civile non potrebbero avere alcuna 
utilità. Lo spirito civico non è determinato da un contenuto. E’ 
un habitus, frutto di un’operazione mentale che si costituisce 
nel tempo grazie a pratiche positive.  

 
 



2. La classe come luogo di alleanza per tutti e per 
ciascuno. 
 

Per apprendere bisogna saper rischiare, accettare di sbagliare, 
provando e riprovando.. L’apprendimento scatena paure che 
disorganizzano la mente  (Boimare, 2005).  E’ dunque 
importante favorire un atteggiamento sereno da parte 
dell’allievo, il quale non deve sentirsi minacciato 
dall’immagine che gli restituiscono gli altri: i genitori, 
l’insegnante, i compagni.  Ciò che gli altri pensano contribuisce 
a foggiare la sua  personalità. Spesso gli altri sono pronti a 
deridere un compagno esitante, l’allievo più timido, che così 
diventa ancor di più prigioniero delle proprie esitazioni. Il caso 
più difficile è quello di un gruppo interno alla classe che 
tiranneggia gli alunni più deboli imponendo la logica del più 
forte. La classe diventa in questo caso un esempio di società 
patrimoniale, fondata sulla prevaricazione e l’assoggettamento 
del più debole, l’esatto contrario di uno spazio pubblico 
democratico e civile. Per tutte queste ragioni la classe deve 
essere uno spazio “libero da minacce” (Meirieu, 2015, 199). In 
questo contesto l’insegnante ha  una responsabilità centrale: 
creare uno spazio di sicurezza per gli apprendimenti 
contenendo atteggiamenti collettivi prevaricanti e permettendo  
a tutti di esprimersi e di liberarsi da immagini stereotipate che 
potrebbero rinchiudere la persona in se stessa e impedirle di 
“osare” l’apprendimento. Perché ciascuno faccia propri questi 
principi (no alla violenza e alla prevaricazione) è necessario  
favorire la costruzione di un clima collaborativo. Non è solo un 
problema di relazioni ma anche di dispositivi didattici. Il modo 
con cui sono organizzate le attività di apprendimento è esso 
stesso un modo della relazione, anzi il modo principale con cui 
agisce la scuola. 
 
 

3. Lavorare su progetti per allentare i conflitti e costruire 
un patto di convivenza 
 

Spesso si parla di “star bene a scuola” enfatizzando il suo 
essere luogo di cooperazione e solidarietà. Gli insegnanti sanno 
però molto  bene che non si tratta di cosa facile. I ragazzi 
entrano a scuola con le loro attese e preoccupazioni e non sono 
immediatamente disponibili a collaborare con gli altri, spesso 
molto diversi da loro. A ciò si aggiunga la  crescente invadenza 
di messaggi collettivi che spingono alla soddisfazione 
immediata del desiderio (pubblicità), al narcisismo esasperato o 
al conflitto insanabile delle opinioni. Alcuni spazi che 
dovrebbero essere pubblici (talk show televisivi, i media in 
genere,  il dibattito politico, ecc.) sono sempre più diventati 
luoghi del privato, in cui ciascuno si esprime come se fosse nel 
salotto di casa o al bar. Tutto ciò viene impunemente permesso 
perché fa audience ma contemporaneamente avvelena lo spazio 
pubblico riducendolo ad un’arena privata. Siamo di fronte a una 
vera e propria irresponsabilità sociale da parte di molti soggetti 



titolari del benessere della società e della convivenza civile. Ci 
sarebbe invece  bisogno di qualcosa che allentasse le tensioni,  
l’esplosione del desiderio individuale e facilitasse la 
convivenza. A scuola, uno dei pochi luoghi non ancora del tutto 
devastati dall’irresponsabilità sociale, la mediazione tra le 
persone non avviene per vicinanze affettive ma su oggetti.  
Costruire buone relazioni non significa cedere alla seduzione e 
alle tempeste affettive.  L’insegnante non è un seduttore e 
neppure (o solo eccezionalmente) un mentore, nel senso di 
guida e consigliere di vita.  Il Professor John Keating, 
protagonista del film “L’attimo fuggente” (1989), rappresenta 
un insegnante narcisista, poco responsabile. Forse anche grazie 
alla straordinaria interpretazione di Robin Williams, questo 
insegnante  è stato scambiato per autentico educatore da una 
generazione di giovani e meno giovani. Questo successo non è 
casuale. Probabilmente è anche il segno che viviamo in 
un’epoca in cui il narcisismo è giunto a costituire  un valore 
sociale. Il Professor Keating è certamente riuscito a suscitare un 
desiderio, ha fatto scattare una molla, ma è andato ben oltre non 
riuscendo più a gestire ciò che aveva in qualche modo 
provocato. Il desiderio non è stato solo l’occasione per 
affrontare un lavoro sul sapere, la poesia e la letteratura. È 
diventato il contenuto stesso dell’azione educativa. 
L’insegnante si è trasformato in guru, figura carismatica e, suo 
malgrado, manipolatoria. Ha stimolato pulsioni forti in allievi 
compressi da una pedagogia autoritaria. Non li ha poi aiutati a 
controllarle inducendoli, sia pur involontariamente, a scelte 
ancora una volta pulsionali.  
In classe la relazione non va esasperata né nel senso 
dell’estrema vicinanza e compromissione affettiva (il Professor 
Keating), né nel senso dell’eccessiva distanza (l’insegnante 
tradizionale e autoritario). Il buon insegnante si impegna a 
mediatizzarla attraverso il progetto. La classe come collettivo 
di lavoro prevede progetti, ovvero compiti  finalizzati su un 
oggetto per mettere ciascuno nella condizione di costruire da se 
stesso il sapere. Il progetto dovrebbe avere un obiettivo dotato 
di senso per gli allievi in modo che si mobilitino intorno ad 
esso.  Lavorare su un progetto è importante  perché si tratta di 
un’attività finalizzata, che gli allievi investono di senso.  
Lavorare su qualcosa che ha un senso per colui che si trova 
coinvolto  è una dimensione centrale dell’apprendimento.  E’ 
naturalmente  una sfida difficile. L’insegnante è sempre 
combattuto  tra due esigenze contrapposte: insegno loro “ciò 
che li interessa” o “ciò che è nel loro interesse”?  Posta così la 
contraddizione appare insolubile. La scuola, infatti, ha i suoi 
vincoli di programmi e di tempi e non può  partire come vuole 
dall’interesse estemporaneo degli allievi. Tuttavia la questione 
resta: è difficile che un soggetto si senta impegnato 
nell’apprendimento su un oggetto che lo lascia indifferente e di 
cui non comprende il senso. Ecco dunque un compito della 
scuola: lavorare sulla motivazione come oggetto, cercare di 
costruirla. La motivazione si costruisce tutte le volte che 
l’insegnante riesce a mettere in azione gli allievi su un progetto 



in cui si sentono pian piano sempre più coinvolti. Non si tratta 
di partire da motivazioni preesistenti perché ciò significherebbe  
rinunciare  alla crescita cognitiva e al confronto con i saperi.  Si 
tratta piuttosto di “far nascere il desiderio di imparare” 
(Meirieu, 2013, 62) organizzando situazioni di apprendimento 
su cui l’allievo si senta mobilitato. Il progetto non è solo un  
compito pratico (preparare uno spettacolo teatrale, organizzare 
una gita) ma anche un compito intellettuale, percorso 
indispensabile per segnare  l’incontro con la cultura che è lo 
specifico della scuola.  
 
 

4. Costruire lo spazio pubblico a partire 
dall’argomentazione razionale 

 
Entrare in relazione attraverso oggetti culturali significa 

sottomettersi ad essi, alle loro regole preesistenti. Quando 
incontro un testo, devo assoggettarmi alle sue regole di 
costruzione, ai suoi contenuti.  In campo scientifico devo 
cercare la verità, indagare le ragioni di un fenomeno e non 
fidarmi di ciò che mi dice qualcuno investito di autorità esterna. 
Il primo  compito dell’attività di insegnamento è dunque aiutare 
l’allievo a costruire l’oggetto e ad interagire con esso secondo 
esigenze di precisione, esattezza e verità (Meirieu, 2015, 68-
71). Meirieu parla giustamente di esigenze di verità  e non  
semplicemente di verità (termine rischioso se non 
adeguatamente relativizzato).  Nell’incontro con i saperi, 
infatti, l’allievo non è chiamato ad incontrare oggetti statici, 
verità assolute. I saperi trasmessi come verità assolute 
riprodurrebbero lo stesso modello negativo di un sapere 
imposto da qualcuno, non una regola costruita ma una canone 
esterno. Ogni oggetto culturale è frutto invece  di una continua 
elaborazione, una genesi che nel corso del tempo ha subito 
perfezionamenti e mutamenti.  Nel darsi di queste 
trasformazioni ciò che ha guidato la ricerca è  stata  l’esigenza 
di precisione, esattezza e verità. Il suo metodo è stato quello 
della ragione e dell’argomentazione razionale. E’ evidente la 
relazione esistente tra l’argomentazione razionale e il patto 
sociale di convivenza democratica. La democrazia non è infatti 
solo il rispetto della regola della maggioranza. E’ prima di tutto 
la condivisione di regole comuni di convivenza che permettano 
il libero svolgimento del gioco democratico. Il rispetto 
dell’altro, il rifiuto della violenza  si possono costruire solo se 
si riconosce l’esistenza di uno spazio comune di confronto delle 
opinioni. Anche se di opinioni diverse dalle mie, l’interlocutore 
deve essere riconosciuto perché le democrazie non sono campi 
di battaglia ma luoghi di discussione. La prevalenza 
dell’argomentazione razionale sull’opinione urlata è il 
fondamento del vivere civile. In questo caso, infatti, non 
prevale un’autorità dogmatica dotata di maggior potere o 
cultura ma un’esigenza di verità e di ricerca rigorosa.  In 
democrazia non ha ragione chi urla più forte o chi è investito 
dall’alto di un’autorità formale ma chi riesce a produrre 



l’argomentazione più razionale e credibile fino a prova 
contraria2. Se questa esigenza riesce a prevalere nelle attività 
scolastiche,  si trasferirà anche nelle abitudini quotidiane delle 
future generazioni Come scrive Philippe Meirieu, “questa 
esigenza non è qualcosa in più rispetto alle conoscenze. E’ il 
modo stesso con cui ognuno può entrare in relazione 
incontrando le conoscenze e gli altri” (Meirieu, 2015, 70). 
 
 

5. Il valore di una parola non è determinato dal ruolo di 
colui che la pronuncia.  
 

A scuola non vale l’argomento di autorità:  “E’ giusto così 
perché lo dico io!” (Meirieu, 2015, 217). E’ il corollario 
dell’esigenza di precisione, esattezza e verità. La vita a scuola è 
il frutto di patti tra i diversi soggetti. Naturalmente questi patti 
devono tener conto di vincoli indiscutibili (programmi, orari, 
ecc.) di cui l’insegnante è il garante. Alcuni obiettivi e alcune 
regole dell’organizzazione sono  dunque prefissati. Resta il 
fatto che l’insegnante non può utilizzare l’argomento di autorità 
per il rispetto delle regole facendo riferimento al suo status. I 
vincoli vanno spiegati, dichiarati esplicitamente e fanno parte 
di un progetto comune.  
 
 

6. Valutazione per l’apprendimento  
 

Anche l’insegnante non è  libero da vincoli, sia di tipo sociale 
che di etica professionale (come vorrebbe invece 
un’interpretazione interessata e  deformata della “libertà di 
insegnamento”).  Oltre ai vincoli che derivano dall’Istituzione, 
ci sono quelli imposti dal suo essere un educatore che si 
impegna per far progredire tutti nell’apprendimento. Un campo 
di regole fondamentali della vita  a scuola riguarda la 
valutazione. E’ a partire dalla valutazione, da come la si 
organizza, che si costruisce il clima della classe. Un insegnante 
impegnato a costruire uno spazio collettivo e a far apprendere 
gli allievi esclude ogni forma di valutazione che ha per scopo la 
classificazione, la comparazione, la selezione. La sua  
attenzione continua va alla valutazione per l’apprendimento, 
quella che ha per obiettivo il costante progredire dei soggetti 
impegnati in un percorso di apprendimento. Essa diventa anche 
formativa quando i dati raccolti vengono realmente utilizzati 
per adattare l’insegnamento ai bisogni degli allievi. La 
valutazione per l’apprendimento  coinvolge l’allievo come 
protagonista prevedendo anche forme di autovalutazione ed ha 
per scopo finale l’autoregolazione da parte dei soggetti 
interessati (allievo e insegnante). Il punto di partenza è il  
contratto di apprendimento, con cui si definiscono e si rendono 
pubblici gli obiettivi di un percorso didattico, le attese 

                                                           
2
 Almeno così dovrebbe essere. In Italia raramente è così ma non è certo 

un segno di buna salute della nostra democrazia. 



dell’insegnante rispetto al singolo alunno e i tempi di 
realizzazione. Il contratto di apprendimento fa prevalere la 
valutazione formativa ed evita ogni prematura valutazione 
sommativa insieme ad ogni funzione di esclusione e selezione. 
Solo nella valutazione pedagogica, infatti, l’alunno è un 
soggetto ed è direttamente  coinvolto. Nelle altre forme di 
valutazione, pur necessarie (valutazione istituzionale e sociale, 
che oggi tendono a prevalere  nei documenti   e nelle scelte di 
governo della scuola), è un oggetto passivo. Dunque non si 
devono sovrapporre a quella formativa che  mette invece 
l’allievo al centro. 
 
 
7. Per organizzare tempi e spazi dell’attività a scuola ci 
vogliono i rituali 
 
Mobilitare gli allievi durante la giornata scolastica passando da 
un’attività all’altra non è né facile né scontato. Passare 
dall’ambiente familiare allo spazio collettivo, da un’attività  di 
gruppo a un’attività individuale, da un progetto all’altro, 
richiede una modifica delle posture mentali. Tutti i soggetti, 
anche gli adulti3, hanno bisogno di una camera di 
compensazione per prepararsi a questo passaggio. La  postura 
mentale va dunque preparata. Nei momenti di passaggio 
(ingresso, uscita, passaggio tra ricreazione e tempo di lavoro, 
tra diversi tipi e modi di attività scolastiche) si rendono 
necessari rituali. I rituali sono gesti individuali 
(dell’insegnante) o collettivi (degli allievi) che rinviano 
immediatamente al cambio di postura mentale. Questi gesti 
influiscono sugli habitus  e i comportamenti.  Oggi i rituali 
tradizionali della scuola sono stati abbandonati ma devono 
trovare un sostituto adeguato al nuovo contesto. Può trattarsi di 
un breve momento musicale, di una lettura, di un gesto 
dell’insegnante, poco importa. L’obiettivo è quello di  fare in 
modo che l’allievo si renda mentalmente disponibile al lavoro 
richiesto (Meirieu, 2015, 205). Ai rituali della classe si 
dovrebbero accompagnare anche  rituali validi per tutta la 
scuola: incontri generali di inizio o fine anno, spettacoli teatrali 
o musicali, lavori di gruppo a livello di interclasse sulle regole 
di governo dell’istituto, ecc.  I rituali generali dovrebbero 
coinvolgere  tutto il personale della scuola, anche il personale 
non docente e il Dirigente. In una collettività, in una istituzione 
per l’apprendimento, infatti, tutti hanno un  compito specifico 
che li rende utili agli altri.  Gli allievi sono parte di questa 
collettività. Se si chiede loro qualcosa è bene che sappiano il 
perché e conoscano ruoli e funzioni di tutto il personale adulto 
della scuola e le sue regole generali.  
 
 

                                                           
3
 Contrariamente a quanto pensano in molti, la camera di compensazione 

non è un’esigenza sentita solo dai bambini che frequentano la scuola 
dell’infanzia. 



Il ruolo dei genitori 
 
Quale ruolo per i genitori in tutto questo? I genitori fanno 
spesso difficoltà a comprendere le differenze tra lo spazio 
privato e spazio pubblico. Essi tendono a richiedere alla scuola 
una continuità con la vita familiare. La scuola viene spesso 
concepita non come una collettività ma come un servizio che 
deve rispondere a domande individuali. Certo, la scuola è anche 
un servizio, per i genitori, per gli allievi e per gli stessi 
insegnanti. La sua natura di servizio, tuttavia, non esaurisce il 
senso più autentico della scuola. La scuola non è  neanche una 
semplice macchina per costruire apprendimento (come 
vorrebbero molti sostenitori di una visione funzionale e 
tecnologica dell’educazione). La Scuola non è una macchina 
per selezionare i migliori, non è una palestra di competizione. 
Molti genitori vorrebbero fosse così, spinti da un clima sociale 
sempre più competitivo e sempre meno solidale. La Scuola 
pubblica  si richiama a principi di interesse collettivo proprio  
nel momento in cui si impegna per l’emancipazione di 
ciascuno. Per potersi esprimere, la libertà di ciascuno ha infatti 
bisogno di  uno spazio esterno che non sia una giungla ma un 
luogo governato da leggi. 
Se non c’è un bene comune sapientemente ricercato a scuola, è 
però difficile addossare ai genitori la colpa di ricercare solo i 
loro interessi personali. La scuola deve avere un progetto  e 
coinvolgere su di esso i  genitori4. I modi sono vari. 
Dovrebbero essere periodicamente coinvolti come cittadini 
ancor prima che come utenti, ad esempio discutendo sui valori 
comuni da promuovere, sui modi della valutazione, sui metodi 
di lavoro, sull’organizzazione della vita scolastica. Non è 
escluso che, in particolare  nei confronti della parte più debole 
della popolazione, si debba  pensare di organizzare, insieme ad  
altri Enti o Istituzioni, forme di educazione alla genitorialità.  
Possono anche essere coinvolti come genitori nel percorso di 
valutazione formativa del proprio figlio attraverso la 
condivisione dei suoi lavori  (portfolio, ecc.) I genitori, 
insomma, essendo i primi educatori, vanno resi partecipi di un 
percorso educativo, naturalmente nei limiti dei ruoli assegnati a 
ciascuno. Se lasciati fuori, continueranno ad esprimere 
domande individuali, a manifestare solo interessi personali. Sta 
alla scuola organizzare  modi e tempi di questa partecipazione, 
al di là delle sedi ufficiali (Organi collegiali). 
  
  

                                                           

1) 4
 Quando parlo di progetto non mi riferisco  a quei  Piani di offerta 

formativa ridotti a spazi pubblicitari  perché la singola scuola si 
possa  distinguere dalle altre con cui è in competizione. Penso ad 
un progetto  organizzativo finalizzato a reali obiettivi formativi e di 
educazione allo spazio pubblico, di  formazione di  cittadini capaci 
di comprendere il mondo, di definire insieme il bene comune e 
lavorare a una maggiore solidarietà tra gli uomini e tra i popoli. 

 



 
 
 

Bibliografia 
 

Per chi voglia approfondire  segnalo che i temi discussi in 
questo articolo sono ampiamente trattati nel seguente  volume 
di Philippe Meirieu: 

 
Philippe Meirieu  (2015), Fare la Scuola, fare scuola. 

Democrazia e pedagogia, Franco Angeli, Milano. 
 
V. anche www.enricobottero.com pagina “Educazione civile” 

 
 
Sui metodi attivi, la motivazione e la differenziazione 

didattica v.  
 
Philippe Meirieu (2013), Pédagogia. Dai luoghi comuni ai 

concetti chiave, Roma, Aracne, 2018. 
 
Sui metodi in insegnamento, con particolare riferimento ai 

metodi attivi v. anche 
 
Enrico Bottero (2014), Il metodo di insegnamento, Franco 

Angeli, Milano, 2014. 
 
Sui problemi emotivi legati all’apprendimento: 
 
Serge Boimare (2005), Il bambino e la paura di apprendere, 

Magi, Roma. 


