Sara Valentina Di Palma, Se questo ¢ un bambino. Infanzia e Shoah, Giuntina,
Firenze, 2014.

Negli ultimi decenni, concluso il periodo postbellico segnato dal bisogno diffuso di dimenticare, si
sono moltiplicati gli studi storici sulla Shoah (il termine ¢ preferibile ad “Olocausto”, che rinvia
impropriamente all’idea del sacrificio biblico). Mancavano perd studi specifici sulle vicende dei
minori coinvolti nella piu grande tragedia del XX secolo. Ci0 ¢ tanto piu sorprendente se si ricorda
che nella Shoah mori circa un milione € mezzo di bambini, il 90% dei bambini ebrei. La
soggettivita dell’infanzia, una scoperta della modernita, non era dunque un fatto pienamente
acquisito in campo storico, quasi che, ritenendo i bambini privi di memoria significativa, la loro
esperienza non fosse riconosciuta attendibile come una fonte utile per la ricerca. A riempire questa
lacuna danno un importante contributo le ricerche di Sara Valentina Di Palma. In questo volume,
che fa seguito al suo Bambini e adolescenti nella Shoah. Storia e memoria della persecuzione
nazista e fascista in Italia (Unicopli, 2004), I’obiettivo dell’autrice € ricostruire la tragica esperienza
attraverso 1 vissuti dei bambini durante e dopo la Shoah. Non viene dimenticata naturalmente la
distinzione tra storia e memoria, nella consapevolezza che ‘“compito dello storico ¢ accogliere
I’apporto della testimonianza all’interno di un quadro documentato, senza che essa travalichi la
natura di contributo” (p.24). Sappiamo bene, infatti, che, come ha scritto Georges Bensoussan, “la
Shoah non sta nelle pagine commoventi di Anna Frank, non ci si puo risolvere a predicare la pieta e
la tolleranza, ma nella volonta di studiare la storia” (‘“Pagine ebraiche”, feb. 2012). E dunque
possibile far proprio un approccio qualitativo che si ispira alla psicologia, alla psicoanalisi,
all’antropologia e ad alcuni aspetti concernenti 1’educazione collocandolo all’interno di un quadro
storico generale. Nel libro vengono inclusi nella categoria dell’infanzia anche minori piu grandi,
fino alla prima adolescenza. Nel corso dell’esposizione i casi vengono comunque mantenuti
distinti, nella convinzione che le memorie di bambini, ragazzi e adolescenti siano segnate da
approcci molto diversi.

I due capitoli centrali del volume sono dedicati rispettivamente al tipo di memorialistica e alla
narrazione delle esperienze dei bambini. Nel primo si svolge un’analisi delle tipologie di fonti a cui
si fa riferimento, sia coeve alla Shoah che posteriori: disegni, poesie, diari ed altre testimonianze
scritte, racconti, interviste e testimonianze orali. Si tratta di un ricco bagaglio bibliografico (ben
documentato nell’apparato iconografico e bibliografico in appendice al volume), arricchito da una
ricerca diretta dell’autrice che ha intervistato alcuni sopravvissuti. Tutto cio ¢ di grande utilita al
lettore, che puo finalmente accedere in un solo volume ad una letteratura finora sconosciuta al
grande pubblico, limitata a pochi libri di maggiore notorieta (ad es., Anna Frank e Primo Levi).
Questi ultimi, poi, se letti in modo superficiale ed emotivo, dunque in assenza di una prospettiva
storica e documentaria d’insieme, rischiano col tempo di favorire la banalizzazione della tragicita
dell’evento. La banalizzazione conduce inevitabilmente a perdere la consapevolezza della fragilita
e precarieta degli uomini e delle nostre societa. Una conclusione rassicurante per gran parte
dell’umanita di oggi il cui unico tabu sembra essere la morte e il dolore. Leggendo il volume di
Sara Valentina di Palma, paracadutati nelle esperienze limite di un’umanita degradata, si resta
invece inchiodati alla fragilita umana. Chi legge non pud non pensare a come sia facile in
condizioni di difficolta materiali abbandonare ogni considerazione dell’altro, in primo luogo il piu



debole, I’eterno capro espiatorio (nel nostro caso doppiamente, sia in quanto ebreo sia in quanto
bambino). Ci si rende conto che la disumanizzazione nazista non ¢ il frutto della follia temporanea
di qualcuno (interpretazione rassicurante ma falsa), ma circola sempre dentro di noi, nelle nostre
societa e puo rinascere in qualsiasi momento in assenza di un’educazione continua al valore
dell’umanita.

Il capitolo centrale del libro ¢ dedicato alle esperienze dei bambini. L’analisi segue uno sviluppo
cronologico: si va dalle esperienze vissute all’inizio della persecuzione, al confino e internamento,
al ghetto, alla deportazione, al ritorno dei pochi sopravvissuti e alle loro esperienze nel dopoguerra.
Si tocca cosi con mano la sofferenza psicologica oltre che fisica a cui sono stati soggetti i bambini.
Il primo periodo ¢ stato segnato dalla rottura della quotidianita con I’esclusione dalla scuola e dalle
frequentazioni dei coetanei (ben ‘“educati” da adulti che in gran parte condivisero il disprezzo
dell’ebreo). In Italia segui subito dopo I’internamento in campi e il confino, in altri Paesi occupati
dai nazisti la ghettizzazione come preparazione all’eliminazione fisica. Un caso significativo ¢
quello dell’esperienza vissuta dai bambini costretti ad una falsa identita, dunque ad abbandonare il
proprio nome con inevitabili crisi personali. Il periodo successivo ¢ stato segnato, in tutte le zone
occupate dai tedeschi (in Italia, dopo 1’8 settembre 1943), dalla “‘soluzione finale”, la distruzione
fisica del popolo ebraico. Di qui I’evacuazione forzata dai ghetti, i tentativi di fuga in altri Paesi, la
ricerca di nascondigli presso altre famiglie, conventi, monasteri, ecc. Infine I’esperienza del lager,
la salvezza per i pochi sopravvissuti e 1’esperienza del dopo, combattuta tra il bisogno di
dimenticare e la ferita insanabile di un’umanita per sempre privata dell’infanzia.

Osservando la vicenda con sguardo pedagogico vengono in mente due brevi considerazioni. In
primo luogo, ¢ interessante analizzare i diversi atteggiamenti degli adulti di fronte ai bambini sia
durante che dopo la persecuzione. Si va dalla totale indifferenza all’accoglienza interessata
(’adozione e I’appropriazione del bambino da parte della nuova famiglia ospitante, la conversione
forzata al cristianesimo in molti conventi e istituti religiosi), ad un autentico e rispettoso
atteggiamento educativo. E il caso, ad esempio, di Janusz Korczak a Varsavia o degli educatori
che si occuparono dei bambini nei ghetti o dopo la guerra. Merita ricordare, ad esempio, il fervore
culturale del ghetto di Terezin, un ‘ghetto modello’ con funzioni propagandistiche in cui i bambini
giocavano, studiavano e scrivevano grazie a coraggiosi maestri ed educatori che tentarono di far
loro vivere una parvenza di normalita. Dopo la guerra molti educatori si posero il problema di come
rieducarli senza imporre una disciplina che avrebbe richiamato I’esperienza della persecuzione.

Un altro aspetto interessante riguarda invece la “pedagogia della Shoah”. Alcuni bambini
sopravvissuti, come Liliana Segre o lo psichiatra Yehuda Nir, una volta adulti, hanno sentito il
bisogno di raccontare la loro tragica esperienza, sia come obbligo morale nei confronti dei morti
che non hanno avuto voce sia per il bisogno di rendere consapevoli le nuove generazioni dei rischi
di degradazione dell’umanita. Guardare al futuro ¢ stato utile a loro e a noi al fine di dare un senso
a cio che non riesce ad avere senso, per uscire dal vicolo cieco del male che ci condanna. Un
esempio a cui guardare, un esempio di responsabilita educativa.

Enrico Bottero

www.enricobottero.com




