
Sara Valentina  Di Palma, Se questo è un bambino. Infanzia e Shoah, Giuntina, 

Firenze, 2014. 

 

Negli ultimi decenni, concluso il periodo postbellico segnato dal bisogno diffuso di dimenticare, si 
sono moltiplicati gli studi storici sulla Shoah (il termine è preferibile ad “Olocausto”, che rinvia 
impropriamente all’idea del sacrificio biblico). Mancavano però studi specifici sulle vicende dei 
minori coinvolti  nella più grande tragedia del XX secolo. Ciò è tanto più sorprendente se si ricorda 
che nella Shoah morì circa un milione e mezzo di bambini,  il 90% dei bambini ebrei. La 
soggettività dell’infanzia, una scoperta della modernità, non era dunque un fatto pienamente 
acquisito in campo storico, quasi che, ritenendo i bambini privi di memoria significativa, la loro 
esperienza non fosse riconosciuta  attendibile come una fonte utile per la ricerca. A riempire questa 
lacuna danno un importante contributo  le ricerche  di Sara Valentina Di Palma.  In questo volume, 
che fa seguito al suo Bambini e adolescenti nella Shoah. Storia e memoria della persecuzione 

nazista e fascista in Italia (Unicopli, 2004), l’obiettivo dell’autrice è ricostruire la tragica esperienza  
attraverso i vissuti dei bambini durante e dopo la Shoah. Non viene dimenticata naturalmente la  
distinzione tra storia e memoria, nella consapevolezza che “compito dello storico è accogliere 
l’apporto della testimonianza all’interno di un quadro documentato, senza che essa travalichi la 
natura di contributo” (p.24). Sappiamo bene, infatti,  che, come ha scritto Georges Bensoussan, “la 
Shoah non sta nelle pagine commoventi di Anna Frank, non ci si può risolvere a predicare la pietà e 
la tolleranza, ma nella volontà di studiare la storia” (“Pagine ebraiche”, feb. 2012). È dunque 
possibile far proprio un approccio qualitativo che si ispira alla psicologia, alla psicoanalisi, 
all’antropologia e ad alcuni aspetti concernenti l’educazione collocandolo all’interno di un  quadro 
storico generale.  Nel libro vengono inclusi nella categoria dell’infanzia anche minori  più grandi, 
fino alla prima adolescenza.  Nel corso dell’esposizione i casi vengono comunque mantenuti 
distinti,  nella convinzione che le memorie di bambini, ragazzi e adolescenti siano segnate da 
approcci molto diversi.      

I due  capitoli centrali del volume sono dedicati rispettivamente al tipo di memorialistica e alla 
narrazione delle esperienze dei bambini. Nel primo si svolge un’analisi delle tipologie di fonti a cui 
si fa riferimento, sia coeve alla Shoah che posteriori: disegni, poesie, diari ed altre testimonianze 
scritte, racconti, interviste e testimonianze orali. Si tratta di un ricco bagaglio bibliografico (ben 
documentato nell’apparato iconografico e bibliografico in appendice al volume), arricchito da una 
ricerca diretta dell’autrice che ha intervistato alcuni sopravvissuti. Tutto ciò è di grande utilità al 
lettore, che può finalmente accedere in un solo volume ad una letteratura finora sconosciuta al 
grande pubblico,  limitata a  pochi libri di maggiore notorietà (ad es., Anna Frank e Primo Levi). 
Questi ultimi, poi, se letti in modo superficiale ed emotivo, dunque in assenza di una prospettiva 
storica e documentaria d’insieme, rischiano col tempo di favorire la banalizzazione della tragicità 
dell’evento. La banalizzazione conduce inevitabilmente a perdere la consapevolezza  della fragilità 
e precarietà degli uomini e delle nostre  società. Una conclusione rassicurante per gran parte 
dell’umanità di oggi il cui unico tabù sembra essere la morte e il dolore. Leggendo il volume di  
Sara Valentina di Palma, paracadutati nelle esperienze limite di un’umanità degradata, si resta  
invece inchiodati alla fragilità umana.  Chi legge non  può non pensare a come sia facile in 
condizioni di difficoltà materiali abbandonare ogni considerazione dell’altro, in primo luogo il più 



debole, l’eterno capro espiatorio (nel nostro caso doppiamente, sia in quanto ebreo  sia in quanto 
bambino).  Ci si rende conto che la disumanizzazione nazista non è il frutto della follia temporanea 
di qualcuno (interpretazione rassicurante ma falsa), ma circola sempre dentro di noi, nelle nostre 
società e può rinascere in qualsiasi momento in assenza di un’educazione continua al valore 
dell’umanità.   

Il capitolo centrale del libro è dedicato  alle esperienze dei bambini. L’analisi segue uno sviluppo 
cronologico: si  va dalle esperienze vissute all’inizio della persecuzione, al confino e internamento, 
al ghetto, alla deportazione, al ritorno dei pochi sopravvissuti e alle loro esperienze nel dopoguerra. 
Si tocca così con mano la sofferenza psicologica oltre che fisica a cui sono stati soggetti i bambini. 
Il primo periodo è stato segnato dalla rottura della quotidianità con l’esclusione  dalla scuola e dalle 
frequentazioni dei coetanei (ben “educati” da adulti che in gran parte condivisero il disprezzo 
dell’ebreo). In Italia seguì subito dopo l’internamento in campi e il confino, in altri Paesi occupati 
dai nazisti la ghettizzazione come preparazione all’eliminazione fisica. Un caso significativo è 
quello dell’esperienza vissuta dai bambini costretti ad una falsa identità, dunque  ad abbandonare il 
proprio nome con inevitabili crisi personali. Il periodo successivo è stato  segnato, in tutte le zone 
occupate dai tedeschi (in Italia, dopo l’8 settembre 1943), dalla  “soluzione finale”, la distruzione 
fisica del popolo ebraico. Di qui l’evacuazione  forzata dai ghetti, i tentativi di fuga in altri Paesi, la 
ricerca di nascondigli presso altre famiglie, conventi, monasteri, ecc. Infine l’esperienza  del lager, 
la salvezza per i pochi sopravvissuti e l’esperienza del dopo,  combattuta tra il bisogno di 
dimenticare e la ferita  insanabile di un’umanità per sempre privata dell’infanzia.  

Osservando  la vicenda  con sguardo pedagogico vengono in mente  due brevi considerazioni. In 
primo luogo, è interessante analizzare i diversi atteggiamenti degli adulti di fronte ai bambini sia 
durante che dopo la persecuzione. Si va dalla totale indifferenza  all’accoglienza  interessata 
(l’adozione e l’appropriazione del bambino da parte della nuova famiglia ospitante, la conversione 
forzata al cristianesimo in molti conventi e istituti religiosi), ad un autentico e rispettoso 
atteggiamento educativo. È il  caso, ad esempio,  di Janusz Korczak a Varsavia  o  degli educatori 
che si occuparono dei bambini nei ghetti o dopo la guerra. Merita ricordare, ad esempio,  il fervore 
culturale del ghetto di Terezin, un ‘ghetto modello’ con funzioni propagandistiche in cui i bambini 
giocavano, studiavano e scrivevano grazie a coraggiosi maestri ed educatori che tentarono di far 
loro vivere una parvenza di normalità. Dopo la guerra molti educatori si posero il problema di come 
rieducarli senza imporre una disciplina che   avrebbe richiamato l’esperienza della persecuzione. 

Un altro aspetto interessante riguarda invece la “pedagogia della Shoah”.  Alcuni bambini 
sopravvissuti, come Liliana Segre o lo psichiatra Yehuda Nir, una volta  adulti, hanno sentito il 
bisogno di raccontare la loro tragica esperienza,  sia come obbligo morale nei confronti dei morti 
che non hanno avuto voce sia per il bisogno di rendere consapevoli le nuove generazioni dei rischi 
di degradazione dell’umanità. Guardare al futuro è stato  utile a loro e a noi al fine di dare un senso 
a ciò che non riesce ad avere senso, per uscire dal vicolo cieco del male che ci condanna. Un 
esempio a cui guardare, un esempio di responsabilità educativa.  

 

Enrico Bottero 

www.enricobottero.com 


