
Le parole e le cose di Enrico Bottero 

 

EDUCAZIONE.  Il termine “educazione” viene dalla lingua latina.  In latino ci sono due termini 

che rimandano a “educazione”. Il primo è ”educare”, che significa  allevare, nutrire, ma anche 

educare fisicamente e moralmente.  Il secondo è  “educere”, che vuol dire trarre fuori, innalzare, 

tirare su.  I due riferimenti sembrano emblematicamente rappresentare  due diverse  concezioni 

dell’educazione. Secondo la prima, educare consisterebbe nel guidare il minore verso quell’adultità 

che incarna la continuità del mondo e l’autonomia. Egli dunque, almeno fino a una certa età, dovrà 

essere sottomesso all’adulto che  deciderà per lui. L’educazione, in questo senso, è intesa come una 

forma di acculturazione, quel tempo necessario di assoggettamento all’autorità dell’adulto che 

protegge il bambino da violenze e manipolazioni esterne. E’ in questo periodo che  gli vengono 

trasmessi le norme, i valori e le conoscenze della società in cui è nato. Quando sarà adulto non sarà 

più soggetto a “educazione” perché  “cittadino” e dunque libero di scegliere. Per realizzare tutto ciò 

è essenziale stabilire una linea di demarcazione tra età della crescita ed adultità. La linea di 

demarcazione fonda la legittimazione formale della democrazia moderna, ove i cittadini adulti non 

vengono “educati” dallo Stato  ma sono “liberi” appunto perché già formati nel primo periodo della 

loro vita. A questa posizione, di cui è un autorevole esponente  Hannah Arendt (La crisi 

dell’educazione, 1954), fa riferimento quella che si potrebbe definire la “pedagogia dei professori”. 

L’educatore/insegnante fa la lezione. Tocca all’alunno fare lo sforzo dell’apprendimento.  Se la 

premessa politica di questa posizione è del tutto giustificata, così non è per la sua conclusione 

pedagogica. Educazione, infatti,  non è pura e semplice acculturazione. Il bambino, fin dalla nascita, 

pur non avendo ancora la pienezza delle responsabilità, è già un soggetto.  Pertanto non si può  

separare con una linea precisa il minore dall’adulto. La linea di demarcazione ha valore sul piano 

giuridico, non su quello esistenziale e pedagogico. Il bambino non diventa autonomo all’improvviso  

ma cresce con lenta gradualità e  ha bisogno di provare fin da subito ad esercitare la propria libertà, 

la propria capacità di scelta, le proprie competenze cognitive e pratiche. Lo spazio che sta tra 

l’esigenza dell’educatore di far crescere il minore e la libertà di quest’ultimo è appunto lo spazio 

dell’educazione, uno spazio complesso e contraddittorio su cui si esercita la “pedagogia degli 

educatori”. E’ uno spazio  contraddittorio perché, realisticamente, l’educatore non accetta le 

semplificazioni della “pedagogia dei professori”. E’ vero, infatti, che l’educatore  ha l’onere di 

garantire la trasmissione delle conoscenze e dei valori alle nuove generazioni. Tuttavia è chiamato a 

farlo tenendo conto del bambino, cercando di costruire relazioni (cognitive, sociali, ecc.) tra la 

razionalità adulta e la vita infantile.  In questo spazio stretto si muove la pedagogia, soprattutto a 

partire dall’età moderna, quando è stato esplicitamente messo al centro dell’educazione il rispetto 

dell’individuo. Star dentro una contraddizione non è però cosa facile.   Su questa via sono così 

emerse  scelte diverse. La via più radicale è quella degli estremi difensori del moderno 

individualismo, secondo i quali l’autentica educazione  sarebbe solo autoeducazione. Ogni forma di 

eteroeducazione, si sostiene, non sarebbe altro che manipolazione. La scelta finale 

dell’autoeducazione  indica una via impercorribile e fuori dalla realtà: l’educazione di ciascuno di 

noi, infatti, ha sempre luogo nella relazione. La via dell’autoeducazione non è neppure auspicabile. 

Negare l’importanza di una trasmissione tra le generazioni è negare l’idea stessa di futuro, su cui si 

fonda l’educazione dell’uomo.  Tutto ciò è ancor più valido oggi. La società dei consumi tende a 

infantilizzare gli individui  attraverso una pedagogia seduttiva che sollecita le pulsioni, rinchiude 

nel presente e anestetizza le capacità critiche. Lasciare l’individuo da solo illudendolo così di 

custodire intatta la propria “libertà” è non solo utopico ma anche pericoloso.  L’altra via, più 

comprensibile, è quella dell’astuzia: far credere al bambino  che sia lui a decidere quando in realtà è 

l’educatore che tira le fila. Dopo Rousseau, che nell’ Emile l’ha indicata esplicitamente, molti si 

sono incamminati in questa direzione, arrovellandosi su come predisporre situazioni  didattiche in 

cui l’adulto possa raggiungere il suo scopo e guidare l’allievo pur evitando palesi costrizioni. Gran 

parte della pedagogia ad orientamento psicologico (Claparède, ecc.), il mastery learning, la 

pedagogia per obiettivi (intesa nella sua accezione più vicina al comportamentismo), l’affidamento 



acritico  alle tecnologie  elettroniche e della rete  sono tutti segnali in questa direzione. La scelta di 

questa via è pienamente  comprensibile una volta che non si accetta né l’autoritarismo della mera 

acculturazione (“educare”) né la demagogica rinuncia all’educabilità (autoeducazione). E’ 

comprensibile, ma  non pienamente pedagogica. Che  farebbe l’educatore, ad esempio, se 

l’educando smascherasse il suo gioco o se, come spesso accade, gli dicesse di voler andare in 

un’altra direzione rispetto a quella indicatagli? La risposta è semplice e complessa allo stesso 

tempo: egli deve accettare la sfida della relazione. Il bambino reale non è il soggetto epistemico 

descritto da Piaget, da Claparède o da Decroly. Da un modello non si può dedurre un 

comportamento specifico. La conoscenza generale è utile e ci può offrire punti di riferimento. 

Tuttavia  in aula o in sezione non incontriamo l’”umanità”, il bambino teorico, ma persone in carne 

ed ossa. Il nodo centrale  dell’educazione non è la ricerca del dispositivo didattico perfetto, ma la 

relazione reciproca a cui non si può sfuggire. Accettare la sfida non significa  fare ciò che vuole 

l’altro ma accettare di essere interpellati, interrogati e, dunque, di interrogare anche se stessi. 

L’educatore è chiamato a raccogliere l’esigenza del minore  e rilanciare  a sua volta, rischiando di 

sbagliare e, se del caso,  accettando di correggersi. Nessun educatore (insegnante, genitore, 

formatore, ecc,) può sfuggire alla sfida, alla  contraddizione quotidiana tra l’esigenza di  far crescere  

e quella di accettare che sia  l’altro  il costruttore di se stesso. Questa è, piaccia o non piaccia, 

l’educazione. Con buona pace della logica, che nella sua aspirazione alla perfezione vorrebbe 

sottometterla  al principio aristotelico di non contraddizione. 

 


