Educarealla cittadinanza ... si, ma quale?

Enrico Bottero

In molte scuole italiane ci s interroga giustamente sul senso di un’educazione civile e alla
cittadinanza delle nuove generazioni. Gli insegnanti e i Dirigenti s rendono conto di quanto Sia
importante il loro ruolo nell’educazione all’autonomia, al rispetto delle regole comuni anchein vista
della futura partecipazione ala vita sociae. In questo periodo di profonde trasformazioni della
societa s tratta di un impegno importante per la scuola e collegato a quello degli apprendimenti
disciplinari. Perché le buone intenzioni possano concretizzarsi in realtd € necessario indagare
meglio il contesto in cui s colloca questo aspetto dell’educazione, le sue finalita e le possibili
pratiche. Un problema non analizzato a sufficienza €, ad esempio, quello relativo ale finaita
dell’educazione alla cittadinanza. Viviamo in un’epoca in cui i discorsi sui fini, in pedagogia come
in politica, sono sempre pit spesso messi in ombra a favore di discorsi piu tecnici sui mezzi. A
questo proposito si & anche parlato “post-democrazia™. | fini li si da per scontati, come se fossero
un dato su cui esiste un generale consenso. A ben vedere non € proprio cosi. Ad esempio, € cosi
chiaro a quale tipo di cittadino deve far riferimento la scuola quando pensa un percorso di
educazione alla cittadinanza e alla convivenza civile? C’¢ un indirizzo esplicito a livello
istituzionale a cui far riferimento? E se si, quale? Di conseguenza, come dovrebbero comportarsi
gli insegnanti? Al fine di offrire qualche elemento di analisi in piu a insegnanti ed educatori,
cerchiamo di offrire qualche parziale risposta a queste domande.

Unareligione civile neoguelfa

Il periodo dal XVII al XX secolo é stato segnato dalla nascita e dal progressivo consolidamento
dello Stato nazione. In questo periodo, soprattutto in Occidente, i sistemi politici hanno cercato di
abbandonare le loro basi religiose per trovare una giustificazione in se stessi: |a politica come patto
sociale tra individui e non come insieme di valori derivante da un’Autorita superiore (il sovrano, il
nobile, il notabile e I’autorita religiosa). Tutto cio non & avvenuto in modo uniforme in tutti i Paesi.
In Italia, ad esempio, il cattolicesimo ha mantenuto un ruolo preponderante nello spirito collettivo
ad ogni epoca di transizione, segnata quas sempre da un indebolimento della cultura laica
(Graziano, 2007, 188). Di fatto latransizione laica nella societa italiana non € mai avvenuta. Anche
dopo I’unita, quando il nuovo regno fu governato da una classe dirigente liberale, il rapporto con le
masse, a differenza di quanto avvenuto in altri Paesi, € rimasto un monopolio della Chiesa
cattolica. Nel 1918 Antonio Gramsci scriveva che lalotta tra uno Stato raggrinzito e unastrutturai
Cui interessi si erano accumulati in tanti secoli di teocrazia non poteva che concludersi con il
“subordinarsi del liberalismo al cattolicismo™. Gramsci annotava queste righe ala conclusione
della prima guerra mondiale. Le vicende successive non hanno visto un progresso nella direzione
dell’autonomia dello Stato laico. 1l nazionalismo farsesco e autoritario del fascismo, ad esempio,
ebbe due effetti negativi sulla formazione di una religione civile laica: scredito ulteriormente agli
occhi degli italiani I’idea di nazione e, con il Concordato del 1929, consegno alla Chiesa unaserie
di privilegi incompatibili con una societa moderna e laica. Le vicende successive le conosciamo:
un dopoguerra in cui la politica e stata dominata da due culture, quella democristiana e quella

' V. Gustavo Zagrebelsky, Contro la dittatura del presente. Perché & necessario un discorso sui fini, Torino, Einaudi,
2014.
? Citato in Manlio Graziano, Italia senza nazione, Donzelli, Roma, 2007, p. 188.



comunista, entrambe a vocazione internazionalista e non nazionale. La stessa Costituzione italiana,
molto avanzata sotto molteplici aspetti, € comunque frutto di un compromesso di cui le due culture
prevaenti sono state protagoniste. Non € un caso che I’inserimento nella Costituzione del
Concordato tra Chiesa e Stato italiano (art. 7) sia stato deciso grazie a voto favorevole di
democristiani e comunisti (con il voto contrario di socialisti e partiti laici). Per un iper-realismo
che caratterizza ancora oggi la sinistra italiana, i comunisti, infatti, accettarono che la Repubblica
nascesse sotto tutela religiosa. Da dlora nulla & sostanziamente cambiato. La Chiesa esercita
tuttora una sorta di supplenza di religione civile. E’ un caso unico anche trai Paesi cattolici. Non
solo in Francia, nazione nata dopo la rivoluzione all’insegna di una forte laicita di Stato, ma anche
in Austria e in Spagna, la Chiesa ha dovuto confrontarsi con un potere politico solido a partire dal
Cinguecento. In Italiainvece la Chiesa non ha trovato di fronte a sé acun ostacolo. 1l tentativo di
costruire una religione civile non ebbe successo per diverse ragioni che qui non € possibile
indagare®. Di fatto oggi la Chiesa italiana & cosi ramificata e strutturata sul territorio (associazioni,
gruppi di volontariato, ecc.) darendere difficile lalaicizzazione della societa civile. Per piu ragioni.
Da una parte perché questi gruppi svolgono di fatto un’azione di supplenza che fa comodo alle
Istituzioni repubblicane, dall’altra perché la Chiesa ha acquisito solidi interessi da difendere nello
spazio pubblico. E gli interessi, quando s tratta di organizzazioni, spesso contano piu dei valori
dichiarati. Nel campo dell’educazione, in particolare, non pud che esser visto positivamente da
parte cattolica un arretramento dell’intervento diretto dello Stato e delle pubbliche Istituzioni.
Niente di nuovo in tutto cio. E’ infatti “una costante italiana la presenza della Chiesa cattolica cosi
forte e pervasiva da essere in grado di condizionare siala vita pubblica che quella politica” (Garelli,
2014, 9). Come in nessun atro Paese occidentale in Italia la religione maggioritaria incide nella
sfera pubblica: ampio spazio nei media a pronunciamenti politici del Papa e di esponenti religiosi,
presenza costante di Autorita religiose cattoliche accanto a quelle politiche a manifestazioni civili,
intervento diretto su questioni politiche su cui la Chiesa ritiene siano in gioco “valori”
insindacabili, ecc. A fronte della debolezza delle pubbliche Istituzioni la ferma posizione della
Chiesa non é sostanzialmente cambiata. A quanto ci risulta, € ancoravalido il Catechismo del 1992
in cui s parla di “legge morale naturale” a cui tutti gli uomini dovrebbero far riferimento. Il testo
aggiunge che “la legge morale naturale ha come perno I’aspirazione e la sottomissione a Dio”. Per
legge morale naturale si intende dunque quella letta e interpretata dalla Chiesa. Cio significa che né
all’individuo né alla politica viene di fatto viene riconosciuta autonomia di giudizio e di decisione
su temi importanti e specifici. La societa o e cristiana o non e. La posizione ufficiale || dato non e
sostanzialmente cambiata con il nuovo Papa, molto aperto a dialogo e sulle questioni sociai (un
passo avanti rilevante) ma finora sostanzia mente fedele alla tradizione sul piano teologico.

La cittadinanza nelle I ndicazioni nazionali

Le difficoltd nell’individuare una nozione condivisa di cittadinanza s riflettono anche nel testo
ufficiale di riferimento per le scuole della Repubblica, le Indicazioni Nazionali per il primo Ciclo di
Istruzione. Nel capitolo dedicato ala cittadinanza si parla di autonomia della persona, di alleanza
con le famiglie, di apertura a mondo circostante e di confronto con altre culture. La cittadinanza,
ancor oggi legatain primo luogo allo Stato nazionale, viene sfumata in un indistinta partecipazione
ad altre forme di collettivita:

* Per un approfondimento rinvio a Manlio Graziano, op. cit. pp. 181-201; Emilio Gentile, Né stato né nazione. Italiani
senza meta, Roma-Bari, Laterza, 2010; Gustavo Zagrebelsky, Scambiarsi la veste. Stato e Chiesa al governo dell’uomo,
Roma-Bari, Laterza, 2011.



“II sistema educativo deve formare cittadini in grado di partecipare consapevolmente alla
costruzione di collettivita pit ampie e composite, siano esse quella nazionale, quella europea,
guella mondiale. Non dobbiamo dimenticare che fino a tempi assai recenti la scuola ha avuto il
compito di formare cittadini nazionali attraverso una cultura omogenea. Oggi, invece, puo porsi il
compito piu ampio di educare alla convivenza proprio attraverso la valorizzazione delle diverse
identita eradici culturali di ogni studente. La finalita e una cittadinanza che certo permane coesa e
vincolata ai valori fondanti della tradizione nazionale, ma che puo essere alimentata da una varieta
di espressioni ed esperienze personali molto piu ricca che in passato™.

Nei passaggi successivi si ricorda come la nostra scuola debba “formare cittadini italiani che siano
nello stesso tempo cittadini dell’Europa e del mondo”. L’attenzione principale &€ dunque rivolta ai
problemi dell’Europa e dell’umanita tutta intera che “non possono essere affrontati e risolti
all’interno dei confini nazionali tradizionali, ma solo attraverso la comprensione di far parte di
grandi tradizioni comuni, di un’unica comunita di destino europea cosi come di un’unica comunita
di destino planetaria”.

Nel testo si da per scontato che il compito della scuola di formare il cittadino italiano s sia gia
realizzato. Ci s dovrebbe pertanto concentrare su nuovi e piu ampi obiettivi (la convivenza con
dtre culture, la cittadinanza europea e planetaria). Ma la scuola ha veramente esaurito il suo
compito di formare i futuri cittadini alla partecipazione responsabile alla collettivita nazionale? E’
possibile parlare di cittadinanza europea se non a partire dalla costruzione e condivisione di regole
comuni nello spazio collettivo pit vicino a noi, quello dei territori in cui viviamo e della nazione?
Possiamo pensare che questo non sia pit un obiettivo prioritario nello Stato che registrala piu altra
evasione ed elusione fiscale d’Europa, la presenza delle pit importanti criminalita organizzate e
un’ampia disaffezione nel confronti del rispetto delle regole nello spazio pubblico? E perché questa
insistenza sull’alleanza con le famiglie (importante, per caritdl) senza acun accenno a fatto che la
scuola, primo ambiente sociale del bambino, dovrebbe anche segnare un momento di discontinuita
rispetto ala comunitd di appartenenza? E infine, & possibile affrontare le nuove sfide
dell’accoglienza di nuove culture se non sono ben chiari I’identita dello spazio pubblico e delle sue
regole? Nel testo delle Indicazioni pesano piu i non detti che le affermazioni esplicite, di per sé
difficilmente contestabili. Come si sa, pero, il sotto traccia, I’implicito. spesso conta anche di piu di
cio che viene affermato. L’implicito qui € il solidarismo cattolico, coniugato con un
internazionalismo condiviso con latradizione della sinistra.

Versolasocieta multiculturale: laicita o santa alleanza?

In questo quadro un ruolo non marginale gioca la nuova situazione, quelladi una societa sempre piu
plurale in cui s affacciano dtre fedi religiose e altre tradizioni. Quale posizione dovrebbero
assumere le Istituzioni della Repubblica? Come ho gia scritto in un altro contributo (Laicita e
scuola), lareae neutralita delle Istituzioni rispetto atutte le fedi religiose costituirebbe un baluardo
contro nuove eventuali invadenze del religioso nella sfera pubblica. Penso in particolare all’Islam,
ormai la religione piu forte in Italia dopo quella cattolica. Solo uno Stato coerente con i suoi
principi laici pud fare argine contro eventuali richieste religiose in contrasto con I’evoluzione della
nostra societa: richiesta di spazi religiosi nel luoghi pubblici, insegnamento della religione a scuola,
divisone del sessi nelle piscine e nelle palestre, ecc. La storica debolezza delle nostre Istituzioni
potrebbe pero tentare la Chiesa italiana di approfittare della nuova situazione. Invece di sostenere la
laicita delle Istituzioni, si potrebbe cercare di trarre profitto dalla nuova situazione a fine di

V. il mio articolo Costruire la scuola come spazio pubblico in www.enricobottero.com pagina Educazione civile.




estendere lo spazio religioso nella sfera pubblica arginando cosi |a deprecata “secolarizzazione”. Lo
farebbe pensare, ad esempio, la grande disponibilita dimostrata nei confronti della nuova presenza
islamica. Questa disponibilita, molto apprezzata soprattutto in campo progressista, € certamente
giustificata se motivata da richiesta di accoglienza e di riconoscimento del diritto di culto e di
preghiera. Il diritto di culto € una delle basi dello Stato moderno e in Itaia non e ancora
riconosciuto adeguatamente alla comunita islamica. Altra cosa, pero, € a rivendicazione di diritti
culturali che potrebbero incidere sulla neutraita e laicita dello spazio pubblico. Il progressivo
avvicinamento della Chiesa cattolica all’Islam, dai primi tentativi negli anni 70 fino alla recente
costituzione del forum islamo-cattolico, indurrebbe a pensare a una progressiva alleanza tra
ambienti delle due religioni prevaenti a fine di rivendicare un ritorno del religioso nella sfera
pubblica. Dunque, non una neutralita degli spazi pubblici, a cominciare dalla scuola, ma una
sempre maggiore presenza del religioso. Le posizioni ripetutamente espresse da rappresentanti del
mondo islamico vanno in questa direzione (penso, ad esempio, ale posizioni espresse dalla
consigliera comunale di Milano Sumaya Abdel Qader nel primi giorni del 2017 sulla Tv LA7) Per
ora s tratta naturalmente solo di un’ipotesi e questi esiti non sono affatto scontati. Va perd messa
in conto tra le possibilita, vista la debolezza della politica in tema di autonomia dalle Autorita
religiose.

Tra comunita e societa: il rispetto dello spazio di ciascuno € garanzia di una societa
democratica e plurale

A scanso di equivoci (molto facili nel Paese dei gudlfi e dei ghibellini), & bene precisare che quanto
scritto sopra non nasce affatto da un pregiudizio nei confronti della religione. L’appartenenza
comunitaria, sia agli affetti familiari che a un eventuale credo religioso, € una dimensione
importante delle vita di una persona. Nessuna persona puo Vivere senza appartenere a una comunita:
comunita di nascita (familiare, locale, religiosa, ecc.) o di elezione (persone che condividono gli
stessi gusti, le stesse convinzioni politiche, gli stessi interessi professionali, ecc.). E” importante,
pero, che le comunita non esprimano intenzioni di egemonia negli spazi collettivi e non possano
imporsi sulle atre. Ogni cittadino, infatti, gode di tutti i diritti ma deve anche accettare i doveri in
guanto membro di una collettivita piu ampia. La societa accetta le comunita ma rifiuta che esse
possano dettare legge nello spazio collettivo ed esprimersi in modo ostentato occupando gli spazi
pubblici. Tutto cid ha un significato che va ben a di |la della presenza dei segni religios o
dell’insegnamento della religione a scuola. Riguardai limiti daimporre alle eventuali pretese delle
famiglie di imporre alla scuola specifiche scelte pedagogiche o di indirizzo, alle pretese di comunita
locali di prevaere sullacollettivita nazionale su temi di interesse generale, alle pretese di un partito
politico di occupare gli spazi delle Istituzioni per perseguire interessi particolari. Nello stesso
modo, lo Stato non pud demonizzare le comunita limitando i loro diritti in campi che non sono di
sua competenza. E’ quello che, diversamente dall’ltalia, accade nella vicina Francia. Le vicende
frances piu recenti riguardano la proibizione del burkini in alcune spiagge o la polemica
sull’insegnamento dell’arabo come seconda o terza lingua nelle scuole francesi accanto ad altre
(inglese, tedesco, italiano, russo, cinese, ecc.). Si tratta, in entrambi i casi, di polemiche ispirate
soprattutto da ambienti di destra, ancora affezionati alla laicita di lotta sui cui nell’800 € nata la
Terza Repubblica. Si tende a perpetuare, in questo caso, unaformadi religiosita in versione laica
che tende a opprimere ogni manifestazione di cultura minoritaria. Come ha scritto Philippe Meirieu,
anche lui bersaglio dei “repubblicani” francesi, “non si sostituisce una trascendenza introducendone
un’altra, ancor piu trascendente e universale” (Meirieu, 2015, 83). Lo stesso Philippe Meirieu
afferma piu avanti che la laicita e “la possibilita per ogni ragazzo di rendersi autonomo dalla sua
famiglia, di dissentire, di cogliere in falo i suoi genitori, di far veder che egli puo esistere in altro


www.enricobottero.com

modo e altrove” (Meirieu, 2015, 85)°. La laicita & anche in diretta relazione con la cittadinanza.
Cittadino, infatti, non e solo colui che é in possesso di diritti formalmente riconosciuti ma il
soggetto che ha acquisito autonomia e liberta di giudizio insieme alla consapevolezza dei doveri a
lui richiesti in quanto membro di una collettivita. Su questo la scuola puo fare molto anche se non
puod essere la sola ad agire. La scuola €, infatti, la prima e piu importante esperienza di societa. Su
guesto tema ho gia scritto nel mio contributo dal titolo Costruire la scuola come spazio pubblico a
cui rinvio.

Chefare?

Alle proposte indicate in quell’articolo aggiungo due considerazioni di carattere generale. La prima
e di carattere tecnico e riguarda I’autonomia scolastica. L’autonomia nella versione italiana presenta
molti limiti ma, in questo caso, pud anche costituire un vantaggio per gli insegnanti. Con
I’autonomia scolastica le Indicazioni Nazionali hanno sostituito i Programmi. Dunque agli
insegnanti non vengono dettati contenuti specifici di apprendimento e cio vale anche per
I’educazione alla cittadinanza. Valgono invece alcuni principi generali su cui, come ho gia
segnalato, e difficile non convenire. Tutte le azioni che ho ipotizzato (come altre che gli insegnanti
vorranno elaborare nella loro inventivita pedagogica) sono dunque coerenti con le linee di
indirizzo presentate nelle Indicazioni. La seconda osservazioni € pedagogica. Nel documento cui ho
fatto riferimento scrivevo:” Entrare in relazione attraverso oggetti culturali significa sottomettersi
ad essi, alle loro regole preesistenti. Quando incontro un testo, devo assoggettarmi alle sue regole di
costruzione, ai suoi contenuti. In campo scientifico devo cercare la verita, indagare le ragioni di un
fenomeno e non fidarmi di cio che mi dice qualcuno investito di autorita esterna. Il primo compito
dell’attivita di insegnamento é dunque aiutare I’allievo a costruire 1’oggetto e ad interagire con esso
secondo esigenze di precisione, esattezza e verita”. Di qui la necessita di coltivare I’abitudine
all’argomentazione razionale. E’ evidente la relazione tra I’argomentazione razionale e il patto
sociale di convivenza democratica. La prevalenza dell’argomentazione razionale sull’opinione
urlata € il fondamento del vivere civile. In questo caso, infatti, non prevale un’autorita dogmatica
dotata di maggior potere o cultura ma un’esigenza di verita e di ricerca rigorosa. E’ tuttavia bene
aggiungere che la sottomissione all’argomentazione razionale non puo bastare. Dietro presunte
giustificazioni razionali s potrebbero infatti nascondere pericolose forme di intolleranza. Nella
storia & gia accaduto. Per questo & importante che gli alievi imparino ad entrare in una relazione
pacificata con gli atri, a scambiarsi le idee nel rispetto reciproco. Insomma, non e solo questione di
competenze logiche e razionali maanche di empatiacon gli altri. Come haben sottolineato Martha
Nussbaum, “I’allievo deve imparare ad identificarsi con gli altri, a vedere il mondo attraverso i loro
occhi e a sentire le loro sofferenze attraverso I’immaginazione. Solo in questo modo le altre persone
possono diventare reali ed essere pensate come uguali” (Nussbaum, 2011). Imparare a vedere
I’altro non come un oggetto ma come una persona simile a sé non é un fatto scontato. Tutto ci0
deve essere appreso. Ad esempio, Martha Nussbaum suggerisce |a necessita di praticare spesso la
discussione, non come semplice confronto di opinioni, spesso sterile, ma con regole precise che
evitino a singolo di rinchiudersi in posizioni precostituite. E’quello che veniva praticato in molte
esperienze delle scuole attive (Cousinet, Freinet, Decroly, Oury, ecc.). Nussbaum ricorda anche il
ruolo dell’incontro con la letteratura e le arti nella costruzione di quelle che chiama “emozioni
democratiche”. Lo scrittore & colui che ha la capacita di immaginare I’effetto che fa mettersi al
posto di un’altra persona, incarnarne lo sguardo e i sentimenti, comprendere le sue emozioni e i Suoi
desideri. Nell’incontro con il testo andrebbe dunque data fin da subito la possibilita di

> Per un’educazione alla laicita intesa come sinonimo di liberta di coscienza e di fraternita e non come giustificazione
per stigmatizzare culture minoritarie v. Rokhaya Diallo, Jean Baubérot, Comment parler de laicité aux enfants, Editions
le Baron perché, 2015.



un’interpretazione per non fermarsi  ala sola dimensione dell’analisi. 1l testo va lasciato parlare,
riattualizzandolo. Di questo avevo scritto ampiamente ne | sapere didattico (Bottero, 2003). In quel
volume cercavo di far emergere un’idea di conoscenza che coinvolgesse tutti i significati
dell’esperienza, allargando il campo ben al di |a degli spazi, spesso angusti, in cui un cognitivismo
troppo segnato dalla tradizione dell’empirismo logico sembrava averla confinata. Fondare
I’insegnamento anche sulla conoscenza intuitiva e sulla capacita immaginativa aiuta la riflessione su
di sé e la metaconoscenza. Un compito arduo, ma importante, se intendiamo promuovere la
crescitadi cittadini liberi, responsabili e aperti agli altri.

Bibliografia
Enrico Bottero (2003), | sapere didattico. Forme, genesi, direzioni, Bologna, Clueb.

Rokhaya Diallo, Jean Baubérot, Comment parler de laicité aux enfants, Editions le Baron perché,
2015.

Franco Garelli (2014), “Religione e politica in Italia: i nuovi sviluppi”, in Quaderni di sociologia,
n. 66, pp. 9-26.

Emilio Gentile (2010), Né stato né nazione. Italiani senza meta, Roma-Bari, Laterza.

Manlio Graziano (2007), Italia senza nazione?Geopolitica di un’identita difficile, Roma, Donzelli

Manlio Graziano (2014), Guerra santa e santa alleanza. Religioni e disordine internazionale nel
XXI secolo, Bologna, Il Mulino.

Philippe Meirieu (2015), Fare la Scuola, fare scuola. Democrazia e pedagogia, Franco Angeli,
Milano.

Martha Nussbaum (2011), Non per profitto. Perché le democrazie hanno bisogno della cultura
umanistica, Bologna, Il Mulino.

Gustavo Zagrebelsky (2011), Scambiarsi la veste. Stato e Chiesa al governo dell’uomo, Roma-Bari,
Laterza.

v. Gustavo Zagrebelsky (2014), Contro la dittatura del presente. Perché € necessario un discorso
sui fini, Torino, Einaudi.






