
L’EDUCAZIONE  È CONTRO IL PREGIUDIZIO PERCHÉ 
VUOLE RENDERCI LIBERI 

 
 
Il pregiudizio è vecchio quanto la società umana. Ha infatti esercitato una funzione sociale  
rendendo completamente chiaro ciò che è indefinito.  Si esorcizzano infatti le paure e, 
soprattutto, ci si assolve da ogni responsabilità. E’ però un passo all’indietro della società, 
un ritorno al maschio primitivo che rifiuta ogni diverso facendone un nemico, un 
misconoscimento di tutta la tradizione biblica, che a partire dall’episodio di Caino (in cui 
Dio lo punisce ma lo salva) ci ha aiutato a elaborare il riconoscimento dell’altro. In 
momenti di grave crisi economica o di scoppio di grandi pestilenze  o di guerre vi è  stato 
spesso chi ha individuato i responsabili in facili capri espiatori: gli ebrei, gli zingari, gli 
stranieri immigrati, in una parola l’ “altro” che, non essendo del tutto assimilato al gruppo 
maggioritario, lo turba e provoca rifiuto. Ci sono pregiudizi più radicati che si sono da 
secoli sedimentati nelle coscienze e che hanno una natura molto particolare (quello contro 
gli ebrei) ed altri di più recente conio. Tutti, in ogni caso, pur nelle differenze, segnalano  la 
costruzione di un nemico immaginario anche contro ogni evidenza empirica. Ciò perché, 
come ben sanno i ricercatori sociali, la percezione della realtà e la realtà sono cose ben 
diverse. Poiché nessuno di noi ha conoscenza di tutto siamo continuamente tentati di 
operare semplificazioni quando parliamo di ciò che non conosciamo bene. Quando le 
riserve razionali vengono meno in modo definitivo si costruisce un vero e proprio 
pregiudizio. I pregiudizi vengono alimentati attraverso campagne culturali, politiche e 
religiose che utilizzano ad arte erronee conoscenze scientifiche o addirittura fatti 
inesistenti per riversare su altri le rabbie popolari. Essi riemergono periodicamente, a volte 
paradossalmente, anche in chi si proclama avversario di ogni pregiudizio (il caso più 
emblematico è quello di Voltaire, che  nel Trattato di metafisica scrive che i neri sono 
inferiori perché a metà strada tra gli europei e le scimmie). 
In questi ultimi anni assistiamo al preoccupante riemergere di antichi e mai sopiti 
pregiudizi. I recenti attacchi violenti contro i campi nomadi o  gruppi di immigrati (i 
lavoratori di colore in Calabria o i senegalesi a Firenze) sono solo alcuni degli eventi di 
una lunga serie che ha interessato anche altri paesi europei. Oggi per chi vuole alimentare 
e sfruttare il pregiudizio il terreno è  particolarmente fertile. Globalizzazione dei mercati  e 
crisi economica hanno fatto crescere le paure e le diffidenze dei popoli dell’Occidente, 
timorosi di perdere il loro benessere  e lo status acquisito nei secoli. Su queste paure non 
manca chi cerca di lucrare in termini di consenso. Crescono partiti e movimenti xenofobi, 
che  attraverso un’intelligente e capillare pedagogia sociale  hanno alimentato  le tossine 
del pregiudizio. La conseguenza è che, ad esempio, sta diventando luogo comune, e 
pertanto “verità” accettata, che i nuovi immigrati rubino il lavoro agli italiani. E’ 
palesemente falso, come dimostrano tutte le indagini, ma, come sappiamo, chi crede nel 
pregiudizio non cerca la verità reale, ma una sua immagine distorta, quella che risponde 
alle sue aspettative. Se poi qualcuno piuttosto autorevole gli dà ragione il gioco è fatto. 
Ragionare è troppo complesso, meglio le scorciatoie, le avventure che parlano agli istinti 
profondi.  
Una novità preoccupante è l’uso sempre più massiccio della rete per alimentare odio e 
pregiudizio. Nel documento finale del Comitato di indagine conoscitiva sull’antisemitismo 
presentato il 17 ottobre 2011 a Montecitorio emerge che Internet e in particolare i blog e i 
social network (Facebook, YouTube, Twitter), sono diventati i mezzi principali per la 
diffusione di tematiche antiebraiche e razziste. Lo ricorda  Stefano Gatti sul Bollettino della 
Comunità ebraica di Milano, che aggiunge: “L’Osservatorio sul Pregiudizio Antiebraico del 
CDEC di Milano ha trovato nel 2011 circa 60 spazi online che rilanciano temi 
esplicitamente antiebraici, il loro numero si è costantemente accresciuto, sino ad 



aumentare di più del 50% nel giro di quattro anni”1. Ma c’è di peggio. Secondo la ricerca, 
alcuni siti che operano una lettura negazionista, o fortemente riduzionista del genocidio 
antiebraico, sono gestiti da insegnanti. 
Tutto ciò deve allertarci anche perché si è indebolita la rete sociale che in precedenza  
conteneva i conflitti nutriti dall’odio. I partiti di massa, la Chiesa Cattolica del Concilio 
Vaticano II, movimenti e associazioni, nella normale dialettica democratica, hanno 
garantito dal dopoguerra in poi la coesione  e il riconoscimento reciproco dei gruppi sociali. 
Oggi essi hanno perso forza, cambiato atteggiamento, o sono scomparsi,  né lo Stato può 
sostituirli, non essendo mai stato riconosciuto dagli italiani come un contenitore comune. 
Inutile dire che anche la scuola “aziendalizzata”, meno Istituzione e più semplice servizio, 
è diventata più debole. L’istituzione incarna valori comuni, il semplice servizio risponde a 
domande degli utenti/clienti. Dunque è un attore tra gli altri, meno credibile perché meno 
sacralizzato. Restano gli insegnanti a incarnare la scuola, il loro patrimonio di idee e di 
conoscenze. Ma sono più soli perché l’Istituzione  è più debole. E non mancano tra loro, 
ahimè, quelli che il pregiudizio non lo combattono ma addirittura lo sostengono. La 
responsabilità di queste persone è doppia, perché  vengono meno non solo ai doveri di 
cittadinanza ma anche a quelli professionali ed educativi. Detto ciò, viene da chiedersi 
dove stavano in questi anni di lunghe derive le classi dirigenti, ma qui il discorso ci 
porterebbe lontano. 
Con queste analisi non intendo alimentare il pessimismo perché credo che, anche oggi la 
scuola debba e possa raccogliere la sfida educativa. E’ meglio farlo, però, dopo un’analisi 
impietosa e rigorosa piuttosto che formulare inutili auspici senza conoscere la storia e 
senza interrogarsi. Concordo pertanto con Georges Bensoussan,  uno tra i più noti 
studiosi dell’antisemitismo e della Shoah, quando ricorda il rischio che stiamo correndo: la 
banalizzazione della memoria, attraverso la costituzione, soprattutto in Europa, di una 
sorta di “religione civile”.  Ridurre la memoria a dovere, ricorda Bensoussan, rischia di 
divenire la migliore maniera di dimenticare. Parlando degli insegnanti, egli aggiunge che è 
necessario “far comprendere loro che la Shoah non è la storia di una persecuzione come 
un’altra. Non sta nelle pagine commoventi di Anna Frank, non si può risolvere limitandosi 
a predicare pietà e tolleranza. Ma con la volontà di studiare la Storia”2. Valentina Pisanty, 
nel suo libro Abusi di memoria va ancora oltre e precisa: “Il difetto  sta nel manico, e cioè 
nella scelta di rubricare la rievocazione della Shoah sotto la categoria della Memoria 
anziché della Storia”. 
A partire da queste premesse provo a indicare alcune linee su cui si può operare per 
rileggere la storia con rigore e senza tentennamenti.  Proviamo, ad esempio, con gli alunni 
a leggere la storia (che a scuola è soprattutto quella dell’Occidente)  non solo come storia 
evenemenziale, sociale o economica ma anche come storia dei pregiudizi contro alcuni 
gruppi sociali. Un’analisi attenta farà certamente emergere fatti insoliti e poco noti che ci 
aiuteranno a relativizzare i nostri punti di vista. Relativizzare, come ci ricorda spesso 
Gustavo Zagrebelsky, ci aiuta a comprendere l’altro a ridurre assolutismi ed egolatrie. I 
testi scolastici non dedicano molto spazio a questo angolo visuale di lettura della storia. E’ 
necessario rivolgersi a pubblicazioni specifiche. Metto pertanto a disposizione di tutti una 
breve e parziale bibliografia di testi che potranno essere utilizzati  dall’insegnante e dagli 
alunni delle classi superiori (v. in calce a  questo documento).  
Poiché il pregiudizio agisce nell’inconscio individuale e collettivo, nelle paure ed emozioni 
profonde, si dovrà però andare oltre la conoscenza dei fatti.  E’ necessario parlare, 
discutere, elaborare, in una parola interpretare, nella consapevolezza che il pregiudizio 
                                                
1 Cfr. il Bollettino della Comunità ebraica di Milano del 7 dicembre 2011 (v. Sito web della Comunità ebraica di 
Milano) 
 
2 Intervista a Guido Vitale, in “Pagine ebraiche”, n.2 – febbraio 2012. 



non è dell’altro ma si alligna subdolamente dentro di noi. E’ dunque importante non 
limitarsi alla lezione oggettiva. A partire da un problema (Perché molte persone hanno 
opinioni negative dei Rom? Perché molte persone pensano che gli ebrei abbiano un 
rapporto particolare con i soldi?3) si può andare a ricercarne le fonti sia nella storia 
passata che nell’attualità, per concludere poi con le conseguenze che sarebbe necessario 
trarre nei nostri comportamenti quotidiani. Sarà certamente un lavoro difficile e non privo di 
ostacoli, ma quale educazione è mai stata facile? L’ottimismo ci deve venire dai giovani, 
che sanno guardare al futuro e sono meno condizionati di noi dai pregiudizi del passato. A 
noi tocca guidarli informandoli correttamente (naturalmente dopo esserci interrogati a 
nostra volta ed esserci sforzati di riconoscere i nostri pregiudizi).  

 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
Giuseppe Faso, Lessico di razzismo democratico. Le parole che escludono, DeriveApprodi, Roma, 
2010. 
 
Gian Antonio Stella, Negri, froci, giudei e co. L'eterna guerra contro l'altro, Rizzoli, Milano. 
 
Chiara Volpato, Deumanizzazione,  Laterza, Roma-Bari, 2013. 
 
Jules Isaac, Genèse  de l’antisemitisme, Calmann-Lévy, Paris, 1956. 
 
M. Wieviorka, Il razzismo, Laterza, Roma-Bari,  2000. 
 
G. L. Mosse, Il razzismo in Europa. Dalle origini all’olocausto, Laterza, Roma-Bari, 2009. 
 
M. Ghiretti, Storia dell’antigiudaismo e dell’antisemitismo, Bruno Mondadori, Milano, 2002. 
 
C. Mannucci, L’odio antico: l’antisemitismo cristiano e le sue radici, Mondadori, Milano, 1993. 
 
A. Burgio (a cura di), Nel nome della razza: il razzismo nella storia d'Italia 1870-1945,  Il Mulino, 
Bologna, 2000. 
 
Valentina Pisanty, La difesa della razza, Bompiani, Milano, 2006. 
 
R.Taradel, L’accusa del sangue, Editori Riuniti, Roma, 2007. 
 
I. Mereu, Storia dell’intolleranza in Europa. Sospettare e punire: il sospetto e l'Inquisizione 
romana nell'epoca di Galilei, Mondadori, Milano, 1979. 
 
Kewy Guenter, La persecuzione nazista degli zingari, Einaudi, Torino, 2002. 
 
Pino Petruzzelli, Non chiamarmi zingaro, Chiarelettere, Milano, 2008. 
 
Georges Bensoussan, Genocidio. Una passione europea, Marsilio, Padova, 2009. 
 
                                                
3 Dall’indagine ISPO (Istituto per gli Studi sulla Pubblica Opinione di Milano) pubblicata nel 2005 risulta che secondo 
il 42% degli intervistati “gli ebrei hanno un rapporto particolare con i soldi” e secondo il 12% “mentono quando 
sostengono che il nazismo ne ha sterminati milioni nelle camere a gas”). Cfr. www.osservatorioantisemitismo.it 
(Indagini e analisi). 



Valentina Pisanty, Abusi di memoria. Negare, banalizzare, sacralizzare la Shoah, Bruno 
Mondadori, Milano, 2012.  
 
Santino Spinelli, Rom, genti  libere, Baldini e Castoldi, Milano, 2012 
 
 
Alberto Cavaglion (a cura di), Dizionario dell’Olocausto, Einaudi, Torino, 2007 (ripubblicato dal 
Gruppo Repubblica - L’Espresso in occasione della Giornata della memoria 2012). 


