
SCUOLA MATERNA, PRIMA SCUOLA 
 

(pubblicato sulla Rivista “Infanzia” , n. 5/2009) 
 

Philippe Meirieu, pedagogista francese autore di numerosi opere, alcune delle quali tradotte anche 
in italiano, professore di Scienze dell’educazione all’Università Lumière Lyon II, ha  svolto un 
interessante intervento il 5 luglio 1998 a Tarbes in occasione del Congresso dell’Associazione 
generale degli insegnanti di scuola materna  dell’insegnamento pubblico (AGEEM )). L’AGEEM, 
fondata nel 1921, ha per obiettivo l’approfondimento di tematiche educative al fine di sostenere 
l’intervento educativo nelle scuole materne pubbliche francesi. In particolare. L’Associazione 
intende   far conoscere a tutta la scuola le esperienze innovative  più significative orientate al 
rispetto dei bisogni specifici dei bambini della fascia di età 2 – 6 anni (cfr. 
http://www.ageem5962.com). L’intervento di Meirieu, che qui presentiamo tradotto in lingua 
italiana suddiviso in due parti (la seconda sarà pubblicata nel prossimo numero), è disponibile in 
lingua francese sia sul nostro sito che sul sito curato dallo stesso Meirieu (www.meirieu.com). Il 
pedagogista francese tocca alcuni basilari temi educativi: la dialettica continuità / discontinuità 
nella crescita del bambino, il rapporto tra ruolo dello  sviluppo endogeno e  ruolo degli interventi 
educativi esterni (con il rischio, di stretta attualità, di una separazione delle conoscenze tecniche 
dallo sviluppo globale della persona), lo stretto rapporto esistente tra apprendimenti di tipo 
cognitivo e rituali di vita collettiva (il “vivere insieme”), la questione della disciplina (oggi di 
particolare attualità sia in Francia che in Italia), la crescita del soggetto in rapporto alla conquista 
della padronanza di sé. L’intervento si conclude con un appello al ruolo centrale della scuola, e in 
particolare della scuola materna, come servizio pubblico,  oggi sotto attacco   a causa di politiche 
nazionali che si affidano sempre più alle presunte  virtù della concorrenza per mascherare il loro 
progressivo disimpegno sul terreno  educativo. 

 (Enrico Bottero) 

 
 

Philippe Meirieu* 
 

Sono qui prima di tutto per testimoniare  la mia solidarietà  nei vostri confronti e la mia 
ammirazione per la vostra attività educativa.  Le mie ricerche, in particolare in materia di 
apprendimento, si sono orientate soprattutto sulla fine della scuola primaria, la scuola media e la 
scuola superiore. Nondimeno, più di  una volta nel corso della mia vita professionale ho avuto 
l’occasione di osservare da vicino ciò che accade nella scuola materna, grazie soprattutto ai molti 
studenti e studentesse  che hanno lavorato con me sulle scienze dell’educazione e che provenivano 
dalla scuola dell’infanzia e ai convegni e alle attività organizzate dalla vostra associazione a cui ho 
partecipato. Più di recente, mi sono occupato di scuola materna occasione di un certo numero di 
trasmissioni  che abbiamo avuto il piacere e la possibilità di trasmettere sul canale televisivo 
educativo in cui opero (www.capcanal.com). 
 
 
* Philippe Meirieu è Professore di Scienze dell’Educazione  all’Università Lumière Lyon II. In Francia ha diretto  l’INRP (Istituto 
Nazionale di Ricerca Pedagogica) e l’IUFM (Istituto universitario di formazione degli insegnanti) di Lyon. Attualmente dirige anche 
Cap Canal, un canale televisivo dedicato all’educazione. 
 



 
Ci tenevo a intitolare il mio intervento “Scuola materna, prima  scuola” (Ecole maternelle, école 
première).  Prima di tutto perché, a rischio di scandalizzarvi e malgrado il rispetto che ho per 
Pauline Kergomard, credo che l’espressione “scuola materna” sia obsoleta. Ritengo sia legata a 
un’epoca ormai trascorsa in cui l’educazione della prima infanzia era considerato compito solo 
femminile e in modo particolare delle madri. Per di più credo si tratti di una formula generatrice di 
malintesi:  con essa si lascia intendere che questa scuola prolungherebbe semplicemente l’azione  
della famiglia e resterebbe condizionata da una pedagogia dell’affettività. Per alcuni, poi, la nozione 
di scuola materna rinvia a una sorta di modello intermedio. Non si tratterebbe di una scuola a tutti 
gli effetti, ma di una forma di scuola destinata a restare nel “pre”: pre-apprendimento, pre-scolare, 
pre-sociale, ecc. Io credo che sia necessario riconoscere alla scuola materna francese  uno statuto di 
vera scuola e allo stesso tempo uno statuto di scuola che fonda la scolarizzazione. E’ per queste 
ragioni che propongo di chiamarla “prima scuola” (école première)  e vi suggerisco di accogliere 
questa proposta. “Prima scuola”  significa che cronologicamente è la prima delle scuole, ma anche 
che è in primo luogo una scuola e una scuola essenziale  sia per il successo scolastico del bambino 
che per la costruzione di una società democratica più giusta e solidale. 
Per illustrare  questa proposta, vorrei  svolgere quattro tipi di osservazioni  a proposito di  altrettante 
sfide  fondamentali. Innanzitutto, prenderò in considerazione la scuola materna nel suo quadro 
istituzionale mettendo in luce gli aspetti di continuità  e di  rottura  che sono alla base di ogni vera 
educazione. In seguito prenderò in esame  la scuola materna come luogo di un’attività educativa 
capace di dialettizzare lo sviluppo e gli apprendimenti. Quindi svolgerò alcune considerazioni 
sull’interazione, fondamentale nella scuola materna, tra il vivere insieme e lo sviluppo delle 
conoscenze. Infine, insisterò su ciò che mi sta particolarmente a cuore in questo momento: la scuola 
materna come luogo della formazione di un bambino-soggetto,  a dispetto di ogni tentazione di 
riduzione del bambino a mero oggetto. 
 
 
La scuola materna: continuità e rottura 
 
Il filosofo Alain ha condannato esplicitamente una scuola troppo affettiva. Egli affermava con forza 
che la scuola dovrebbe rompere con l’universo familiare, offrire  al bambino una salutare 
indifferenza, costruire un clima che permetta l’esercizio sereno della ragione universale. I suoi 
slogan possono, naturalmente, essere considerati eccessivi e  in scarsa sintonia con la sensibilità 
contemporanea. Tuttavia, nelle affermazioni di Alain c’è qualcosa di  profondamente esatto e  
tuttora di attualità. La scuola non è la famiglia. E’ un’istituzione orientata a superare le storie dei 
singoli  e le affinità elettive. La scuola non è una “comunità”, se per comunità  si intende il luogo 
che riunisce le persone legate tra loro da forze centripete  e che condividono gusti, convinzioni 
ideologiche o religiose, che si scelgono reciprocamente  per vivere insieme  un’esperienza di vita 
collettiva. La scuola è una società in cui si apprende a vivere e lavorare insieme indipendentemente 
dalle nostre affinità. Non fraintendiamo: le comunità hanno evidentemente il diritto di esistere. Noi 
non potremmo vivere senza un legame comunitario. Tuttavia una società richiede anche la presenza 
di luoghi in cui le persone lavorano insieme, rispettano le loro differenze, rinunciano a invadere lo 
spazio pubblico con le loro preoccupazioni private  e tentano di costruire e rispettare le regole  che 
appartengono all’interesse collettivo. Se è vero che l’esistenza di comunità è cosa perfettamente 
normale, è anche vero che una scuola fondata su un modello comunitario sarebbe del tutto in 
contrasto con l’ideale repubblicano. E’ per questa ragione che uno dei valori primari della scuola è 
la composizione casuale delle classi: una classe è un insieme di persone che non si scelgono tra 
loro. E’ anche un bene che non si scelgano perché la casualità è un valore (si vedano, ad esempio, le 
Corti d’Assise della Repubblica) essendo l’espressione stessa del progetto repubblicano e 
dell’ambizione democratica: costruire un collettivo superando le affinità psicologiche, sociologiche 
e ideologiche. Bisogna insistere su questo punto perché si sostiene troppo, un po’ dovunque, il 



punto di vista di una scuola materna fondata sull’affettività il cui obiettivo principale sarebbe quello 
di star bene insieme. Naturalmente non si tratta certo di rovesciare le cose. A scuola non ci si 
propone di star male insieme né, a maggior ragione, di coltivare i conflitti. Nondimeno il progetto 
della scuola francese – compreso quello della scuola materna che ne è una componente essenziale – 
non è centrato sull’obiettivo che i bambini  vivano bene insieme.  Ciò che è importante è che si 
ritrovino in uno spazio pubblico nel quale possano giungere a vivere insieme per apprendere 
insieme, il che non è proprio la stessa cosa. 
A questo scopo la scuola materna è un luogo decisivo e gioca un ruolo fondamentale. Essa segna 
una rottura con la comunità familiare o sociale. Affinché questa rottura sia accettata e resa 
costruttiva,  la scuola deve farne un oggetto di impegno specifico, collocarla all’interno di un 
percorso, fare in modo che non sia vissuta come violenza, sradicamento, tradimento ma piuttosto 
come un modo di crescere, di scoprire nuovi modi di vita e nuovi orizzonti  che permetteranno di 
ritornare nello spazio comunitario più ricchi e più liberi. 
E’ per questa ragione che la scuola materna riconosce l’alunno come “un bambino della famiglia” 
ma lo tratta come “un bambino della società”. Essa gestisce questo passaggio, costruisce questa 
transizione e fa in modo che ogni alunno la viva al meglio. Per questo bisogna accogliere ogni  
bambino così com’è, senza costringerlo ad abdicare alla propria identità, ma aiutandolo ad accettare 
le regole che un collettivo dotato di un proprio progetto  (in questo caso “apprendere insieme”) deve 
imporre a ognuno dei suoi membri. C’è dunque una rottura, ma essa è possibile (è il paradosso di 
ogni rottura) solo se viene collocata all’interno di una continuità. Senza continuità la rottura diviene  
normalizzazione dall’esterno, imposizione di un’abdicazione  del proprio io, ciò che provocherebbe, 
immancabilmente, un senso di persecuzione e un ripiegamento identitario. 
Un tempo l’educatore portava il bambino dal precettore, al di fuori della cerchia familiare. 
L’“accompagnamento” consiste nel passare da un mondo all’altro, percorrere il cammino che 
conduce verso l’alterità, favorire la separazione, esorcizzare le paure, facilitare l’elaborazione del 
lutto da parte di un soggetto che, spesso con dolore, scopre che non solo non è al centro del proprio 
nido ma che il proprio nido non è al centro del mondo. In questo modo, la rottura non è possibile 
che nell’ambito di una continuità, dato che l’evoluzione del bambino non è una successione di 
metamorfosi miracolose decise dagli adulti ma un’interazione complessa, che si produce nel tempo, 
tra un soggetto e un contesto, una persona singola e le sue nuove esperienze, un bambino e i suoi 
apprendimenti.  E’ il bambino reale, così come ci arriva a scuola, che impara e viene trasformato 
dagli apprendimenti. La sua identità si costruisce in una relazione con l’alterità, relazione che 
l’educazione deve accompagnare affinché non susciti ripiegamento su di sé o rigetto. Per 
definizione, noi apprendiamo dall’altro. Ciò accade quando si accetta  di lasciarsi “alterare” da lui, 
di confrontare ciò che si pensa con ciò che lui dice, ciò che noi siamo con ciò che lui è. 
L’“alterazione” è possibile solo se si resta così se stessi da non temere di essere annullati 
dall’interlocuzione con l’altro e se ci si apre a lui almeno per capire che cosa ci può portare. 
In realtà, la scoperta dell’alterità costituisce il nucleo centrale del processo educativo. Apprendere è 
lasciarsi prendere da e nell’alterità.  E’ scoprire e accettare che ci sono persone che appartengono ad 
altre famiglie, ad altri quartieri, ad altri comuni, ad altri paesi. Sta anche nel fatto che queste 
persone possano vivere diversamente da noi, non parlare come noi, non pensare come noi ma 
condividendo con noi la “condizione umana”. Apprendere è comprendere altre lingue, lingue che 
non si comprendono immediatamente ma di cui si tenta a poco a poco di squarciare il mistero: 
lingue straniere, lingua dell’astrazione matematica,  lingue della creazione artistica, lingue elaborate 
dagli uomini nel corso della loro storia. Apprendere è ampliare progressivamente  i confini del 
proprio pensiero, integrarvi elementi nuovi, sempre più distanti dalle nostre preoccupazioni 
immediate ma che permettono, via via,  di comprendersi e di comprendere il mondo. Tutto il 
movimento dell’ “Educazione Nuova”, da Claparède a Cousinet, da Wallon a Piaget, nonostante le 
differenze interne su molti aspetti, concorda nell’affermare l’importanza psicosociale, cognitiva e 
sociale di questo approccio. E’ lo stesso movimento che vediamo all’opera  nel lavoro di 
decentramento che  investe il bambino quando cerca di comprendere ciò che spinge un compagno 



ad agire diversamente da lui, come pure nella ricerca scientifica  che si impegna a creare modelli 
originali capaci di integrare elementi nuovi o nella decisione democratica che cerca di superare gli 
interessi individuali per individuare ciò che è di competenza del “bene comune”. 
Vediamo dunque fino a che punto la scuola materna è una “prima scuola” e, ancor più, una “scuola 
principe”, matrice, in un certo senso, degli obiettivi e del compito della nostra istituzione scolastica. 
Essa opera sull’articolazione fondamentale  di sviluppo personale, sociale e politico, sul più vicino, 
sul più concreto, sul più vivo.  
Per essere più precisi, e  a rischio di essere presi in giro da qualche mente raffinata come quelle che 
scrivono le leggi sulla scuola, si potrebbe dimostrare che nulla è più centrale in educazione (e non 
solo in senso simbolico) che agire con discernimento su questioni  in apparenza insignificanti come 
il ciuccio o l’orsacchiotto.  Voi sapete bene quanto sia importante, a scuola, superare  l’uso del 
ciuccio. Anche se può permettere, per un po’ di tempo, di assicurare la continuità tra la famiglia e la 
scuola, esso favorisce il ripiegamento del bambino su se stesso, impedisce la comunicazione e di 
accedere al linguaggio, a tutti i linguaggi. Il ciuccio è ciò che impedisce di entrare in relazione con 
l’altro perché riconduce al piacere della bocca e rinchiude nel godimento narcisistico orale. Non si 
può ovviamente, eliminare il ciuccio con la violenza ma bisogna insegnare gradualmente a farne a 
meno. Questo è un vero impegno professionale. Osservando i numerosi adulti o adolescenti 
aggrappati ai loro ciucci simbolici – protesi tecnologiche o sostanze chimiche – non ci si può che 
dispiacere del modo  in cui oggi  viene derisa  l’opera degli insegnanti e delle insegnanti della 
scuola materna. Al contrario, bisognerebbe dimostrare a che livello sia decisiva, in particolare 
quando permette di passare dal ciuccio all’orsacchiotto. L’orsacchiotto è un oggetto personale che 
ci si porta dietro  ed è separato dal proprio corpo. E’ qualcosa che si può mostrare, di cui si può 
parlare  e da cui  si impara a staccarsi senza peraltro abbandonarlo completamente.  L’orsacchiotto 
instaura una relazione mentre il ciuccio isola. 
Al di la di questi aspetti c’è tutta l’opera di cui si fa carico la scuola materna a proposito del 
rapporto scuola – famiglia: portare qualcosa da casa a scuola e da scuola a casa, discutere, in 
ciascuno dei due contesti, di ciò che ci si è portati dietro, comprendere ciò che si può portare o no. 
Tutto ciò permette di far dialogare tra loro, e insieme distinguere,  lo spazio privato e lo spazio 
pubblico. E’ questo un comportamento di fondamentale importanza, purtroppo non ancora del tutto 
acquisito perfino nella scuola media (nello stesso tempo,  si ridicolizzano  coloro che, nella scuola 
materna, si sforzano di metterne in luce l’importanza). 
Infine, non si insisterà mai troppo sull’insieme degli apprendimenti  che nella scuola materna 
devono permettere al bambino, una volta diventato alunno, di trovare a poco a poco la giusta 
distanza rispetto al mondo della famiglia. Ciò che è fondamentale è costruire la capacità di spiegare, 
di argomentare, di far vedere ciò che è riuscito a fare da solo senza, d’altra parte, rifiutare le persone 
che ama.  E’ di aiuto all’emancipazione la possibilità di accedere alle conoscenze oggettive che non 
dipendono da una transazione affettiva ma da un’esigenza di precisione, di esattezza, di verità. 
Facendo ciò la scuola non fomenta affatto l’aggressività del bambino verso la sua famiglia. Al 
contrario, essa libera l’affettività dalle sue costrizioni normalizzatrici. Permette, nello stesso tempo, 
al bambino di non essere limitato alla sua appartenenza familiare e di poter vivere altrove, per 
mettersi in gioco, scoprendo il proprio sé. 
Ecco dunque fino a che punto la scuola materna è una “prima scuola”. Essa incarna al più alto 
livello il progetto di un’educazione dialettica, che articola continuità e rottura permettendo agli 
alunni di assumere se stessi, anche nei loro comportamenti più semplici, come soggetti allo stesso 
tempo radicati ed emancipati. La sfida è alta: soggetti senza radici cercano disperatamente la loro 
origine e ricadono spesso nella violenza e nella trasgressione, soggetti senza emancipazione 
diventano facilmente preda di tutte le spinte e di tutti i fanatismi. 
 
 
 
 



 
La scuola materna al centro della dialettica tra sviluppo e apprendimento 
 
Non riprendo qui il dibattito tra Vygotskij e Piaget sui rapporti tra sviluppo e apprendimento. E’ una 
questione complessa. Vorrei semplicemente far notare  fino  a che punto su questo aspetto l’attuale 
situazione sia preoccupante e caricaturale. Forse abbiamo insistito troppo in questi ultimi anni, nei 
discorsi pedagogici, sullo sviluppo e il suo carattere endogeno. Forse abbiamo un po’ abusato  delle 
metafore campestri dello sbocciare, dei sensi e del giardiniere. 
Per comprendere il senso e la portata di queste affermazioni bisognerebbe condurre  una sottile 
analisi epistemologica dei testi, distinguere  ciò che rimanda a referenti teorici da ciò che 
rappresenta una sorta di richiamo polemico, mettere in evidenza che la funzione della posizione 
“spontaneista”  è di regolare la posizione volontarista richiamando così l’impossibilità di ridurre la 
crescita del bambino alle azioni che si esercitano su di lui e liberare le contraddizioni costruttive che 
aprono spazi all’inventività didattica. In breve, si tratta di osservare sia i discorsi che le pratiche con 
occhio attento.  Si preferisce invece isolare qualche affermazione, estrapolarla dal suo contesto, 
esagerarne il valore allo scopo di screditare un lavoro di lunga data, gettare il dubbio su 
un’istituzione e il sospetto su una professione. 
In realtà, chiunque avesse l’onestà di osservare da vicino la pedagogia della scuola materna così 
come si è sviluppata nel corso degli ultimi cinquant’anni, non può che constatare la crescita 
dell’attenzione nei confronti di un lavoro sempre più esigente sugli apprendimenti. Questo lavoro si 
è realizzato in dialettica continua con  l’attenzione allo sviluppo della persona  in tutte le sue 
dimensioni e nella sua globalità. Ciò che ci viene proposto oggi  è una falsa simmetria. Si prende 
spunto dalla denuncia di un presunto spontaneismo (che in realtà non è mai esistito)  per dar spazio 
a una concezione tecnocratica in cui gli apprendimenti, ridotti alla sola sfera cognitiva e ai 
meccanismi operatori, sono privi di ogni preoccupazione connessa alle esigenze di sviluppo 
autonomo del soggetto. Fedele a una certa concezione delle neuroscienze, questo movimento di 
pensiero – al contrario delle metafore campestri -  sviluppa la visione tradizionale dell’ “uomo 
macchina”, che oggi, in versione moderna,  ci propone il “bambino  computer”. 
Imbellita dagli orpelli di una modernità scientista, questa concezione espelle la complessità delle 
ricerche su cui si lavora da tempo. Essa si fregia anche di una certa “obiettività accademica”  al fine 
di sedurre un’opinione pubblica poco avvezza alle sfumature e all’analisi delle  problematiche 
educative. 
In questo modo, nonostante alcuni correttivi e un’introduzione benevola e mediatrice, i Programmi 
della scuola primaria del 20081 sono, sostanzialmente, un insieme di obiettivi  di conoscenze 
tecniche  separate le une dalle altre, identificabili e valutabili indipendentemente da ogni progetto di 
sviluppo globale del bambino. Dopo un semplice accenno alla “la libertà pedagogica” ci si libera di 
ogni visione educativa  e dei principi che potrebbero dare un senso a tutti gli apprendimenti 
collocandoli nel quadro di un approccio orientato alla liberazione del soggetto. La riduzione ai 
“fondamentali”  diventa in realtà la rassegnazione alla riduzione dei compiti educativi, nei fatti 
un’espulsione di ciò che è veramente “fondamento”. 
A parte il suo carattere intellettualmente discutibile, questa scelta è pedagogicamente molto 
pericolosa per diverse ragioni. In primo luogo, essa tende a trasformare l’insegnante in “prestatore 
di servizi”. La società (e le sue lobbies più potenti), attraverso il Ministero, fa delle richieste, si 
aggiungono nuovi apprendimenti e se ne eliminano altri. Agli insegnanti non tocca che eseguire. 
Essi sono solo veicoli di trasmissione delle richieste della società e devono rinunciare, contro la 
nostra tradizione repubblicana, a un’azione educativa coerente  e in linea con la primaria esigenza 
posta dal movimento illuminista che recitava: “Ora pensa con la tua testa”. D’altra parte, questo 
programma - catalogo privilegia gli obiettivi oggi più valorizzati nella società senza tuttavia 
individuare i mezzi che permetterebbero di raggiungerli.  Nessuno contesta il fatto che nella scuola 
primaria i bambini debbano imparare a leggere, scrivere, contare, acquisire  una conoscenza della 
nostra storia e della scienza.  C’è tuttavia un’enorme differenza tra l’imporre questi obiettivi come 



prioritari  e il farne degli obiettivi  cronologicamente e didatticamente primari. Gli educatori sanno 
bene che, se si tagliano i ponti, pochi bambini sapranno e potranno  saltare l’ostacolo. D’altronde, in 
questa prospettiva, si riducono le conoscenze a ciò che l’Istituzione vuole e sa valutare, vale a dire, 
sfortunatamente,  a ciò che è quantificabile. Finiscono così nel dimenticatoio aspetti essenziali che 
contribuiscono allo sviluppo del bambino nel campo psicomotorio e in quello dell’esperienza 
sensibile, culturale o sociale. All’orizzonte ciò che si profila è un insegnamento ridotto a un saper 
fare  misurato da test “in tempo reale”, i cui risultati   permetteranno di sviluppare strategie di  
consumo facendo riferimento al miglior rapporto qualità – prezzo. I genitori stessi  si ispireranno a 
una logica puramente contabile. Molti lo fanno già fin d’ora.  Li si renderà insensibili, spesso 
addirittura refrattari, alla dimensione educativa della scuola, non esigendo altro che  risultati 
immediati “in bei soldoni sonanti”. Sia loro che la società  nel suo insieme saranno i  veri perdenti, 
questo è certo. I più modesti verranno semplicemente  imbrogliati poiché ignorano che la riuscita 
nella società si gioca anche in un “altrove culturale” a cui non potranno avviare i loro bambini 
perché la scuola l’avrà nel frattempo abbandonato. Per giustificare tutto ciò i tecnici di oggi 
riportano in  auge vecchie concezioni  da cui si pensava ci si fosse definitivamente liberati. Luc 
Ferry, ad esempio, imitato su questo argomento dai sui successori, ha studiato attentamente 
l’opposizione tra gioco e lavoro, tra motivazione e sforzo. Egli rimprovera agli educatori di 
subordinare ogni attività di apprendimento autenticamente formativa all’azione volontaria del 
bambino e di inquinare demagogicamente i saperi con giochi seducenti o interessi superficiali. 
Contro queste tentazioni, a suo parere, si dovrebbero rivalutare gli esercizi formali e lo sforzo 
sistematico. Il lavoro, ingrato e laborioso, in primo luogo, le soddisfazioni verranno in seguito, al 
termine di un lungo percorso imposto dall’adulto. In questo contesto la motivazione non sarebbe più 
necessaria al fine di impegnare gli alunni nelle attività didattiche. D’altra parte essa non può  
emergere finché non viene attivata una dimensione interna al soggetto.  La motivazione  verrebbe 
solo dopo che l’insegnante ha indotto l’alunno a immergersi nei saperi e ad acquisirne le basi in 
modo meccanico. Si potrebbe sorridere di fronte a certe confusioni. A parte il fatto che questa 
“teoria” ignora gli apporti provenienti da studiosi molto diversi tra loro come Dewey o Wallon e 
che essa rifiuta sia l’idea di “pedagogia funzionale” sviluppata da Claparède che quella  di 
“didattica antropologica”   sostenuta da Chevallard, essa identifica, con stupefacente malafede, 
“motivazione” e “mobilitazione”. Perché gli educatori non possano obiettare che gli esercizi devono 
essere sistematicamente correlati a  motivazioni, si aggiunge che, affinché questi ultimi siano 
efficaci, gli alunni  devono  esse “mobilitati” sull’argomento.  Si afferma poi, questa volta 
giustamente, che  questa mobilitazione non è spontanea ma che tocca all’insegnante indurla. Il 
contrasto  di posizioni sta proprio qui: ci troviamo di fronte a “intellettuali” e decisori per i quali 
l’addestramento deve precedere l’educazione. Secondo loro, è necessario in primo luogo mettere in 
movimento degli automatismi. Solo più tardi, in un momento non ben definito,  ci si occuperà della 
persona nella sua complessità.  Il motto è: “Lavorate, fate sforzi, forse un giorno sarete motivati e, 
solo allora, entrerete in una nuova fase, molto più autonoma, del vostro sviluppo”, oppure “Ripetete 
e recitate senza porvi domande! Verrà un giorno in cui, forse,  potrete interessarvi a quello che state 
studiando”. In questo modo si condanna il gioco (identificato in modo semplicistico con la facilità e 
la rilassatezza) senza comprendere quanto esso sia  strumento di costruzione del mondo simbolico, 
di apprendimento dei ruoli, di impegno sull’occupazione dello spazio e del tempo.  Un impegno, 
comunque, necessario nel momento in cui “il bambino del desiderio”  viene indotto a vampirizzare 
il suo ambiente, a esistere  solo nell’immediatezza della pulsione  a volere  tutto subito, a non 
controllare i propri istinti. In realtà non c’è da una parte il gioco che sarebbe “distrazione” e 
dall’altra gli ambiti che permettono l’emergere della riflessione.  Questi ambiti assumono elementi 
dal gioco e funzionano  come dispositivi di apprendimento. Conosciamo tutti parecchi esempi in  
proposito. Non abbiatevene a male se sono costretto a ricordare banalità a tutti note. E’ necessario 
farlo, soprattutto quando, dietro la condanna del gioco, si nasconde l’ostilità nei confronti 
dell’insieme delle pratiche pedagogiche utilizzate nella scuola materna.  



E’ bene ricordare, infine,  che la caricatura di psicologia del bambino che oggi ci viene propinata al 
posto di un’autentica riflessione pedagogica è perfettamente coerente con il predominio sempre più 
globale del paradigma dell’ “uomo macchina” e del “corpo medicalizzato”. Ciò che si profila è la 
scomparsa di ogni  intervento preventivo a vantaggio di attività sequenziali  che, in caso di 
malfunzionamento, fanno sistematicamente appello a rimedi anch’essi di tipo sequenziale. Siamo di 
fronte all’egemonia del paradigma medico tradizionale, oggi messo in discussione dalla stessa 
medicina, e che funziona sulla semplice trilogia sintomo – diagnosi -rimedio. 
Gli eventi e gli incidenti di un percorso  che viene concepito come una corsa ad ostacoli rivelano  
senza dubbio un modello di tipo behaviorista. Sul modello della radioterapia, si interviene il più 
presto possibile: si cerca di distruggere  le cellule maligne senza interessarsi all’equilibrio globale 
del bambino.  In queste condizioni vengono di fatto rese impossibili  sia la comprensione della 
complessità dello sviluppo che l’inventività educativa. Ci si affida al principio della 
monofattorialità mentre tutti i ricercatori oggi concordano sulla necessità di riconoscere la 
polifattorialità sia delle difficoltà di apprendimento che di quelle comportamentali. Viene rifiutato 
tutto ciò che non è soluzione immediata e mirata  a  un singolo problema quando si sa che lo 
sviluppo presuppone la presenza di un insieme di condizioni che interagiscono tra loro e 
contribuiscono a costituire o  a ricostituire gli equilibri. In una parola, ci si rifiuta di pensare 
l’educazione in termini di politica di prevenzione. Come dire che ci si rifiuta  di pensare 
l’educazione tout court.  
Vediamo ora alcuni esempi che illustrano l’affermazione di questo paradigma antieducativo. Si 
osservi il modo con cui è stata affrontata la questione del sabato mattina2. Si è tenuto conto di una 
questione sociale, certamente reale (ad esempio, i genitori separati e i problemi di custodia dei figli) 
ma senza considerare altre questioni non meno decisive, come il ritmo sonno \ veglia, l’inevitabile 
appesantimento di giornate scolastiche già molto faticose, la necessità di individuare momenti in cui 
sostenere le relazioni tra i genitori e la scuola, ecc. E che cosa pensare di una politica che pretende  i 
combattere l’insuccesso scolastico senza mai affrontare la questione essenziale della crescita della 
fatica richiesta ai bambini?  Sappiamo bene che questa fatica è dovuta, tra le altre cose, alla 
deregulation del mercato televisivo che non si interroga sugli orari di diffusione dei programmi (si 
veda la collocazione in orari sempre più tardi dei programmi di prime time), né sul contenuto dei 
programmi destinati ai ragazzi o sulla diffusione dei cartoni animati la mattina, prima della scuola, 
ecc. Nessuno si scandalizza, d’altra parte, quando i canali privati che cercano di catturare il 
pubblico infantile del mattino decidono di eliminare i titoli di testa per bloccare i bambini davanti al 
televisore ed evitare che facciano zapping  su un altro canale sfuggendo così alla pubblicità. Tutti 
ritengono che oggi i nostri alunni siano sovraeccitati, affaticati, essendo indotti a svegliarsi 
producendo adrenalina e mancando così di attenzione e concentrazione. Nonostante ciò, nessuno 
pensa di farsi delle domande sull’ “ecologia mediatica”. Speriamo che ci si occupi al più presto di 
questo problema, così come del riscaldamento globale, prima che i danni prodotti siano irreparabili. 
Lungi dal sottoporre questi argomenti a una profonda riflessione collettiva, li si affronta quasi di 
nascosto con dispositivi di compensazione e di contenimento. In questo modo si mettono in atto  
azioni che di fatto sviano la questione, come nel caso del  TDAH (problemi di deficit 
dell’attenzione  e dell’iperattività). A partire dai testi nordamericani di Conners e Tremblay, si 
individuano dei malfunzionamenti e li si cura con la Ritaline © o il Concerta ©. Non si tratta di 
negare che, in certi casi, queste prescrizioni possano essere utili. Ciò che è in gioco è piuttosto il 
loro carattere sistematico. Di fronte a un bambino turbolento non si cerca più di proporgli dello 
sport, del teatro o un migliore equilibrio di vita. Più semplicemente, gli si prescrive un farmaco. Il 
principio stesso dei test impedisce, d’altronde, ogni intervento educativo per la semplice ragione 
che tutti gli items sono espressi in forma negativa e pertanto nessuna domanda può far emergere  gli 
aspetti favorevoli di una proposta di attività. In realtà, oggi ci troviamo di fronte  a una situazione 
strana e coerente allo stesso tempo.  Sotto la spinta di forti interessi economici e con la nostra 
complicità si permette che prendano piede delle vere e proprie “macchine per distruggere l’apparato 
psichico dei giovani”, secondo  l’espressione di Bernard Stiegler e, allo stesso tempo, si sviluppano 



tecniche di contenimento per limitare i danni sociali di questa distruzione. In altre occasioni ho 
detto, e non me ne pento anche se l’espressione può sembrare eccessiva, che la nostra società si può 
riassumere in uno slogan: libertà assoluta per il mercato degli eccitanti, repressione totale nei 
confronti delle sue vittime. 
Siamo così sconfitti due volte sul terreno educativo: non ci si fa carico preventivamente delle 
esigenze di uno sviluppo armonico del bambino e non si cerca di ristabilire con interventi educativi 
gli equilibri che sono stati compromessi. Sotto questo aspetto, la scuola materna costituisce un 
salutare focolaio di resistenza. Più che mai, su questo argomento,  essa deve rivendicare il suo ruolo 
di prima scuola. 
 

(fine prima parte) 
 

(traduzione di Enrico Bottero) 
 

                                                
 
Note 
 
1 L’autore si riferisce ai recenti Programmi emanati dal  Ministère del l’Education Nationale  guidato da  Xavier Darcos. 
I Programmi della scuola primaria comprendono sia i programmi della scuola materna sia quelli della scuola 
elementare. E’ utile ricordare che nel sistema  scolastico francese si tratta proprio di Programmi e non di semplici 
Indicazioni nazionali come nel caso italiano. Essi contengono un dettagliato elenco di obiettivi e di contenuti da 
perseguire in modo vincolante da parte delle scuole e degli insegnanti. 
2 Il riferimento è al recente  intervento del Ministero che ha condotto all’eliminazione delle lezioni del sabato mattina. 
Va ricordato che in Francia la  tradizionale giornata di chiusura delle scuole è il mercoledì. Con l’ulteriore chiusura del 
sabato la settimana scolastica si riduce a quattro giorni con evidente  appesantimento  degli orari giornalieri. 


