
EDUCAZIONE E CRISI DELLA DEMOCRAZIA  

 

(articolo pubblicato in IL NODO – Per una pedagogia della 

persona, Anno XX, n° 46, Dicembre 2016) 

 

Enrico Bottero 

 

 

Abstract 

 

Educazione e crisi della democrazia 

 

 

In questo articolo l’autore, dopo aver cercato di delimitare il 

significato del termine “democrazia”, analizza i segni della 

sua attuale crisi (sfiducia verso i governanti, ritorno a forme 

oligarchiche di potere) e le sue cause. La crisi investe anche la 

scuola come istituzione, uno degli elementi costitutivi dello 

Stato liberale. Nella seconda parte, l’articolo prende in esame 

le forme che potrebbe avere oggi l’educazione a un autentico 

spirito democratico nella scuola. L’educazione democratica 

guarda a un soggetto libero, attivo, curioso, critico, aperto agli 

altri e consapevole dei vincoli derivanti dal contratto sociale. 

 

Education and crisis of democracy 

 

In this article, first the author analyses the meaning of the word 

“democracy”. Then he highlights the crisis of democracy, her 

signs (mistrust to governments, return to oligarchic powers) 

and her reasons. This is also the crisis of the school, the 

institution that was built by the liberal States. In the second 

part, the article checks the forms of education for democracy in 

the school nowadays. Education for democracy aims at a free 

active curious critic person, moreover  open to other people 

and aware of social rules for a collective agreement. 

 

 

 

Democrazia, che cos’è? 

 

La parola “democrazia” è una delle più abusate da politici, 

giornalisti, studiosi e nelle discussioni pubbliche.  La si utilizza 

con tale frequenza e spesso a sproposito al punto da alimentare 

il dubbio che sia assente un significato comune cui il termine 

possa far riferimento. Basti ricordare che democratiche si 

definivano le Repubbliche socialiste dell’est europeo così come 

quelle dell’Occidente liberale. Oggi nessuno si proclamerebbe 

“antidemocratico”.  Non possiamo però rassegnarci a un uso 

strumentale del termine e a una conclusione scettica come se la 

democrazia fosse semplicemente un nome dietro cui si 



nasconde una molteplicità di sistemi politici molto differenti tra 

loro. Per introdurre il tema è bene dunque iniziare con alcune 

precisazioni per delimitare il significato del termine 

“democrazia”. 

 La concezione della democrazia cui facciamo riferimento oggi 

è quella maturata in epoca moderna. La democrazia dei 

moderni, per riprendere la celebre distinzione di Benjamin 

Constant tra libertà dei moderni e degli antichi, è fondata sulle 

libertà e civili e sulle libertà politiche. La sola forma di 

democrazia compatibile con lo stato liberale è cioè quella che 

riconosce alcuni diritti fondamentali: libertà di pensiero, di 

religione, di stampa, di riunione, ecc. Lo stato democratico è 

anche  stato di diritto perché il suo potere viene esercitato entro 

i limiti  derivati dal riconoscimento dei diritti inviolabili 

dell’individuo. La forma più adatta a garantire questi diritti è 

stata individuata dagli scrittori liberali (Constant, Toqueville, 

Stuart Mill) nella democrazia rappresentativa o parlamentare. 

Ciò significa che il compito di fare le leggi non spetta a tutto il 

popolo ma a un corpo ristretto di cittadini. Ai diritti civili se ne 

aggiunge dunque uno nuovo, quello di eleggere rappresentanti 

e di essere eletti. La questione della democrazia diventa così 

anche quella delle regole per formare questa rappresentanza. 

Ma quali sono queste regole? Scrive Norberto Bobbio a questo 

proposito: 

 
Premetto che l’unico modo di intendersi quando si parla di 

democrazia, in quanto contrapposta a tutte le forme di governo 

autocratico, è di considerarla caratterizzata da un insieme di 

regole (primarie o fondamentali) che stabiliscono chi è autorizzato 

a prendere le decisioni collettive e con quali procedure. Ogni 

gruppo sociale ha  bisogno di prendere decisioni vincolanti per 

tutti i membri del gruppo allo scopo di provvedere alla propria 

sopravvivenza sia all’interno sia all’esterno. Ma anche le decisioni 

di gruppo sono prese da individui (il gruppo come tale non 

decide). Quindi, affinché una decisione presa da individui (uno, 

pochi, molti, tutti) possa essere accettata come una decisione 

collettiva occorre sia presa in base a regole (non importa se scritte 

o consuetudinarie) che stabiliscano quali sono gl’individui 

autorizzati a prendere le decisioni vincolanti per tutti i membri del 

gruppo, e in base a quali procedure. Ora, per quel che riguarda i 

soggetti chiamati a prendere (o a collaborare alla presa di) 

decisioni collettive un regime democratico è caratterizzato 

dall’attribuzione di questo potere (che in quanto autorizzato dalla 

legge fondamentale diventa un diritto) a un numero molto alto di 

membri del gruppo (Bobbio, 1995, 4-5.) 

 
Dopo aver ammesso come l’espressione “un numero molto 

alto” sia piuttosto vaga, Bobbio ricorda che, per quanto 

riguarda la modalità della decisione, “la regola fondamentale 

della democrazia è la regola della maggioranza”. Aggiunge 

peraltro che per una definizione minima di democrazia è 

necessaria una terza condizione: “Occorre che coloro che sono 



chiamati a decidere o a eleggere coloro che dovranno decidere 

siano posti di fronte ad alternative reali e siano messi in 

condizione di poter scegliere tra l’una e l’altra” (Bobbio, 1995, 

6). Se stiamo a questa definizione minima sembra che la 

democrazia moderna consista in un metodo piuttosto che in un 

contenuto. (Bovero, 2000, 33 – 35). La sede pubblica, quella 

della societas, non è quella dove ciascuno professa certi 

contenuti, ma un sistema di regole a garanzia che ogni 

individuo possa liberamente e legittimamente perseguire i suoi 

(giocando le sue carte nell’industria e nei commerci, 

professando fedi religiose, frequentando determinate pratiche 

culturali o artistiche, ecc.).   Ma la democrazia come sistema è 

solo questo? Può un sistema politico fondarsi solo su una 

procedura e non anche su sentimenti comuni? Questo limite 

della concezione liberale era già stato notato da pensatori 

liberali come John Stuart Mill. Stuart Mill aveva pensato a 

come coltivare nella società una “simpatia allargata” senza 

interferire con la libertà degli individui, dunque senza venir 

meno ai principi del liberalismo. La sfida del liberalismo 

moderno è stata vinta? Qual è lo stato di salute della 

democrazia oggi? 

 

 

La crisi della democrazia 

 

La forma di vita associata che abbiamo chiamato “democrazia” 

si è affermata solo di recente grazie alla presenza di condizioni 

favorevoli realizzatesi in alcuni Stati, soprattutto nel mondo 

occidentale
1
. Questo sistema oggi è in evidente stato di crisi. 

Chi, come noi, ha sempre vissuto in un sistema democratico, è 

però portato a pensarlo come la condizione naturale della vita 

associata. Anche per questo, le manifestazioni sempre più 

evidenti della sua crisi creano disorientamento e reazioni 

contrastanti. La crisi della democrazia appare tuttavia sempre 

più evidente, anche al di fuori della cerchia ristretta degli 

studiosi. Ha dichiarato in proposito Emilio Gentile: "Proprio 

quando il principio della sovranità popolare è apparso 

trionfante in gran parte del mondo - "l'era della democrazia", 

l'ha definita Bobbio - si sono manifestati i sintomi di un 

malessere. E il più allarmante è la sfiducia del popolo sovrano 

verso i governanti, le istituzioni democratiche, i partiti. Fino 

alla convinzione del popolo stesso di non essere sovrano: il 

crollo dei votanti ne è un segno manifesto" (Intervista di 

Simonetta Fiori, in “La Repubblica” 14/10/2016). In un recente 

volume, sempre Emilio Gentile scrive: «Tutte le informazioni 

                                                           
1
 Nei paesi poveri, che occupano gli ultimi posti nella graduatoria 

dell’economia mondiale, la principale via di accesso al potere rimane la 

violenza. In quei paesi ci sono enormi ostacoli che impediscono forme di 

governo legittime e democratiche. Cfr. Paul Collier, Guerre, armi, 

democrazia, Roma-Bari, Laterza, 2011.  



di cui disponiamo […] documentano una progressiva, 

accentuata discesa del popolo sovrano verso una condizione 

che lo vede sempre più lontano dalla politica, assente alle 

elezioni, ostile ai governanti, sprezzante o indifferente verso i 

partiti, deluso e sfiduciato verso le istituzioni fondamentali 

dello Stato democratico. In altre parole, è il popolo ad essere 

consapevole di non essere sovrano. E addirittura sembra che 

voglia rassegnarsi a non esserlo più» (Gentile, 2016). Insomma, 

un malessere diffuso ma incapace di coagularsi in rinnovate 

forme di partecipazione democratica.  

Quali sono le cause di questo malessere? In sintesi, possiamo 

individuare due fenomeni paralleli e complementari. Il primo è 

la globalizzazione oligarchica sviluppatasi negli ultimi decenni. 

Lo aveva già fatto notare Norberto Bobbio quando tra le 

promesse non mantenute della democrazia individuò 

l’eliminazione del potere invisibile (Bobbio, 1995, 10-22). 

Poteri economici e finanziari, oltre che tecnologici, di 

ispirazione neoliberista, hanno di fatto svuotato la sovranità 

popolare che si esprime a livello dei singoli Stati. Ci si è accorti 

che l’economia di mercato non si sposa necessariamente con le 

regole della democrazia ed invade una delle funzioni della 

democrazia, quella del controllo, Il liberalismo non è stato in 

grado di prevenire una trasformazione del sistema in un 

liberismo generalizzato che tende a trasformare in merce 

qualunque dimensione della vita umana. Nello stesso tempo la 

diffusione universale della rete ha favorito la confusione 

mercato/rete e democrazia. A meno luoghi fisici di dibattito e 

aggregazione ha corrisposto una larga diffusione di luoghi 

virtuali che offrono l’illusione di partecipare, di essere presenti, 

di contare grazie alla possibilità di esprimersi liberamente. Il 

contatto immediato, senza mediazioni critiche, creato attraverso 

i nuovi media, è un’occasione di libertà ma può anche 

contribuire a ritribalizzare la società. Soprattutto, questa nuova 

possibilità di espressione dei cittadini non è una forma che può 

sostituire quelle tradizionali al fine assumere decisioni 

collettive. All’interno dei singoli Stati, ed è la seconda ragione, 

la reazione a queste nuove sfide globali non è stata 

caratterizzata da un rafforzamento della democrazia ma da uno 

sviluppo di forme di governo oligarchiche. La progressiva 

disgregazione dei partiti tradizionali e delle loro forme 

associative, la scomposizione e l’individualizzazione del lavoro 

hanno favorito la formazione di elites sempre più distanti dal 

popolo. Classi dirigenti corrotte e autoreferenziali, demagogia e 

populismo sono ormai diffusi in molti Paesi tradizionalmente 

democratici. In questa situazione di incertezza tende a rinascere 

un antico spettro, quello del capo, non importa quanto 

democratico, capace di “rimettere le cose a posto”. Dal governo 

del popolo come insieme di cittadini si può passare ad un 

governo del capo (o di un gruppo oligarchico), perennemente 

impegnato nella seduzione di una massa amorfa, protestataria 



ed irrazionale. La democrazia rischia dunque di trasformarsi in 

qualcosa di meramente formale, con un potere che deriva più 

dal “principe” che dal popolo, con un ritorno a forme 

premoderne di potere. Un rischio reale, anche in Italia, Paese in 

cui non si è mai riusciti a costruire un sentimento nazionale 

comune che sostanzi il patto di cittadinanza.  

 

 

La crisi della scuola istituzione 

 

Un corollario alla crisi della democrazia e dello Stato liberale 

nato nell’Ottocento è la crisi delle istituzioni che di quel 

sistema hanno costituito gli elementi costitutivi. Una di queste 

istituzioni è la scuola pubblica. Ci sono evidenti segnali di 

disgregazione della scuola Istituzione. Tradizionalmente 

considerata legittima di per sé e uno dei capisaldi della 

Repubblica, oggi la scuola è stata declassata a semplice 

“servizio” soggetto a gruppi di pressione e a conflitti. 

Assistiamo a un fenomeno che Sabino Cassese ha definito 

“fuga dallo Stato”
2
.  La rinuncia dello Stato si è declinata in 

una concezione della scuola come servizio, con ampie 

concessioni ad una sua versione consumeristica. In Italia 

l’autonomia scolastica ha messo gradualmente in ombra i 

principi fondanti che la scuola Istituzione dovrebbe garantire. 

Questa rinuncia all’istituzione è stata resa credibile dalla 

sovrastruttura ideologica del vincente neoliberismo. L’idea 

chiave è la convinzione secondo cui una nazione progredisce se 

cresce il Prodotto interno Lordo. Pertanto le spese per il sistema 

formativo sono giustificate se hanno un “impatto” economico 

visibile e diretto.  Questa visione della qualità della vita 

collettiva è molto limitativa perché suppone, erroneamente, che 

la crescita economica e la diffusione generalizzata della 

concorrenza porti con sé tutto il resto: istruzione, diminuzione 

delle disuguaglianze, sanità, ecc. E’ così che nel corso degli 

anni l’utente del “servizio” scuola è diventato gradualmente 

anche un “cliente”. Oggi la Scuola, come ha scritto 

efficacemente Philippe Meirieu, non ha più una “missione”, ha 

solo “funzioni” (Meirieu, 2015, 25). La funzione principale, 

secondo gran parte delle elites europee (soprattutto dopo le 

decisioni prese con il Processo di Bologna, il Processo di 

Copenaghen e il Trattato di Lisbona), è quella della formazione 

del produttore, non del cittadino (o, se si preferisce, del 

cittadino in quanto produttore). Basti pensare a come l’idea di 

cittadinanza sia stata declassata a una semplice “competenza” 

in molti documenti ufficiali.  Anziché essere un luogo neutro in 

cui si costruisce pian piano il senso della collettività che sta alla 

                                                           
2
  V. S. Cassese, L’Italia: una società senza Stato?, Bologna, Il Mulino, 

2011, pp. 98-104. Su questi temi rinvio al mio articolo L’autonomia 

scolastica in Italia disponibile al seguente indirizzo 

http://www.enricobottero.com/attualit%C3%A0-e-politica-delleducazione. 



base della cittadinanza, la scuola diventa così luogo di conflitti 

e di competizioni nelle aspirazioni dei singoli alla scalata 

sociale. Tutto ciò ha anche conseguenze sulla figura 

professionale dell’insegnante. Se una volta gli insegnanti 

godevano di un’autorità riconosciuta a priori, oggi essi possono 

contare solo su stessi e sulla loro capacità di essere credibili, 

così come ogni capo di istituto, diventato Dirigente con 

l’autonomia scolastica, può contare solo sulla sua pervicacia e 

capacità di coinvolgimento e mobilitazione.  

Non è compito di questo contributo tracciare le complesse 

ipotesi alternative in tema di politiche dell’educazione. 

Nell’auspicio che le elites liberali si rendano consapevoli dei 

rischi che sta correndo il progetto europeo e forse lo stesso 

avvenire della democrazia, mi limito a delineare alcune 

possibili azioni degli educatori e degli insegnanti nella 

situazione attuale per aiutare le nuove generazioni a costruire 

uno spirito democratico. 

 

 

La Scuola per la costruzione dello spazio pubblico  

 

Chi è investito di compiti di formazione dei minori nella scuola 

si trova di fronte un quadro difficile. Ciononostante, ancor oggi 

la scuola resta un’istituzione aperta a tutti, a qualunque 

comunità di nascita (familiare, locale, etnica, religiosa) o di 

elezione (persone con gli stessi gusti, le stesse opinioni, ecc.) si 

appartenga. La Scuola è un embrione di società, il primo e oggi 

spesso il solo spazio societario con cui il minore viene a 

contatto. Gli anni della scuola sono quelli in cui si gioca la 

costruzione del senso di appartenenza ad una collettività. In un 

quadro di rinnovate difficoltà, la scuola deve dunque decidere 

se cogliere questa opportunità o lasciarla cadere rinunciando al 

ruolo di spazio pubblico. 

La premessa da cui partire sono alcuni principi per 

un’educazione democratica. Questi principi sono stati formulati 

con chiarezza da Philippe Meirieu. Meirieu scrive che 

“l’educazione, condizionando l’avvenire della democrazia e 

l’esistenza del mondo, non può essere sottomessa alla logica di 

mercato e agli interessi a breve termine delle potenze 

economiche”. Pertanto, aggiunge, “in una società democratica, 

l’educazione è sostanzialmente educazione alla democrazia: 

essa forma cittadini capaci di comprendere il mondo, di 

costruire insieme il bene comune e lavorare a una maggiore 

solidarietà tra gli uomini e tra i popoli”
3
. Meirieu parla 

giustamente di costruzione del bene comune e non di bene 

comune come qualcosa di già definito. Se fosse così, infatti, si 

potrebbe cadere nello spirito totalitario di coloro che, in 

                                                           
3
 Philippe Meirieu, Principi possibili per un’educazione democratica, in 

http://www.enricobottero.com/philippe-meirieu (edizione originale in 

www.meirieu.com).  



passato, in nome di un astratto bene collettivo, hanno 

sacrificato individui e popoli. Era questa la giusta 

preoccupazione di Tzvetan Todorov, lo studioso franco-bulgaro 

recentemente scomparso (Todorov, 2012). Ci collochiamo 

dunque nella prospettiva di quello che Marta Nussbaum chiama 

« paradigma dello sviluppo umano » (Nussbaum, 2011, 41). 

Anche se questo paradigma è ignorato dalle elites politiche in 

nome dell’istruzione finalizzata direttamente alla crescita 

economica noi, in quanto uomini e donne di educazione, 

abbiamo il compito di agire in quella direzione per 

responsabilità nei confronti del futuro dell’umanità e delle 

nuove generazioni. L’insegnante, in quanto educatore di futuri 

cittadini, è la chiave di volta di un impegno che richiede una 

specifica assunzione di responsabilità.  

 

 

Per un’educazione alla democrazia nella scuola 

 

Come agire dunque? Di fronte alla minaccia di crescita 

dell’individualismo sociale sarebbe un errore concentrarsi 

sull’individuazione di uno spazio orario dedicato espressamente 

all’educazione alla cittadinanza democratica. Si rientrerebbe 

così nella logica del “servizio”, come se la questione 

dell’educazione alla convivenza e alla cittadinanza democratica 

fosse un tema settoriale e non dovesse invece informare di sé 

tutta la vita della scuola
4
. Lo spirito democratico non è 

determinato solo da un contenuto. E’ prima di tutto un habitus, 

frutto di un’operazione mentale che si costituisce nel tempo 

grazie a pratiche che maturano gradualmente. Mi concentrerò 

dunque sul senso generale delle attività che possono 

promuovere la formazione di uno spirito collettivo. Quali sono i 

nodi cruciali su cui si gioca la scelta tra istituzioni 

democratiche e istituzioni fondate su gerarchie e logiche di 

dominio del più forte?  Ne individuo tre che mi sembrano 

centrali: l’empatia, la responsabilità, l’argomentazione 

razionale.  

 

 

 

 

Formare persone empatiche 

 

                                                           
4
 Nella storia della scuola italiana sono state previste nel corso del tempo 

diverse denominazioni per uno specifico insegnamento legato alla questione 

della democrazia: educazione civica, educazione alla convivenza 

democratica, educazione alla convivenza civile, ecc. L’attuale normativa 

italiana fa riferimento alla L.169 del 30.10.2008 e alle successive Circolari 

interpretative. E’ previsto un insegnamento denominato “Cittadinanza e 

Costituzione” sia con una dimensione specifica interna ad aree disciplinari 

già esistenti (area storico sociale) sia con una dimensione trasversale che 

riguarda tutte le discipline.  



Seguendo Marta Nussbaum (Nussbaum, 2011, 45 - 52), credo 

si debba partire dalla dimensione emotiva che, contrariamente a 

quanto pensano in molti, non è affatto estranea alla politica 

(Nussbaum, 2011). Il piccolo dell’uomo nasce indifeso, ha la 

consapevolezza della propria impotenza. Questa debolezza è 

compensata con la ricerca continua della soddisfazione dei 

propri bisogni. A questa vergogna e insoddisfazione si 

accompagna un’altra emozione negativa: il disgusto per le 

proprie deiezioni corporee. Questo atteggiamento naturale  

implica anche un apprendimento. Ha dunque una componente 

cognitiva, che riguarda le idee di contaminazione e 

decomposizione. Il disgusto, tuttavia, se non adeguatamente 

elaborato, può avere effetti negativi in relazione al narcisismo 

infantile.  E’ facile infatti passare dal rifiuto di sé al rifiuto 

dell’altro imponendogli la centralità del proprio ego. Da adulti 

questa autoreferenzialità può giungere al rifiuto di un gruppo 

sociale individuato come contaminante (ebrei, neri, zingari, 

musulmani, ecc.). Il disgusto proiettivo è alla base della 

derisione sarcastica, della calunnia, del piacere distruttivo del 

pettegolezzo e della denigrazione dell’altro. Può svilupparsi 

fino a produrre danni enormi, come ci ha insegnato la storia. E’ 

dunque una reale minaccia contro la democrazia e il principio 

di uguaglianza. Nella debolezza dell’essere umano esistono 

però anche risorse positive.  L’uomo è capace di 

immedesimazione con gli altri, di vedere un’altra persona come 

un simile a sé (empatia). Questo istinto naturale va sviluppato 

grazie alla relazione con gli altri. E’ il motivo per cui 

nell’infanzia è così importante il gioco libero e di gruppo. Nel 

gioco e nelle attività collettive si impara a individuare nell’altro 

un simile e quindi un limite al desiderio narcisistico di dominio 

e compiutezza. La capacità di negoziare con gli altri è la forma 

più evoluta di empatia e dunque la prima forma di patto sociale 

(Peter Gray, 2015). Essa va dunque individuata come un 

obiettivo di apprendimento, anche a scuola. 

L’empatia, però, non coincide ancora con il senso morale. Gli 

esseri umani provano empatia con le persone che conoscono 

ma ciò non significa che la provino anche per tutti gli altri (le 

persone non appartenenti alla propria famiglia o comunità, gli 

stranieri, ecc.). Non va dimenticato che, in genere, anche i 

gruppi più xenofobi sono molto solidali al loro interno. Nel 

mondo giovanile sono frequenti i gruppi in cui al massimo 

rispetto interno fa da contraltare un forte rifiuto delle persone 

esterne. E’ un atteggiamento che serve a dare coesione al 

gruppo. Si tratta di gruppi la cui solidità nasce dalla 

sottomissione ad un’autorità superiore (leader carismatico che 

garantisce protezione dall’insicurezza). Questa autorità fonda la 

propria autorità sulle debolezze dei componenti del gruppo. E’ 

proprio il predominio di queste forme di autorità a minare le 

basi delle moderne democrazie e a far temere il ritorno di forme 

autoritarie. Nella scuola, dunque, è bene operare fin da subito 



per la costruzione di un’altra forma di vita di gruppo, più 

cooperativa e solidale. Anzitutto, l’insegnante non dovrebbe 

utilizzare l’argomento di autorità per ottenere il rispetto delle 

regole, cioè facendo riferimento al suo status. I vincoli vanno 

spiegati, dichiarati esplicitamente, in quanto parte di un 

progetto comune.  Nello stesso tempo si deve agire affinché la 

classe sia uno spazio “libero da minacce”. L’insegnante ha la 

responsabilità di relativizzare, di contenere le reazioni del 

gruppo perché ciascuno possa esprimersi liberamente anche 

grazie al divieto della presa in giro e della derisione. La regola 

di fondo, non facile da comprendere, è dunque la seguente: è 

positivo ciò che aiuta una persona ad apprendere, è 

inaccettabile tutto ciò che la mette in pericolo (Meirieu, 2015, 

199 – 201). Imparare, infatti, non è lottare contro gli altri, come 

vorrebbe una vulgata oggi molto diffusa, ma confrontarsi con la 

debolezza e la fragilità umana, la propria e quella degli altri, 

senza vergognarsene. In positivo, credo che il modo principale 

per favorire lo sviluppo di un senso di empatia anche con chi è 

lontano e in prospettiva con l’intera umanità sia l’ingresso nel 

mondo simbolico e lo sviluppo dell’immaginazione. L’ingresso 

nel mondo simbolico, che si concretizza nell’incontro con la 

letteratura, le arti, la musica, ecc, permette di pensare l’assenza, 

di operare mentalmente su soggetti che non sono presenti. Il 

mondo simbolico ci permette di passare dall’immagine reale al 

mondo dell’immaginario scoprendo la possibilità di avere 

sentimenti comuni con chi è lontano e diverso. Naturalmente si 

tratta di un processo che può degenerare se non è guidato 

dall’idea di dignità umana e che dunque va orientato. Di qui il 

tema della responsabilità, che tocca sia l’educatore che 

l’educando. 

 

 

Essere responsabili 

 

Un esperimento condotto da Philip Zimbardo, noto come 

esperimento della prigione di Stanford, ha dimostrato che le 

persone tendono a comportarsi male quando non vengono loro 

concesse responsabilità
5
. I peggiori comportamenti sociali 

avvengono al riparo dell’anonimato o di un’autorità superiore 

cui si attribuisce la responsabilità delle azioni. Questo 

fenomeno oggi viene enfatizzato dalle possibilità offerte da 

internet e dai social network che, appunto, danno l’illusione di 

anonimato (mentre in realtà si sta parlando a persone in carne 

ed ossa). La storia del passato è ricca di fenomeni di questo 

tipo. In Italia, in particolare, dove ha storicamente prevalso 

l’etica dell’intenzione, è molto diffusa la pratica di non 

riconoscere le proprie responsabilità. Il confronto con altri 

                                                           
5
 Sull’esperimento di Philip Zimbardo v. Philip Zimbardo, L’effetto 

Lucifero, Milano, Cortina, 2008. 



Paesi dell’Occidente, dove le assunzioni di responsabilità 

appartengono di più al senso comune, è sotto gli occhi di tutti. 

In questo caso la via maestra dell’educatore è quella di 

incoraggiare l’assunzione di responsabilità da parte degli allievi 

sia nelle attività di apprendimento che nella vita del gruppo. Le 

scuole attive da tempo hanno ideato dispositivi per operare in 

questa direzione. Lo strumento principale è la pedagogia del 

progetto: imparare attraverso attività finalizzate che per gli 

allievi abbiano un senso e in cui si sentano coinvolti e 

responsabilizzati. Si tratta di mobilitarli intorno a un progetto 

che ha per scopo una produzione riconosciuta. Celestin Freinet 

e Fernand Oury, sia pur in modi differenti, non si limitarono 

all’idea di finalizzare le attività di apprendimento, ma 

sperimentarono anche il consiglio e la cooperativa a scuola 

introducendo vere e proprie forme di democrazia con 

distribuzione di incarichi di responsabilità. A scuola non si va 

solo per imparare ma anche per costruire forma di vita comune, 

quelle che Oury chiamava “istituzioni” e che sintetizzava così: 

“La semplice regola che permette a dieci ragazzi di utilizzare il 

sapone senza dispute è già un’istituzione” (Oury, Vasquez, 

1974, 288),  

 

 

Argomentazione razionale 

 

 Un altro importante strumento di costruzione dello spirito 

democratico è la forza del ragionamento corretto e la sua 

prevalenza sull’impulso immediato. E’ la nota posizione 

socratica: di fronte al conflitto delle opinioni non ci si rinchiude 

nei propri confini individuali o di gruppo che renderebbero 

impossibile la convivenza. E quello che invece vorrebbe 

Trasimaco, l’interlocutore scettico di Socrate nel primo libro de 

La Repubblica di Platone. L’abile demagogo che si rivolge al 

popolo con retorica e abilità comunicativa trova facilmente 

persone che lo acclamano tra coloro che non sono in grado di 

capire e seguire ragionamenti. La base della democrazia sta nel 

dialogo autentico per la comune ricerca di risposte giustificate 

razionalmente e valide fino a prova contraria. Il democratico è 

dunque colui che resiste alla tentazione di dire qualcosa di 

affrettato e di falso, sia nei confronti reali che, come avviene 

spesso oggi, su internet o sui social network. Per questo a 

scuola la parola che conta non deve essere quella di chi urla più 

forte né di chi, come l’insegnante, la può semplicemente 

imporre utilizzando la sua autorità formale. La regola di 

convivenza si impone da sé quando tutti perseguono esigenze 

di verità e di esattezza (Meirieu, 2015, 68 – 71). Esigenza di 

verità e di esattezza significa argomentare nel rispetto 

dell’oggetto di cui ci si sta occupando e dei principi del retto 

argomentare. A scuola l’oggetto su cui si lavora sono i saperi. 

E’ bene dunque che nell’incontro con i saperi l’allievo non sia 



chiamato ad incontrare oggetti statici, verità assolute 

(ricordiamo che le forme scolastiche del sapere sono state 

definite “proposizionali”). I saperi trasmessi come verità 

assolute riprodurrebbero lo stesso modello negativo di un 

sapere imposto da qualcuno, non una regola costruita ma un 

canone esterno. Ogni oggetto culturale è frutto invece  di una 

continua elaborazione, una genesi che nel corso del tempo ha 

subito perfezionamenti e mutamenti. Di qui l’importanza della 

pedagogia del problema: conoscere un’operazione aritmetica 

non è solo saperla eseguire correttamente ma rappresentare il 

campo di possibilità di questa operazione, avere una 

rappresentazione dinamica di ciò che è possibile fare 

utilizzandola. Ciò vale anche per lo studio della lingua, delle 

scienze, ecc. Lo spirito dell’argomentazione razionale, 

direttamente legato al profilo del cittadino democratico, è  

dunque  il frutto di come si lavora a scuola, di come  sono 

organizzate le quotidiane situazioni di apprendimento.  

Come si vede, l’azione cui è chiamata la scuola per formare 

habitus condivisi, sentimenti comuni, nel rispetto della libertà 

dei minori ad essa affidati, è molto complessa. Non può essere 

che così perché la complessità è ciò che distingue la 

democrazia dai sistemi autarchici che, come i populismi, amano 

la semplificazione. In quei casi l’educazione alla convivenza 

assume la forma dell’indottrinamento diretto (le dittature) o 

indiretto (sistemi politici apparentemente liberali, ma in realtà 

governati da un pensiero unico). L’educazione democratica, al 

contrario, non è un processo di fabbricazione ma 

l’accompagnamento della crescita di un soggetto libero, attivo, 

curioso, critico, capace di resistere alla pressione di autorità 

illegittime e all’azione seduttiva dei gruppi di pari. Un compito 

non da poco per la scuola e l’educazione nel XXI secolo. 

  

 

 

Riferimenti bibliografici 

 

Norberto Bobbio (1995), Il futuro della democrazia, Torino, 

Einaudi. 

Norberto Bobbio (2004) Voce Democrazia, in Norberto 

Bobbio, Nicola Matteucci, Gianfranco Pasquino, Dizionario di 

politica, Torino, Utet. 

Enrico Bottero (2003), Lo svuotamento della democrazia e il 

compito dell’educazione, in Antonio Erbetta (a cura di), Senso 

della politica e fatica di pensare, Bologna, Clueb (anche in . 

http://www.enricobottero.com/enrico-bottero).  

Enrico Bottero (2006), Einfűhlung ed educazione. Il valore 

pedagogico della relazione con l’altro, in Piero Bertolini (a 

cura di), Per un lessico di pedagogia fenomenologica,Trento, 

Erickson. 



Enrico Bottero, “Una sfida. Vivere insieme in democrazia”, in 

Cooperazione educativa, n.2/2015, 19 – 22. 

Paul Collier (2011), Guerre, armi, democrazia, Roma-Bari, 

Laterza. 

Emilio Gentile (2016), In democrazia il popolo è sempre 

sovrano? Falso! , Roma-Bari, Laterza. 

Emilio Gentile (2016), Il capo e la folla. La genesi della 

democrazia recitativa, Roma-Bari, Laterza. 

Peter Gray (2015), Lasciateli giocare, Torino, Einaudi. 

Philippe Meirieu, Principi per un’educazione democratica, in 

http://www.enricobottero.com/philippe-meirieu (testo originale 

Principes possibles pour une éducation democratique, in 

www.meirieu.com). 

Philippe Meirieu (2015), Fare la Scuola, fare scuola. 

Democrazia e pedagogia, Milano, Franco Angeli. 

Marta C. Nussbaum (2007), Nascondere l’umanità: il disgusto, 

la vergogna, la legge, Roma, Carocci. 

Marta C. Nussbaum (2011), Non per profitto. Perché le 

democrazie hanno bisogno della cultura umanistica, Bologna, 

Il Mulino. 

Marta C. Nussbaum (2014), Emozioni politiche. Perché 

l’amore conta per la giustizia, Bologna, Il Mulino. 

Fernand Oury, Aida Vasquez (1974), Vers une pédagogie 

institutionnelle, Paris, Maspero. 

Tzvetan Todorov (2012), I nemici intimi della democrazia, 

Milano, Garzanti. 

 

 

Per un approfondimento sui temi discussi in questo articolo v. 

anche www.enricobottero.com.  

 

 


