EDUCAZIONE E CRISI DELLA DEMOCRAZIA

(articolo pubblicato in IL NODO — Per una pedagogia della
persona, Anno XX, n° 46, Dicembre 2016)

Enrico Bottero

Abstract

Educazione e crisi della democrazia

In questo articolo [’autore, dopo aver cercato di delimitare il
significato del termine “democrazia”, analizza i segni della
sua attuale crisi (sfiducia verso i governanti, ritorno a forme
oligarchiche di potere) e le sue cause. La crisi investe anche la
scuola come istituzione, uno degli elementi costitutivi dello
Stato liberale. Nella seconda parte, [’articolo prende in esame
le forme che potrebbe avere oggi [’educazione a un autentico
spirito democratico nella scuola. L’educazione democratica
guarda a un soggetto libero, attivo, curioso, critico, aperto agli
altri e consapevole dei vincoli derivanti dal contratto sociale.

Education and crisis of democracy

In this article, first the author analyses the meaning of the word
“democracy”. Then he highlights the crisis of democracy, her
signs (mistrust to governments, return to oligarchic powers)
and her reasons. This is also the crisis of the school, the
institution that was built by the liberal States. In the second
part, the article checks the forms of education for democracy in
the school nowadays. Education for democracy aims at a free
active curious critic person, moreover open to other people
and aware of social rules for a collective agreement.

Democrazia, che cos’e?

La parola “democrazia” ¢ una delle piu abusate da politici,
giornalisti, studiosi e nelle discussioni pubbliche. La si utilizza
con tale frequenza e spesso a sproposito al punto da alimentare
il dubbio che sia assente un significato comune cui il termine
possa far riferimento. Basti ricordare che democratiche si
definivano le Repubbliche socialiste dell’est europeo cosi come
quelle dell’Occidente liberale. Oggi nessuno si proclamerebbe
“antidemocratico”. Non possiamo perd rassegnarci a un uso
strumentale del termine e a una conclusione scettica come se la
democrazia fosse semplicemente un nome dietro cui si



nasconde una molteplicita di sistemi politici molto differenti tra
loro. Per introdurre il tema ¢ bene dunque iniziare con alcune
precisazioni per delimitare il significato del termine
“democrazia”.

La concezione della democrazia cui facciamo riferimento oggi
¢ quella maturata in epoca moderna. La democrazia dei
moderni, per riprendere la celebre distinzione di Benjamin
Constant tra liberta dei moderni e degli antichi, ¢ fondata sulle
liberta e civili e sulle liberta politiche. La sola forma di
democrazia compatibile con lo stato liberale ¢ cio¢ quella che
riconosce alcuni diritti fondamentali: liberta di pensiero, di
religione, di stampa, di riunione, ecc. Lo stato democratico ¢
anche stato di diritto perché il suo potere viene esercitato entro
1 limiti  derivati dal riconoscimento dei diritti inviolabili
dell’individuo. La forma piu adatta a garantire questi diritti ¢
stata individuata dagli scrittori liberali (Constant, Toqueville,
Stuart Mill) nella democrazia rappresentativa o parlamentare.
Ci0 significa che il compito di fare le leggi non spetta a tutto il
popolo ma a un corpo ristretto di cittadini. Ai diritti civili se ne
aggiunge dunque uno nuovo, quello di eleggere rappresentanti
e di essere eletti. La questione della democrazia diventa cosi
anche quella delle regole per formare questa rappresentanza.
Ma quali sono queste regole? Scrive Norberto Bobbio a questo
proposito:

Premetto che 1’'unico modo di intendersi quando si parla di
democrazia, in quanto contrapposta a tutte le forme di governo
autocratico, € di considerarla caratterizzata da un insieme di
regole (primarie o fondamentali) che stabiliscono chi € autorizzato
a prendere le decisioni collettive e con quali procedure. Ogni
gruppo sociale ha bisogno di prendere decisioni vincolanti per
tutti i membri del gruppo allo scopo di provvedere alla propria
sopravvivenza sia all’interno sia all’esterno. Ma anche le decisioni
di gruppo sono prese da individui (il gruppo come tale non
decide). Quindi, affinché una decisione presa da individui (uno,
pochi, molti, tutti) possa essere accettata come una decisione
collettiva occorre sia presa in base a regole (non importa se scritte
o consuectudinarie) che stabiliscano quali sono gl’individui
autorizzati a prendere le decisioni vincolanti per tutti i membri del
gruppo, ¢ in base a quali procedure. Ora, per quel che riguarda i
soggetti chiamati a prendere (o a collaborare alla presa di)
decisioni collettive un regime democratico ¢ caratterizzato
dall’attribuzione di questo potere (che in quanto autorizzato dalla
legge fondamentale diventa un diritto) a un numero molto alto di
membri del gruppo (Bobbio, 1995, 4-5.)

Dopo aver ammesso come 1’espressione “un numero molto
alto” sia piuttosto vaga, Bobbio ricorda che, per quanto
riguarda la modalita della decisione, “la regola fondamentale
della democrazia ¢ la regola della maggioranza”. Aggiunge
peraltro che per una definizione minima di democrazia ¢
necessaria una terza condizione: “Occorre che coloro che sono



chiamati a decidere o a eleggere coloro che dovranno decidere
siano posti di fronte ad alternative reali e siano messi in
condizione di poter scegliere tra I’una e 1’altra” (Bobbio, 1995,
6). Se stiamo a questa definizione minima sembra che la
democrazia moderna consista in un metodo piuttosto che in un
contenuto. (Bovero, 2000, 33 — 35). La sede pubblica, quella
della societas, non ¢ quella dove ciascuno professa certi
contenuti, ma un sistema di regole a garanzia che ogni
individuo possa liberamente e legittimamente perseguire i suoi
(giocando le sue carte nell’industria e nei commerci,
professando fedi religiose, frequentando determinate pratiche
culturali o artistiche, ecc.). Ma la democrazia come sistema ¢
solo questo? Pud un sistema politico fondarsi solo su una
procedura e non anche su sentimenti comuni? Questo limite
della concezione liberale era gia stato notato da pensatori
liberali come John Stuart Mill. Stuart Mill aveva pensato a
come coltivare nella societd una “simpatia allargata” senza
interferire con la liberta degli individui, dunque senza venir
meno ai principi del liberalismo. La sfida del liberalismo
moderno ¢ stata vinta? Qual ¢ lo stato di salute della
democrazia oggi?

La crisi della democrazia

La forma di vita associata che abbiamo chiamato “democrazia”
si ¢ affermata solo di recente grazie alla presenza di condizioni
favorevoli realizzatesi in alcuni Stati, soprattutto nel mondo
occidentale'. Questo sistema oggi ¢ in evidente stato di crisi.
Chi, come noi, ha sempre vissuto in un sistema democratico, ¢
perd portato a pensarlo come la condizione naturale della vita
associata. Anche per questo, le manifestazioni sempre piu
evidenti della sua crisi creano disorientamento e reazioni
contrastanti. La crisi della democrazia appare tuttavia sempre
piu evidente, anche al di fuori della cerchia ristretta degli
studiosi. Ha dichiarato in proposito Emilio Gentile: "Proprio
quando il principio della sovranitd popolare ¢ apparso
trionfante in gran parte del mondo - "l'era della democrazia",
I'ha definita Bobbio - si sono manifestati 1 sintomi di un
malessere. E il piu allarmante ¢ la sfiducia del popolo sovrano
verso 1 governanti, le istituzioni democratiche, i1 partiti. Fino
alla convinzione del popolo stesso di non essere sovrano: il
crollo dei votanti ne ¢ un segno manifesto" (Intervista di
Simonetta Fiori, in “La Repubblica” 14/10/2016). In un recente
volume, sempre Emilio Gentile scrive: «Tutte le informazioni

' Nei paesi poveri, che occupano gli ultimi posti nella graduatoria
dell’economia mondiale, la principale via di accesso al potere rimane la
violenza. In quei paesi ci sono enormi ostacoli che impediscono forme di
governo legittime e democratiche. Cfr. Paul Collier, Guerre, armi,
democrazia, Roma-Bari, Laterza, 2011.



di cui disponiamo [...] documentano una progressiva,
accentuata discesa del popolo sovrano verso una condizione
che lo vede sempre piu lontano dalla politica, assente alle
elezioni, ostile ai governanti, sprezzante o indifferente verso i
partiti, deluso e sfiduciato verso le istituzioni fondamentali
dello Stato democratico. In altre parole, ¢ il popolo ad essere
consapevole di non essere sovrano. E addirittura sembra che
voglia rassegnarsi a non esserlo piu» (Gentile, 2016). Insomma,
un malessere diffuso ma incapace di coagularsi in rinnovate
forme di partecipazione democratica.

Quali sono le cause di questo malessere? In sintesi, possiamo
individuare due fenomeni paralleli e complementari. Il primo ¢
la globalizzazione oligarchica sviluppatasi negli ultimi decenni.
Lo aveva gia fatto notare Norberto Bobbio quando tra le
promesse non mantenute della democrazia individuo
I’eliminazione del potere invisibile (Bobbio, 1995, 10-22).
Poteri economici e finanziari, oltre che tecnologici, di
ispirazione neoliberista, hanno di fatto svuotato la sovranita
popolare che si esprime a livello dei singoli Stati. Ci si € accorti
che I’economia di mercato non si sposa necessariamente con le
regole della democrazia ed invade una delle funzioni della
democrazia, quella del controllo, Il liberalismo non ¢ stato in
grado di prevenire una trasformazione del sistema in un
liberismo generalizzato che tende a trasformare in merce
qualunque dimensione della vita umana. Nello stesso tempo la
diffusione universale della rete ha favorito la confusione
mercato/rete e democrazia. A meno luoghi fisici di dibattito e
aggregazione ha corrisposto una larga diffusione di luoghi
virtuali che offrono I’illusione di partecipare, di essere presenti,
di contare grazie alla possibilita di esprimersi liberamente. Il
contatto immediato, senza mediazioni critiche, creato attraverso
1 nuovi media, ¢ un’occasione di liberta ma pud anche
contribuire a ritribalizzare la societd. Soprattutto, questa nuova
possibilita di espressione dei cittadini non € una forma che puo
sostituire quelle tradizionali al fine assumere decisioni
collettive. All’interno dei singoli Stati, ed ¢ la seconda ragione,
la reazione a queste nuove sfide globali non ¢ stata
caratterizzata da un rafforzamento della democrazia ma da uno
sviluppo di forme di governo oligarchiche. La progressiva
disgregazione dei partiti tradizionali e delle loro forme
associative, la scomposizione e 1’individualizzazione del lavoro
hanno favorito la formazione di elites sempre piu distanti dal
popolo. Classi dirigenti corrotte e autoreferenziali, demagogia e
populismo sono ormai diffusi in molti Paesi tradizionalmente
democratici. In questa situazione di incertezza tende a rinascere
un antico spettro, quello del capo, non importa quanto
democratico, capace di “rimettere le cose a posto”. Dal governo
del popolo come insieme di cittadini si pud passare ad un
governo del capo (o di un gruppo oligarchico), perennemente
impegnato nella seduzione di una massa amorfa, protestataria



ed irrazionale. La democrazia rischia dunque di trasformarsi in
qualcosa di meramente formale, con un potere che deriva piu
dal “principe” che dal popolo, con un ritorno a forme
premoderne di potere. Un rischio reale, anche in Italia, Paese in
cui non si € mai riusciti a costruire un sentimento nazionale
comune che sostanzi il patto di cittadinanza.

La crisi della scuola istituzione

Un corollario alla crisi della democrazia e dello Stato liberale
nato nell’Ottocento ¢ la crisi delle istituzioni che di quel
sistema hanno costituito gli elementi costitutivi. Una di queste
istituzioni ¢ la scuola pubblica. Ci sono evidenti segnali di
disgregazione della scuola Istituzione. Tradizionalmente
considerata legittima di per sé e uno dei capisaldi della
Repubblica, oggi la scuola ¢ stata declassata a semplice
“servizio” soggetto a gruppi di pressione e a conflitti.
Assistiamo a un fenomeno che Sabino Cassese ha definito
“fuga dallo Stato™. La rinuncia dello Stato si ¢ declinata in
una concezione della scuola come servizio, con ampie
concessioni ad una sua versione consumeristica. In Italia
I’autonomia scolastica ha messo gradualmente in ombra i
principi fondanti che la scuola Istituzione dovrebbe garantire.
Questa rinuncia all’istituzione ¢ stata resa credibile dalla
sovrastruttura ideologica del vincente neoliberismo. L’idea
chiave ¢ la convinzione secondo cui una nazione progredisce se
cresce il Prodotto interno Lordo. Pertanto le spese per il sistema
formativo sono giustificate se hanno un “impatto” economico
visibile e diretto. Questa visione della qualita della vita
collettiva ¢ molto limitativa perché suppone, erroneamente, che
la crescita economica e la diffusione generalizzata della
concorrenza porti con s¢ tutto il resto: istruzione, diminuzione
delle disuguaglianze, sanita, ecc. E’ cosi che nel corso degli
anni 'utente del “servizio” scuola ¢ diventato gradualmente
anche un “cliente”. Oggi la Scuola, come ha scritto
efficacemente Philippe Meirieu, non ha piu una “missione”, ha
solo “funzioni” (Meirieu, 2015, 25). La funzione principale,
secondo gran parte delle elites europee (soprattutto dopo le
decisioni prese con il Processo di Bologna, il Processo di
Copenaghen e il Trattato di Lisbona), ¢ quella della formazione
del produttore, non del cittadino (o, se si preferisce, del
cittadino in quanto produttore). Basti pensare a come 1’idea di
cittadinanza sia stata declassata a una semplice “competenza”
in molti documenti ufficiali. Anziché essere un luogo neutro in
cui si costruisce pian piano il senso della collettivita che sta alla

2 V. S. Cassese, L Italia: una societd senza Stato?, Bologna, 11 Mulino,

2011, pp. 98-104. Su questi temi rinvio al mio articolo L autonomia
scolastica in Italia disponibile al seguente indirizzo
http://www.enricobottero.com/attualit’%C3%A0-e-politica-delleducazione.



base della cittadinanza, la scuola diventa cosi luogo di conflitti
e di competizioni nelle aspirazioni dei singoli alla scalata
sociale. Tutto ci0 ha anche conseguenze sulla figura
professionale dell’insegnante. Se una volta gli insegnanti
godevano di un’autorita riconosciuta a priori, 0ggi essi possono
contare solo su stessi e sulla loro capacita di essere credibili,
cosi come ogni capo di istituto, diventato Dirigente con
I’autonomia scolastica, puo contare solo sulla sua pervicacia e
capacita di coinvolgimento e mobilitazione.

Non ¢ compito di questo contributo tracciare le complesse
ipotesi alternative in tema di politiche dell’educazione.
Nell’auspicio che le elites liberali si rendano consapevoli dei
rischi che sta correndo il progetto europeo e forse lo stesso
avvenire della democrazia, mi limito a delineare alcune
possibili azioni degli educatori e degli insegnanti nella
situazione attuale per aiutare le nuove generazioni a costruire
uno spirito democratico.

La Scuola per la costruzione dello spazio pubblico

Chi ¢ investito di compiti di formazione dei minori nella scuola
si trova di fronte un quadro difficile. Ciononostante, ancor oggi
la scuola resta un’istituzione aperta a tutti, a qualunque
comunita di nascita (familiare, locale, etnica, religiosa) o di
elezione (persone con gli stessi gusti, le stesse opinioni, ecc.) si
appartenga. La Scuola ¢ un embrione di societa, il primo e oggi
spesso il solo spazio societario con cui il minore viene a
contatto. Gli anni della scuola sono quelli in cui si gioca la
costruzione del senso di appartenenza ad una collettivita. In un
quadro di rinnovate difficolta, la scuola deve dunque decidere
se cogliere questa opportunita o lasciarla cadere rinunciando al
ruolo di spazio pubblico.

La premessa da cui partire sono alcuni principi per
un’educazione democratica. Questi principi sono stati formulati
con chiarezza da Philippe Meirieu. Meirieu scrive che
“I’educazione, condizionando I’avvenire della democrazia e
I’esistenza del mondo, non puo essere sottomessa alla logica di
mercato e agli interessi a breve termine delle potenze
economiche”. Pertanto, aggiunge, “in una societa democratica,
I’educazione ¢ sostanzialmente educazione alla democrazia:
essa forma cittadini capaci di comprendere il mondo, di
costruire insieme il bene comune e lavorare a una maggiore
solidarieta tra gli uomini e tra i popoli”™. Meirieu parla
giustamente di costruzione del bene comune e non di bene
comune come qualcosa di gia definito. Se fosse cosi, infatti, si
potrebbe cadere nello spirito totalitario di coloro che, in

* Philippe Meirieu, Principi possibili per un’educazione democratica, in
http://www.enricobottero.com/philippe-meirieu  (edizione originale in
WWww.meirieu.com).




passato, in nome di un astratto bene collettivo, hanno
sacrificato individui e popoli. Era questa la giusta
preoccupazione di Tzvetan Todorov, lo studioso franco-bulgaro
recentemente scomparso (Todorov, 2012). Ci collochiamo
dunque nella prospettiva di quello che Marta Nussbaum chiama
« paradigma dello sviluppo umano » (Nussbaum, 2011, 41).
Anche se questo paradigma ¢ ignorato dalle elites politiche in
nome dell’istruzione finalizzata direttamente alla crescita
economica noi, in quanto uomini e donne di educazione,
abbiamo il compito di agire in quella direzione per
responsabilita nei confronti del futuro dell’umanita e delle
nuove generazioni. L’insegnante, in quanto educatore di futuri
cittadini, ¢ la chiave di volta di un impegno che richiede una
specifica assunzione di responsabilita.

Per un’educazione alla democrazia nella scuola

Come agire dunque? Di fronte alla minaccia di crescita
dell’individualismo sociale sarebbe un errore concentrarsi
sull’individuazione di uno spazio orario dedicato espressamente
all’educazione alla cittadinanza democratica. Si rientrerebbe
cosi nella logica del “servizio”, come se la questione
dell’educazione alla convivenza e alla cittadinanza democratica
fosse un tema settoriale e non dovesse invece informare di sé
tutta la vita della scuola®. Lo spirito democratico non &
determinato solo da un contenuto. E’ prima di tutto un habitus,
frutto di un’operazione mentale che si costituisce nel tempo
grazie a pratiche che maturano gradualmente. Mi concentrerd
dunque sul senso generale delle attivita che possono
promuovere la formazione di uno spirito collettivo. Quali sono i
nodi cruciali su cui si gioca la scelta tra istituzioni
democratiche e istituzioni fondate su gerarchie e logiche di
dominio del piu forte? Ne individuo tre che mi sembrano
centrali: I’empatia, la responsabilitd, 1’argomentazione
razionale.

Formare persone empatiche

* Nella storia della scuola italiana sono state previste nel corso del tempo
diverse denominazioni per uno specifico insegnamento legato alla questione
della democrazia: educazione civica, educazione alla convivenza
democratica, educazione alla convivenza civile, ecc. L’attuale normativa
italiana fa riferimento alla L.169 del 30.10.2008 e alle successive Circolari
interpretative. E’ previsto un insegnamento denominato “Cittadinanza e
Costituzione” sia con una dimensione specifica interna ad aree disciplinari
gia esistenti (area storico sociale) sia con una dimensione trasversale che
riguarda tutte le discipline.



Seguendo Marta Nussbaum (Nussbaum, 2011, 45 - 52), credo
si debba partire dalla dimensione emotiva che, contrariamente a
quanto pensano in molti, non ¢ affatto estranea alla politica
(Nussbaum, 2011). II piccolo dell’'uomo nasce indifeso, ha la
consapevolezza della propria impotenza. Questa debolezza ¢
compensata con la ricerca continua della soddisfazione dei
propri bisogni. A questa vergogna e insoddisfazione si
accompagna un’altra emozione negativa: il disgusto per le
proprie deiezioni corporee. Questo atteggiamento naturale
implica anche un apprendimento. Ha dunque una componente
cognitiva, che riguarda le idee di contaminazione e
decomposizione. Il disgusto, tuttavia, se non adeguatamente
elaborato, puo avere effetti negativi in relazione al narcisismo
infantile. E’ facile infatti passare dal rifiuto di sé al rifiuto
dell’altro imponendogli la centralita del proprio ego. Da adulti
questa autoreferenzialita pud giungere al rifiuto di un gruppo
sociale individuato come contaminante (ebrei, neri, zingari,
musulmani, ecc.). Il disgusto proiettivo ¢ alla base della
derisione sarcastica, della calunnia, del piacere distruttivo del
pettegolezzo e della denigrazione dell’altro. Puo svilupparsi
fino a produrre danni enormi, come ci ha insegnato la storia. E’
dunque una reale minaccia contro la democrazia e il principio
di uguaglianza. Nella debolezza dell’essere umano esistono
perd anche risorse positive. L’'uomo ¢ capace di
immedesimazione con gli altri, di vedere un’altra persona come
un simile a sé (empatia). Questo istinto naturale va sviluppato
grazie alla relazione con gli altri. E’ il motivo per cui
nell’infanzia ¢ cosi importante il gioco libero e di gruppo. Nel
gioco e nelle attivita collettive si impara a individuare nell’altro
un simile e quindi un limite al desiderio narcisistico di dominio
e compiutezza. La capacita di negoziare con gli altri ¢ la forma
piu evoluta di empatia e dunque la prima forma di patto sociale
(Peter Gray, 2015). Essa va dunque individuata come un
obiettivo di apprendimento, anche a scuola.

L’empatia, perd, non coincide ancora con il senso morale. Gli
esseri umani provano empatia con le persone che conoscono
ma cio non significa che la provino anche per tutti gli altri (le
persone non appartenenti alla propria famiglia o comunita, gli
stranieri, ecc.). Non va dimenticato che, in genere, anche i
gruppi piu xenofobi sono molto solidali al loro interno. Nel
mondo giovanile sono frequenti i gruppi in cui al massimo
rispetto interno fa da contraltare un forte rifiuto delle persone
esterne. E’ un atteggiamento che serve a dare coesione al
gruppo. Si tratta di gruppi la cui solidita nasce dalla
sottomissione ad un’autoritd superiore (leader carismatico che
garantisce protezione dall’insicurezza). Questa autorita fonda la
propria autorita sulle debolezze dei componenti del gruppo. E’
proprio il predominio di queste forme di autorita a minare le
basi delle moderne democrazie e a far temere il ritorno di forme
autoritarie. Nella scuola, dunque, ¢ bene operare fin da subito



per la costruzione di un’altra forma di vita di gruppo, piu
cooperativa e solidale. Anzitutto, I’insegnante non dovrebbe
utilizzare I’argomento di autorita per ottenere il rispetto delle
regole, cio¢ facendo riferimento al suo status. I vincoli vanno
spiegati, dichiarati esplicitamente, in quanto parte di un
progetto comune. Nello stesso tempo si deve agire affinché la
classe sia uno spazio “libero da minacce”. L’insegnante ha la
responsabilita di relativizzare, di contenere le reazioni del
gruppo perché ciascuno possa esprimersi liberamente anche
grazie al divieto della presa in giro e della derisione. La regola
di fondo, non facile da comprendere, ¢ dunque la seguente: ¢
positivo ci0 che aiuta una persona ad apprendere, ¢
inaccettabile tutto cio che la mette in pericolo (Meirieu, 2015,
199 — 201). Imparare, infatti, non ¢ lottare contro gli altri, come
vorrebbe una vulgata oggi molto diffusa, ma confrontarsi con la
debolezza e la fragilita umana, la propria e quella degli altri,
senza vergognarsene. In positivo, credo che il modo principale
per favorire lo sviluppo di un senso di empatia anche con chi ¢
lontano e in prospettiva con I’intera umanita sia I’ingresso nel
mondo simbolico e lo sviluppo dell’immaginazione. L’ingresso
nel mondo simbolico, che si concretizza nell’incontro con la
letteratura, le arti, la musica, ecc, permette di pensare I’assenza,
di operare mentalmente su soggetti che non sono presenti. Il
mondo simbolico ci permette di passare dall’immagine reale al
mondo dell’immaginario scoprendo la possibilita di avere
sentimenti comuni con chi ¢ lontano e diverso. Naturalmente si
tratta di un processo che pud degenerare se non ¢ guidato
dall’idea di dignita umana e che dunque va orientato. Di qui il
tema della responsabilitd, che tocca sia 1’educatore che
I’educando.

Essere responsabili

Un esperimento condotto da Philip Zimbardo, noto come
esperimento della prigione di Stanford, ha dimostrato che le
persone tendono a comportarsi male quando non vengono loro
concesse responsabilita’. 1 peggiori comportamenti sociali
avvengono al riparo dell’anonimato o di un’autorita superiore
cui si attribuisce la responsabilita delle azioni. Questo
fenomeno oggi viene enfatizzato dalle possibilita offerte da
internet e dai social network che, appunto, danno I’illusione di
anonimato (mentre in realta si sta parlando a persone in carne
ed ossa). La storia del passato ¢ ricca di fenomeni di questo
tipo. In Italia, in particolare, dove ha storicamente prevalso
I’etica dell’intenzione, ¢ molto diffusa la pratica di non
riconoscere le proprie responsabilita. 11 confronto con altri

> Sull’esperimento di Philip Zimbardo v. Philip Zimbardo, L ’effetto
Lucifero, Milano, Cortina, 2008.



Paesi dell’Occidente, dove le assunzioni di responsabilita
appartengono di piu al senso comune, ¢ sotto gli occhi di tutti.
In questo caso la via maestra dell’educatore ¢ quella di
incoraggiare 1’assunzione di responsabilita da parte degli allievi
sia nelle attivita di apprendimento che nella vita del gruppo. Le
scuole attive da tempo hanno ideato dispositivi per operare in
questa direzione. Lo strumento principale ¢ la pedagogia del
progetto: imparare attraverso attivita finalizzate che per gli
allievi abbiano un senso e in cui si sentano coinvolti e
responsabilizzati. Si tratta di mobilitarli intorno a un progetto
che ha per scopo una produzione riconosciuta. Celestin Freinet
e Fernand Oury, sia pur in modi differenti, non si limitarono
all’idea di finalizzare le attivita di apprendimento, ma
sperimentarono anche il consiglio e la cooperativa a scuola
introducendo vere e proprie forme di democrazia con
distribuzione di incarichi di responsabilita. A scuola non si va
solo per imparare ma anche per costruire forma di vita comune,
quelle che Oury chiamava “istituzioni” e che sintetizzava cosi:
“La semplice regola che permette a dieci ragazzi di utilizzare il
sapone senza dispute ¢ gia un’istituzione” (Oury, Vasquez,
1974, 288),

Argomentazione razionale

Un altro importante strumento di costruzione dello spirito
democratico ¢ la forza del ragionamento corretto e la sua
prevalenza sull’impulso immediato. E’ la nota posizione
socratica: di fronte al conflitto delle opinioni non ci si rinchiude
nei propri confini individuali o di gruppo che renderebbero
impossibile la convivenza. E quello che invece vorrebbe
Trasimaco, I’interlocutore scettico di Socrate nel primo libro de
La Repubblica di Platone. L’abile demagogo che si rivolge al
popolo con retorica e abilita comunicativa trova facilmente
persone che lo acclamano tra coloro che non sono in grado di
capire e seguire ragionamenti. La base della democrazia sta nel
dialogo autentico per la comune ricerca di risposte giustificate
razionalmente e valide fino a prova contraria. Il democratico ¢
dunque colui che resiste alla tentazione di dire qualcosa di
affrettato e di falso, sia nei confronti reali che, come avviene
spesso oggi, su internet o sui social network. Per questo a
scuola la parola che conta non deve essere quella di chi urla piu
forte né di chi, come I’insegnante, la pud semplicemente
imporre utilizzando la sua autorita formale. La regola di
convivenza si impone da sé quando tutti perseguono esigenze
di verita e di esattezza (Meirieu, 2015, 68 — 71). Esigenza di
verita e di esattezza significa argomentare nel rispetto
dell’oggetto di cui ci si sta occupando e dei principi del retto
argomentare. A scuola 1’oggetto su cui si lavora sono i saperi.
E’ bene dunque che nell’incontro con i saperi I’allievo non sia



chiamato ad incontrare oggetti statici, veritda assolute
(ricordiamo che le forme scolastiche del sapere sono state
definite “proposizionali”). 1 saperi trasmessi come verita
assolute riprodurrebbero lo stesso modello negativo di un
sapere imposto da qualcuno, non una regola costruita ma un
canone esterno. Ogni oggetto culturale ¢ frutto invece di una
continua elaborazione, una genesi che nel corso del tempo ha
subito perfezionamenti ¢ mutamenti. Di qui I’importanza della
pedagogia del problema: conoscere un’operazione aritmetica
non ¢ solo saperla eseguire correttamente ma rappresentare il
campo di possibilita di questa operazione, avere una
rappresentazione dinamica di c¢id0 che ¢ possibile fare
utilizzandola. Cio vale anche per lo studio della lingua, delle
scienze, ecc. Lo spirito dell’argomentazione razionale,
direttamente legato al profilo del cittadino democratico, ¢
dunque il frutto di come si lavora a scuola, di come sono
organizzate le quotidiane situazioni di apprendimento.

Come si vede, 1’azione cui ¢ chiamata la scuola per formare
habitus condivisi, sentimenti comuni, nel rispetto della liberta
dei minori ad essa affidati, ¢ molto complessa. Non puo essere
che cosi perché la complessita ¢ cid che distingue la
democrazia dai sistemi autarchici che, come i populismi, amano
la semplificazione. In quei casi I’educazione alla convivenza
assume la forma dell’indottrinamento diretto (le dittature) o
indiretto (sistemi politici apparentemente liberali, ma in realta
governati da un pensiero unico). L’educazione democratica, al
contrario, non ¢ un processo di fabbricazione ma
I’accompagnamento della crescita di un soggetto libero, attivo,
curioso, critico, capace di resistere alla pressione di autorita
illegittime e all’azione seduttiva dei gruppi di pari. Un compito
non da poco per la scuola e I’educazione nel XXI secolo.

Riferimenti bibliografici

Norberto Bobbio (1995), Il futuro della democrazia, Torino,
Einaudi.

Norberto Bobbio (2004) Voce Democrazia, in Norberto
Bobbio, Nicola Matteucci, Gianfranco Pasquino, Dizionario di
politica, Torino, Utet.

Enrico Bottero (2003), Lo svuotamento della democrazia e il
compito dell’educazione, in Antonio Erbetta (a cura di), Senso
della politica e fatica di pensare, Bologna, Clueb (anche in .
http://www.enricobottero.com/enrico-bottero).

Enrico Bottero (2006), Einfithlung ed educazione. Il valore
pedagogico della relazione con [’altro, in Piero Bertolini (a
cura di), Per un lessico di pedagogia fenomenologica,Trento,
Erickson.




Enrico Bottero, “Una sfida. Vivere insieme in democrazia”, in
Cooperazione educativa, n.2/2015, 19 — 22.

Paul Collier (2011), Guerre, armi, democrazia, Roma-Bari,
Laterza.

Emilio Gentile (2016), In democrazia il popolo é sempre
sovrano? Falso! , Roma-Bari, Laterza.

Emilio Gentile (2016), I/ capo e la folla. La genesi della
democrazia recitativa, Roma-Bari, Laterza.

Peter Gray (2015), Lasciateli giocare, Torino, Einaudi.

Philippe Meirieu, Principi per un’educazione democratica, in
http://www.enricobottero.com/philippe-meirieu (testo originale
Principes possibles pour une éducation democratique, in
WWWw.meirieu.com).

Philippe Meirieu (2015), Fare la Scuola, fare scuola.
Democrazia e pedagogia, Milano, Franco Angeli.

Marta C. Nussbaum (2007), Nascondere ['umanita: il disgusto,
la vergogna, la legge, Roma, Carocci.

Marta C. Nussbaum (2011), Non per profitto. Perché le
democrazie hanno bisogno della cultura umanistica, Bologna,
11 Mulino.

Marta C. Nussbaum (2014), Emozioni politiche. Perché
[’amore conta per la giustizia, Bologna, 11 Mulino.

Fernand Oury, Aida Vasquez (1974), Vers une pédagogie
institutionnelle, Paris, Maspero.

Tzvetan Todorov (2012), I nemici intimi della democrazia,
Milano, Garzanti.

Per un approfondimento sui temi discussi in questo articolo v.
anche www.enricobottero.com.




