
Martin Buber, Discorsi sull’educazione, Armando, Roma, 2009. 
 
 
Per riuscire a cogliere il valore di questi  testi di Martin Buber, la traduzione  di tre sue conferenze 
tenute tra il 1925 e il 1939, è necessario liberarsi da due pregiudizi che incombono su ciascuno di 
noi. Il primo è l’impressione di aver a che fare con discorsi un po’ datati, da educazione tradizionale 
per intenderci, incapaci di comprendere la centralità dell’individuo e della sua libertà che 
caratterizzano l’educazione moderna. Il secondo è quello di  aver a che fare con un pensatore 
religioso, con il conseguente opposto riflesso condizionato del credente e del non credente 
(accettazione incondizionata o rifiuto aprioristico). Cerchiamo dunque di andare un po’ più a fondo. 
Anzitutto va ricordato che Buber non fu solo pensatore teorico  ma si occupò direttamente di 
educazione dirigendo l’Ufficio ebraico per l’Educazione degli Adulti di Francoforte  nel periodo tra 
le due guerre, e a partire dal 1949 la scuola superiore per gli insegnanti del popolo a Gerusalemme 
(per adulti e nuovi immigrati). 
Il primo saggio, Sull’educativo, affronta la questione  del fine e del senso dell’educazione e del 
conseguente ruolo dell’educatore. Molta pedagogia moderna, dice Buber, esalta la libertà, 
l’autonomia, il libero sviluppo  delle potenzialità del soggetto come fini supremi dell’educazione. 
Questa scelta nasce dall’impulso a liberarsi dal destino, dalla natura, dalla costrizione degli altri 
tipica della modernità.  Tutto ciò si fonda però su un equivoco: l’opposto della costrizione non è la 
libertà ma lo  “sperimentare un legame”, sentirsi vicini alla natura e agli altri uomini, non più in 
concorrenza con loro per dominarli e non farsi dominare (una logica, aggiungo io, che ha 
profondamente contagiato l’uomo moderno). In questo percorso di incontro degli altri l’autonomia 
personale è un passaggio necessario, un presupposto ma non il fine perché così si resterebbe 
prigionieri dell’egoismo individuale. La crescita della persona, scopo dell’educazione, non è un 
“dispiegarsi”, uno sviluppo delle potenzialità già insite, ma principalmente il frutto di un intervento 
esterno.  Da qui deriva una grande responsabilità per chi educa, soprattutto sul piano relazionale. 
L’educatore, l’insegnante corre infatti continuamente il rischio che la sua volontà (che è potere di 
condizionare)  degeneri in arbitrio, “vale a dire che l’educatore eserciti la sua selezione e la sua 
azione a partire dal concetto di discepolo e non a partire dalla realtà di quest’ultimo”. 
All’atteggiamento  “erotico” che proietta sull’altro le proprie inclinazioni e desideri si  deve 
preferire  un atteggiamento relazionale di “contenimento”. L’educatore cerca il rapporto ma 
evitando la fusionalità e la proiezione dei propri desideri. Non rinuncia  a condizionare l’altro (il 
che sarebbe peraltro  impossibile)  ma lo fa entro precisi limiti di rispetto. La difficoltà sta nel fatto  
che  in situazioni come quella scolastica il contenimento non è reciproco: l’educatore contiene 
l’educando e se stesso, l’educando è chiamato, al massimo, a contenere se stesso. L’educatore su 
deve auutocontenere. Di qui la difficoltà del suo compito. Resta un problema aperto: in nome di chi 
condizionare? Sono le società e le culture che dettano le norme  o ci sono norme universali? Anche 
qui Buber non sfugge la questione e svolge analisi interessanti che saranno riprese nella successiva 
conferenza dal titolo Bildung e Weltanschaung (Educazione e visione del mondo) ove si affronta il 
tema delle educazione degli adulti. I popoli, le comunità, hanno diverse “visioni del mondo”, dice 
Buber. Se ciascuno educa i suoi  cittadini  alla propria visione come si potrà convivere? Compito 
dell’educazione, secondo Buber, non è solo quello di aiutare ciascuno a  radicare la propria visione 
ma costruire una “retta accettazione di aver a che fare  gli uni con gli altri”. 
Il terzo saggio, Sull’educazione del carattere, affronta un altro tema spinoso,  quello 
dell’educazione ai valori, ai comportamenti, in una parola l’educazione morale. Si parte da una 
constatazione: l’insegnante, se è  vero educatore, non si pone come obiettivo semplicemente 
l’acquisizione di conoscenze o competenze ma l’educazione del carattere dell’allievo.  E’ 
un’affermazione per nulla scontata che molta pedagogia d’oggi rifiuterebbe. Da questa premessa 
emerge  la coscienza di una profonda responsabilità dell’educatore. Ma come educare a valori 
comuni in un  tempo come il nostro in cui si tende a non credere più a valori universali?  Buber 
crede in valori universali dell’umanesimo (di cui l’ebraismo è stato una delle fonti principali) ma 



non ha alcuna fiducia nelle “lezioni di etica”, nelle inutili prediche. L’unica via d’accesso all’allievo 
è la fiducia. L’allievo sente  che si può fidare dell’educatore se capisce che non viene usato, ma 
sostenuto, aiutato  ancor prima di essere condizionato. L’unica via dell’educatore è dunque 
l’esempio, la testimonianza 
In poche ma dense pagine Buber  affronta questioni cruciali  e centrali dell’educazione, oggi 
lasciate abbastanza a margine, al limite come questioni di competenza delle religioni. Ci si chiede 
perché visto che oggi problemi come quello della libertà, del condizionamento dell’altro, della 
relazione, dell’educazione morale (che è cosa diversa dall’imposizione di abitudini, perché la scelta 
morale è consapevole) sono più che mai all’ordine del giorno, sempre che la collettività voglia 
continuare ad esistere, a fondarsi su legami intersoggettivi e comuni credenze. Non sfuggiamoli 
perché essi ci inseguiranno comunque oggi più di ieri, con le complicazioni dettate dalla culura 
dell’immagine e dei consumi ad ogni costo.  Guardiamoli in faccia e interroghiamoci, come fa 
Buber in questo suo prezioso volumetto, anche se ci capiterà di non  condividere tutte le sue 
posizioni. Non incontreremo certamente risposte definitive o rassicuranti,  ma, come ci ricorda il 
filosofo, risveglieremo la domanda, il nostro sguardo interiore. E la domanda è già molto, forse 
l’essenza dell’educativo. 
 
 


