
Per una pedagogia 
dell’emancipazione 

La scuola tra controllo tecnocratico e 
nostalgia del passato 

(articolo pubblicato su “Coscienza”, n.2/2019)  

 

Enrico Bottero1 

La scuola che conosciamo oggi non è un dato di natura ma una 
specifica configurazione storica che nasce tra il XVI e il XIX 
secolo. Da allora i ragazzi non sono più lasciati al loro destino 
nelle città ma accolti in ambienti specifici dedicati alla loro 
educazione. Quando, nel Novecento, la scuola diventa di 
massa, il modello tradizionale della scuola istituzione entra in 
crisi. La nuova domanda che si pone è: come garantire 
l’apprendimento di tutti (o, comunque, del maggior numero) 
affinché possano dare un loro contributo alla società, crescere, 
emanciparsi ed essere buoni cittadini? È questa la sfida che la 
pedagogia della scuola deve raccogliere. Come si cerca di 
rispondervi oggi?  
 
 
Il modello tecnocratico 
Le scelte pedagogiche, lo sappiamo, sono condizionate da 
quelle politiche. A livello istituzionale, non solo in Italia, si è  
affermata l’esigenza di controllo dei risultati. A partire dagli 
anni Novanta, dall’Unione Europea è stato indicato come scopo 
dei sistemi formativi quello di garantire per la maggior parte 
degli allievi il raggiungimento di obiettivi di apprendimento in 
termini di “competenze”. Secondo le autorità è importante, 
cioè, che le conoscenze acquisite a scuola non siano nozioni 
statiche ma disposizioni ad agire, un saper agire frutto di 
riflessione con cui il soggetto mette in relazione i saperi 
posseduti con operazioni mentali e pratiche. In un sistema 
fondato sull’esigenza del controllo, come quello dell’autonomia 
scolastica, le competenze devono anche essere valutate. Ma c’è 

 
1 Già Dirigente scolastico, ricercatore Irre Piemonte e Docente presso 
l’Università di Torino. Il suo sito professionale è 
https://www.enricobottero.com.  



un ostacolo: è difficile valutare una competenza e certamente 
non è possibile “misurarla”. È molto probabile, dunque, che la 
competenza “misurata” e certificata non sia una competenza 
complessa ma si riduca a una semplice performance, a una 
procedura. In questo modo, soprattutto su pressione di esigenze 
esterne legate al mercato del lavoro, il rischio è che prevalga 
nei fatti un’accezione limitativa della nozione di competenza di 
impronta comportamentista: saper fare esecutivi con prevalenti 
capacità adattative, quelle richieste da un mercato del lavoro 
sempre più flessibile. Il comportamentismo diventerebbe così 
in pedagogia l’unica teoria di riferimento.  
Qual è il problema? Il problema è che la pedagogia si sforza di 
pensare e realizzare in modo rigoroso ma non deterministico 
l’educazione in quanto trasmissione intergenerazionale: come 
preparare i giovani al mondo che li accoglierà? Come 
proteggerli, istruirli, offrire loro i mezzi per costruirsi e 
costruire il futuro? Quali situazioni di apprendimento 
organizzare per raggiungere gli obiettivi previsti? La pedagogia 
a cui pensiamo vuole formare soggetti liberi, capaci di vivere 
insieme in una democrazia alla ricerca del bene comune. 
 
Le reazioni: la nostalgia del passato 
Il modello tecnocratico che sembra imporsi ignora, di fatto 
assecondandolo, un aspetto importante della società 
contemporanea: il suo essere segnata dall’individualismo e dal 
consumismo che esaltano l’infantile come atteggiamento 
generale. È un fenomeno complesso, ancora in gran parte da 
indagare. Per criticare il modello tecnocratico c’è chi ha scelto 
la via più breve, quella di mettere la scuola sul banco degli 
accusati. Oggi, si dice, non si farebbe che accondiscendere ai 
desideri degli allievi abolendo lo sforzo, lo studio e la serietà. 
Nelle classi si sarebbe rinunciato all’esercizio rigoroso, alla 
memorizzazione e allo studio in nome della democratizzazione 
dei saperi. La pedagogia, indebolendo i saperi a favore dei 
saper fare e promuovendo una didattica “ludica”, sarebbe 
responsabile, insieme al Sessantotto, di gran parte dei problemi 
dell’educazione di oggi. La crisi del senso e delle finalità della 
scuola viene così risolta con l’appello al ritorno a una presunta 
età dell’oro in cui tutto andava meglio. Si propone un ritorno al 
passato, all’epoca precedente la scuola di massa in cui severità, 
sforzo e selezione dei meritevoli sarebbero stati alla base della 
pedagogia scolastica. 
 
 



Per una pedagogia dell’emancipazione 
Queste analisi partono dalla denuncia di un fatto reale: la 
deistituzionalizzazione della scuola. In pochi anni siamo infatti 
passati da una logica istituzionale stabilizzata, con luoghi ben 
definiti collocati in strutture fisiche e simboliche accettate da 
tutti, a una logica di servizio in cui ciascuno, seguendo i suoi 
desideri e bisogni, approfitta dell’offerta scolastica cercando di 
sfuggire a vincoli e regole. Tutto ciò in Italia è stato favorito 
dalla riforma dell’autonomia scolastica. In quella fase si è 
inteso avviare la modernizzazione del nostro sistema formativo 
con un arretramento dello Stato giudicato incapace nelle sue 
strutture di governare una riforma ritenuta necessaria. Si è 
aperta così la scuola alla concorrenza, ritenuta dai decisori 
politici un elemento virtuoso per migliorare il “servizio” 
scolastico. È così iniziata una lenta e inesorabile erosione della 
scuola come istituzione fondata su un obiettivo di universalità,  
spazio pubblico e non privato. La scuola di oggi perde 
progressivamente la sua legittimità, non ha più una “missione”, 
ha solo “funzioni”. Le critiche dei nostalgici, però, sono 
indirizzate all’obiettivo sbagliato. La degenerazione non è da 
imputare al Sessantotto o ai deprecati “metodi attivi” (peraltro 
sempre molto minoritari) ma ad una società che promuove in 
modo massiccio l’individualismo, la competizione, 
l’infantilismo e ad una politica che l’ha assecondata sull’onda 
di una tendenza internazionale che va nella direzione di una 
privatizzazione dell’istruzione. Una scuola che volesse 
ritornare all’autorità verticale in presenza di una società che al 
contrario promuove le pulsioni infantili in tutte le altre 
dimensioni della vita (il marketing delle emozioni che ci invade 
sempre più) farebbe vivere ai ragazzi una contraddizione 
insanabile. Se i sostenitori del ritorno all’autorità verticale 
pensano di aver a che fare con allievi spontaneamente 
disponibili ad apprendere sono fuori dalla realtà. Se non lo 
pensano, perché considerano la disponibilità ad apprendere un 
prerequisito, promuovono di fatto una scuola selettiva e 
l’aumento delle disuguaglianze. La scuola deve tener conto dei 
ragazzi così come sono, ad esempio adottando rituali in grado 
di imporre alle pulsioni la necessità dell’attesa e così, 
nell’ambito dei vincoli determinati dai tempi scolastici, 
permettere lo sviluppo del pensiero, oggi minacciato dall’uso 
eccessivo del multitasking e da un’attenzione sempre più 
superficiale. Perché sono necessarie queste azioni educative? 
Perché l’educazione dell’uomo libero e del cittadino di una 
democrazia non può essere pensata come pura e semplice 



acculturazione, come vorrebbero i nostalgici della pedagogia 
tradizionale. I suoi sostenitori giustificano l’esistenza della 
scuola come luogo separato in nome dell’esigenza di 
correggere la “natura” del bambino attraverso l’educazione allo 
sforzo e la sottomissione all’autorità del docente. È lui che 
guida le attività attraverso la lezione, privilegia l’esposizione di 
contenuti, gestisce la libertà di parola in classe. È lui la legge. 
Si tratta di una  visione ideologica perché il bambino, fin dalla 
nascita, pur non avendo ancora la pienezza delle responsabilità, 
è già un soggetto. La pedagogia e la psicologia ci dicono che il 
bambino non diventa autonomo all’improvviso quando, ormai 
cresciuto, compie il diciottesimo anno di età,  ma che cresce 
con gradualità e ha bisogno di provare fin da subito ad 
esercitare la propria libertà. L’educazione non è la trasmissione 
della pratica dell’obbedienza cieca ma un accompagnamento 
graduale con cui si aiuta il minore a fare i conti con il suo 
egocentrismo, a saper attendere prima di agire e a dialogare con 
gli altri scoprendo così l’importanza della “legge”. In un mondo 
giovanile che tende a rifugiarsi nei contatti virtuali fin dalla più 
tenera età evitando la fatica di quelli reali, è sempre più 
necessaria una scuola che sia anche pratica di empatia, di vita 
comune, di confronto continuo e mediazione con l’altro. Tutto 
ciò evitando di utilizzare l’argomento di autorità (“si fa così 
perché lo dico io!”) ma abituando al confronto critico e 
argomentato.  
Anche la didattica è responsabile di tutto ciò. È necessario 
pensare a pratiche didattiche attraverso cui l’allievo possa fin 
da subito praticare la sua libertà e responsabilità: lavori di 
gruppo, situazioni di apprendimento attive non centrate sulla 
lezione trasmissiva, promozione della valutazione formativa (di 
accompagnamento e regolativa) e limitazioni alla pervasività di 
quella sommativa o certificativa (voto o giudizio). I metodi 
attivi si sono impegnati a lungo ad utilizzare la ricerca e la 
documentazione come pratica didattica. Per questo hanno 
preferito il lavoro per “progetti” organizzando situazioni 
didattiche in cui gli allievi costruiscono le conoscenze a partire 
da una finalità, anche pratica. Il “progetto”, essendo collettivo 
(di piccolo gruppo o di classe), non è solo finalizzato 
all’apprendimento ma permette di scoprire nella pratica la 
necessità del divieto e delle regole. È costruzione della 
conoscenza e allo stesso tempo pratica di vita sociale. Formare 
gli insegnanti a queste pedagogie attive è un obiettivo primario 
ancora da realizzare in vista di un fine più ampio: costruire il 
cittadino libero, responsabile e solidale di domani anche grazie 
a un’istituzione in cui si lavori per far emergere il pensiero. Per 
far questo c’è bisogno dell’impegno di tutti i cittadini e 



dell’opinione pubblica, la sola in grado di condizionare le scelte 
politiche. Non dimenticando che per “fare” questa scuola 
bisogna prima di tutto mettere in discussione i modi consolidati 
e tradizionali di “fare scuola”. Non sarà facile, perché 
l’organizzazione didattica tradizionale è ancora molto radicata 
negli habitus degli insegnanti delle scuole secondarie. Di tutto 
ciò ha scritto ampiamente Philippe Meirieu in un bel libro 
(Fare la Scuola, fare scuola. Democrazia e pedagogia, Franco 
Angeli, 2015) a cui rinvio. 


