
La scuola tra la pressione consumista e 
l’irresponsabilità sociale1 

 
 

Philippe Meirieu 
 
Buongiorno a tutti. E’ un po’ difficile rivolgermi a voi durante 
questo Convegno il cui tema è così importante ed attuale. Ho 
ascoltato con molto interesse una parte delle discussioni e degli 
interventi della mattina. Ho partecipato anche alla realizzazione 
del film che vi è stato presentato e che in Francia ha fatto 
nascere interessanti discussioni. 
Mi collocherò su un registro più pedagogico rispetto a quello di 
questa mattina. Ma, forse per confermare e alimentare, come il 
disegnatore Barrigue, la mia fama di impertinente, vorrei 
iniziare dicendo che senza alcun dubbio la scuola è minacciata 
dal mercato e dal profitto. E’ già stato ricordato con forza e 
dimostrato con argomenti molto convincenti.  Il mercato 
scolastico non è un pericolo di là da venire, è già una realtà. Per 
denunciare i complotti che potrebbero verificarsi, non 
bisognerebbe dimenticare la realtà in cui viviamo tutti i giorni. 
Il mercato scolastico è, per esempio, il mercato 
dell’organizzazione scolastica, dei manuali scolastici, del 
supporto alla scuola, delle filiere, delle lingue delle scuole in 
competizione tra loro, mercato a cui gli stessi insegnanti sono 
attenti quando si tratta degli interessi dei loro figli. E’ il 
mercato dei convegni, delle riviste e dei testi che discutono sui 
pericoli del mercato nel campo della scuola, E’ il mercato delle 
politiche comunali, provinciali e regionali. E’ il mercato di tutte 
le industrie che cercano di rafforzare la loro posizione 
adattandosi al processo di mondializzazione, il mercato in cui 
l’economia svizzera, ad esempio, gioca un ruolo  e di cui 
beneficiano tutti i giorni i cittadini elvetici, insegnanti 
compresi.  
Se mi permetto di essere così impertinente, è per evitare di 
cadere in un manicheismo che potrebbe farci dimenticare la 
complessità della situazione che abbiamo di fronte.  
In primo luogo, cercherò di mettere in evidenza come  noi 
siamo prigionieri di un’opposizione che non è cosa semplice e 
di cui non è facile liberarsi. E’ ciò che ho chiamato nel titolo la 
pressione consumistica da un lato e l’irresponsabilità sociale 
dall’altro. Vedremo che tra queste due tendenze la scelta non è 
sempre facile. In secondo luogo, richiamerò l’opposizione tra la 
scuola “servizio” e la scuola “istituzione”. In terzo luogo, 
riprenderò quelli che mi sembrano essere oggi i fattori di crisi 
della scuola come istituzione. In conclusione, riprenderò 
brevemente l’idea del bene comune e cercherò di mettere in 
evidenza come, per fondare la scuola come istituzione, è 
necessario reinventare un bene comune. Riprenderò ciò che 
Habermas chiama il patriottismo costituzionale  e terminerò in 
modo molto concreto con una dozzina di proposte pedagogiche 

                                                           
1
 Conferenza tenuta a Yverdon (Svizzera) il 19 giugno 1999. 



da mettere in atto tutti i giorni nelle nostre classi e che fin da 
subito ci permetteranno di combattere ogni logica di esclusione 
e  di privilegio. 
Ora vorrei illustrare il dilemma presente nel titolo di questo 
intervento: gli insegnanti stretti tra la pressione consumista da 
un lato e l’irresponsabilità sociale dall’altro. Noi siamo 
insegnanti. Io stesso sono insegnante e ne incontro molti ogni 
giorno, parlo con loro. So che nelle loro relazioni con i genitori, 
nei consigli di classe, nelle decisioni sull’orientamento, nel 
modo in cui scelgono l’assegnazione alle scuole, sono sempre 
alle prese con la difficoltà di come collocarsi tra due estremi 
per evitare di cadere nell’uno o nell’altro. 
  



 

            Pressione consumista 

 

           

                  Irresponsabilità 

sociale 

 

Cedere alle preoccupazioni dei 

genitori 

 

Ignorare la realtà socio-

economica della società 

 

 

Tirannia dell’obbligo dei 

risultati 

 

Rifugio nell’ineffabile 

 

 

Primato dello strumentale e 

della  

“pedagogia bancaria” 

 

 

Primato della complicità 

culturale e della 

“violenza simbolica” 

 

Primato del 

comportamentismo (efficacia 

Della coppia stimolo//- 

risposta) 

 

Primato della pedagogia dei 

doni e 

Tendenza al fatalismo 

 

 

Ricerca dell’efficacia 

immediata 

 

Rifiuto di ogni controllo 

sociale 

 

 

Concorrenza tra gli insegnanti 

e tra le scuola 

 

“Solidarietà professionale” 

contro i genitori 

vissuti come “nemici” 

 

 

Privatizzazione 

 

Clericalizzazione 

 

 
La pressione consumista è stata a lungo evocata oggi. Questa 
pressione porta a cedere alle preoccupazioni dei genitori 
offrendo sempre ciò che chiedono  nel momento stesso in cui lo 
chiedono. Contestualmente siamo tentati di rifugiarci in un 
atteggiamento che ignora la realtà socio-economica, le legittime 
angosce familiari, le angosce che noi stessi viviamo quando si 
tratta dei nostri figli. 
E’ vero che non possiamo essere schiavi delle paure e dei 
timori dei genitori, fossero anche del tutto irrealistiche, ma non 
possiamo neanche ignorare  con superbia queste 
preoccupazioni, la realtà della disoccupazione e i problemi 
socio-economici delle famiglie. Non possiamo rifugiarci in una 
sorta d’irresponsabilità sociale che ci porti a dire: “Dopotutto 
non è un problema nostro”. 
Ancora: pressione consumista per un obbligo dei risultati. 
Questa tirannia dell’obbligo dei risultati la viviamo tutti. 
Bisogna produrre risultati, fare in modo che i nostri allievi 
registrino progressi nell’apprendimento, dimostrare che i nostri 



allievi sono migliorati in lettura, in lingua, in matematica, ma 
anche in altre discipline come l’educazione fisica o 
l’educazione alla cittadinanza. Tirannia dei risultati che può 
portarci a molte derive a breve termine, che svalorizzano e 
snaturano completamente il nostro mestiere. 
In modo complementare, il pericolo è il rifugio nell’ineffabile: 
“Dopotutto siamo degli insegnanti. Non dobbiamo giustificare 
di fronte  a nessuno ciò che facciamo. Il nostro sapere ci è stato 
dato all’Università da persone che hanno ricevuto 
un’investitura da altri investiti a loro volta da qualcun altro. 
Non dobbiamo cedere di fronte a nessuno per render conto di 
ciò che facciamo. In classe si trasmette il sapere e nessuno deve 
intromettersi in ciò che succede, perché succede e come 
succede”.  
La pressione consumista è anche il primato dello strumentale e 
di ciò che Paulo Freire chiamava la pedagogia bancaria . 
Secondo questa visione, bisogna formare gli allievi a saper fare 
immediati, ad abilità professionali immediatamente redditizie o 
immediatamente utilizzabili. Bisognerebbe formare gli allievi a 
un certo numero di competenze sociali e tecniche, che vanno 
dalla capacità di esprimersi in pubblico, a quella di compilare 
un modulo fiscale, al comprendere il funzionamento della 
sicurezza sociale, ecc.. Scrive Paulo Freire, “Si va a scuola per 
ottenere dei beni di consumo sacrificando una parte del proprio 
tempo in una sorta di supermercato scolastico guidato dal 
rapporto qualità-prezzo: quale insegnante ci impegna meno nel 
lavoro e ci dà i voti migliori? Chi ci impegna meno nel lavoro e 
al contempo ci permette di aspirare ai migliori risultati nelle 
prove e negli esami?”. 
A fronte di questa pressione consumista e di questa 
strumentalizzazione delle conoscenze, che  si  manifestano 
attraverso la centralità degli obiettivi di competenza, ci sarebbe 
(è la deriva inversa) un primato della complicità culturale e di 
ciò che  Bourdieu ha chiamato “violenza simbolica”: dato che  
ci rifiutiamo di chiarire le reciproche attese, lasciamo agire ciò 
che è implicito. Sono coloro che già conoscono le regole del 
gioco e sanno adattarsi alle regole scolastiche a cavarsela con 
abilità. “Poiché non vogliamo fare una tabella delle competenze 
da acquisire, non vogliamo avere diari di bordo, e neppure 
dobbiamo render conto a qualcuno ci limitiamo a trasmettere la 
Cultura con la C maiuscola”. Bourdieu ha ampiamente 
dimostrato che la cosiddetta Cultura, la vera Cultura, la grande 
Cultura è in relazione con gli habitus sociali trasmessi in 
precedenza o contestualmente ad essa. 
Per quanto riguarda la pressione consumista, è evidente che  se 
la si prende seriamente si va verso un primato del 
comportamentismo. Il comportamentismo diventa in pedagogia 
l’unica teoria di riferimento. Per essere efficaci nei nostri 
interventi si lavora sulla coppia stimolo – risposta. Qual è il 
miglior stimolo che produce la miglior risposta? Si rafforza in 
modo permanente la coppia stimolo – risposta moltiplicando 
all’infinito la tensione obiettivo – valutazione. Non si fa altro 
che fissare obiettivi e valutarli, con una riduzione tecnicista di 



ogni sapere, di ogni competenza, di ogni cultura che sembra 
esigere la pressione sociale. 
Tuttavia, se non si vuole cedere alla pressione consumista, se 
non si vogliono utilizzare i referenziali di competenza, se non 
ci si vuole dotare degli strumenti necessari per sapere quali 
sono gli stimoli più utili per indurre le migliori risposte, si 
presenta un evidente pericolo, quello di rifugiarsi nella 
pedagogia dei doni e nel fatalismo. “Dato che siamo noi ad 
avere il sapere, noi lo trasmettiamo e ci rifiutiamo che i genitori 
ci impongano in un modo o nell’altro ciò che noi dobbiamo 
insegnare agli allievi. Rifiutiamo che mettano il naso nei 
risultati degli allievi perché ciascuno di essi si costruisce da sé, 
le personalità si sviluppano e con il sapere che trasmettiamo 
loro assumono gli elementi necessari a costruire la loro 
autonomia in un processo misterioso sul quale non dobbiamo 
render conto a nessuno”. 
In sintesi, il primato della pressione consumista porta alla 
ricerca dell’efficacia immediata nei risultati scolastici. 
Dall’altro lato, l’irresponsabilità sociale conduce al rifiuto di 
ogni contratto, di ogni controllo sociale, con le reazioni che si 
possono immaginare: “Ecco persone, pagate dai contribuenti, 
che, contrariamente alla maggior parte delle professioni, 
rifiutano che i contribuenti (che pagano i loro salari) esercitino 
su di loro la minima forma di controllo!”. Il rifiuto di ogni 
controllo sociale sul lavoro degli insegnanti può provocare uno 
choc molto duro di cui noi saremmo le vittime principali. 
Se cediamo alla pressione consumista si presenta il pericolo 
della concorrenza tra insegnanti e tra scuole. Se si cede a questa 
pressione, la concorrenza tra scuole si svilupperà ulteriormente, 
all’interno delle scuole si stabilizzeranno le filiere. La 
concorrenza tra insegnanti può aggiungersi alla concorrenza tra 
scuole. L’irresponsabilità sociale può favorire forme di 
solidarietà professionale che stigmatizzano i genitori come 
nemici e coprono ogni errore professionale di un collega in 
nome del rifiuto di cedere alla pressione degli “utenti”. Voi 
conoscete meglio di me situazioni in cui i comportamenti di un 
insegnante sono in contrasto con  la minima deontologia 
professionale, in cui i genitori chiedono conto e noi scegliamo 
la solidarietà professionale piuttosto della voce dell’esigenza 
reale e l’etica. Cedere alla pressione consumista potrebbe 
dunque portarci a chiuderci in una torre d’avorio. Se dovessi 
esprimere in due parole quali sono le derive che stanno dietro la 
pressione consumista e l’irresponsabilità sociale, potrei dire che 
la deriva che domina la pressione consumista è la 
privatizzazione del sistema educativo, e che la deriva 
dell’irresponsabilità sociale è la clericalizzazione del sistema 
educativo. La privatizzazione l’abbiamo già denunciata e 
ciascuno può osservarne gli effetti e i pericoli.  La 
clericalizzazione non è meno peggiore: un corpo sociale si 
rinchiude nella certezza di essere al di sopra di qualunque 
sospetto, di non dover render conto a nessuno, e soprattutto 
rifiuta di rispondere alla domanda: “Chi ti ha investito della 
regalità, del tuo potere?”. 



Vengo ora alla seconda parte del mio intervento: “Scuola 
servizio e scuola istituzione”. Se si vuole comprendere qual è la 
posta in gioco con l’evoluzione del sistema scolastico pubblico 
nelle società occidentali, si deve anzitutto osservare che noi 
abbiamo una doppia tradizione nel sistema scolastico. Questa 
doppia tradizione è presente, sia pur in modo diverso,  nella 
maggior parte dei paesi occidentali. La Francia è il paese in cui 
è più forte la tradizione della Scuola istituzione, il che non vuol 
dire che non sia presente la Scuola servizio.  In altri paesi, 
come l’Inghilterra, prevale la Scuola servizio anche se non 
mancano i tentativi di ritornare alla Scuola istituzione 
istituendo questo principio. 
Siamo di fronte a due diversi paradigmi che operano nella 
storia dell’Occidente, scolastica e non. Secondo Philippe Ariès,  
la Scuola servizio è la scuola intesa come risposta alle richieste 
delle famiglie. Ariès dimostra come la nascita del sentimento 
familiare e  lo sviluppo della domanda di scolarizzazione siano  
un unico fenomeno che emerge a partire dal XVI secolo e si 
sviluppa nei secoli successivi. Fino al XVI secolo i genitori non 
hanno alcun interesse diretto o indiretto al futuro dei loro figli. 
Non esiste il sentimento di appartenenza familiare. Quando 
nasce il sentimento, familiare, quando, come fa notare Philippe 
Ariès, appaiono sulle tombe epitaffi che testimoniano l’affetto 
dei genitori nei confronti dei loro figli, l’interesse per i loro 
ragazzi, i genitori istituiscono scuole e affidano a personale 
specializzato (una sorta di braccio clericale piuttosto che 
secolare) la funzione educativa che loro non sono in grado di 
esercitare. Storicamente dunque la scuola servizio è nata prima 
della scuola istituzione. La scuola era un servizio offerto ai 
genitori che richiedevano uno strumento utile alla promozione 
culturale  e sociale  dei loro figli.  
Nel sistema francese questo matrimonio tra scuola e famiglia 
viene modificato attraverso diversi interventi, soprattutto con le 
leggi varate da Jules Ferry nel XIX secolo che affermano il 
primato della scuola istituzione sulla scuola servizio. Il primato 
della scuola istituzione si fonda sull’affermazione secondo cui 
“solo la scuola ha il diritto di educare”. Ciò perché la scuola è il 
primato della ragione mentre la famiglia è il primato della 
superstizione e della religione, la scuola è la lingua nazionale e 
la famiglia è il dialetto, la scuola è l’uguaglianza di diritti 
mentre la famiglia è il primato dell’eredità e dei privilegi, La 
scuola è il luogo in cui si prescinde dalla disuguaglianze 
economiche e sociali, in cui si indossa tutti la stessa divisa per 
essere insieme indipendentemente dalle differenze che ci 
separano, ci si rende disponibili alla ragione che verrà 
insegnata. 
I principi che stanno alla base della scuola istituzione possono 
certamente essere criticati.  Resta il fatto che sono principi 
regolatori essenziali. Tendo a pensare, forse perché mi colloco 
all’interno di questa tradizione francese, che la scuola non può 
essere un servizio perché la qualità della scuola non può essere 
valutata attraverso la soddisfazione degli utenti. Ci sono due o 
tre, forse quattro istituzioni che sono indipendenti dalla 



soddisfazione degli utenti a proposito della valutazione di 
qualità. Nessuno sosterrebbe l’idea che la qualità della giustizia 
si misura in base alla soddisfazione di coloro che vengono 
giudicati, né che la qualità di un esercito si misuri in base alla 
soddisfazione dei militari. Nello stesso modo, credo che la 
qualità della scuola non si misura e non può essere misurata 
con la soddisfazione degli allievi e dei loro genitori, ma in base 
alla sua capacità di promuovere i valori su cui si fonda e che 
rappresenta. La scuola non può essere un servizio perché forma 
uomini, non fabbrica prodotti. Non è un servizio perché lavora 
sul lungo termine e non si rinchiude all’interno di un compito 
di produttività a breve termine. Non può essere un servizio 
perché non si colloca nel mercato, ma contribuisce alla 
promozione dell’umanità. 
Passo a una terza serie di osservazioni. Questa scuola 
istituzione, che in qualche modo sfugge alle pressioni della 
società civile e degli utenti, oggi è in crisi. In un Dipartimento 
francese vicino alla Svizzera, ho analizzato le proteste dei 
genitori presso le autorità scolastiche dal 1884 al 1975. Dal 
1880 fino al 1955-1960 non si trova alcuna traccia di proteste 
dei genitori contro i programmi, contro la pedagogia utilizzata a 
scuola, contro il comportamento degli insegnanti, neppure 
contro l’utilizzo di castighi corporali. Le sole proteste 
riguardano la qualità del cibo alla mensa scolastica o l’assenza 
di riscaldamento (proteste giustificate dal fatto che all’epoca le 
scuole avevano una scarsa  manutenzione). Le proteste 
riguardano anche piccoli problemi riguardanti i costumi e le 
abitudini. In sintesi, fino al 1960-65 i genitori non intervengono 
nelle questioni di carattere pedagogico-didattico. Nella storia 
dell’istituzione francese, l’ingresso delle famiglie nel dibattito 
educativo è stato favorito da un evento, un evento certamente 
fantasmatico, ma sappiamo bene che i fantasmi, le percezioni,  
sono spesso sociologicamente determinanti. Si tratta della 
pubblicità fatta all’introduzione del metodo globale 
nell’insegnamento della lettura. E’ il primo evento che scatena 
il desiderio dei genitori di intervenire nella gestione della 
scuola, compreso il campo pedagogico-didattico. Le prime 
lettere di genitori che intervengono sulla pedagogia praticata a 
scuola sono lettere contro l’uso del metodo globale. Nella 
maggior parte dei casi questi genitori protestano anche se il 
metodo globale non viene utilizzato nelle classi dei loro figli. 
C’è un movimento di opinione, molto forte negli anni ’60, 
secondo cui il metodo globale dilagherebbe ovunque,  non si 
insegnerebbe più a leggere agli allievi e di conseguenza si  
formerebbero generazioni di analfabeti. L’elemento scatenante 
conta poco, ciò che conta è che da allora  l’interventismo delle 
famiglie aumenta in modo esponenziale e, anno dopo anno, 
cresce sempre di più. 
Non so quale sia la situazione in Svizzera. Ciò che posso dire è 
che la situazione francese è piuttosto allucinante. Negli ultimi 
sei anni i ricorsi dei genitori contro le decisioni degli insegnanti 
(di bocciatura o di orientamento) si sono moltiplicati per venti. 
Due su tre di questi ricorsi hanno avuto un esito positivo per i 



ricorrenti. Inoltre, oltre a questi ricorsi giuridici, fatti da 
genitori abbastanza ben informati sui regolamenti e il 
funzionamento della scuola, c’è tutta una serie di “ricorsi di 
condizionamento”, fatti da lavoratori a favore di ragazzi di 
famiglie del popolo. Essi ritengono sia ingiusto che solo i 
ragazzi delle famiglie più fortunate beneficino di fatto di 
possibilità di difesa e di ricorsi. Si potrebbero fare molti 
esempi, ad esempio sull’orientamento precoce. Da 5 o 6 anni in 
Francia vediamo nascere ovunque  classi per allievi 
“iperdotati”. Da 5 o 6 anni in Francia, a partire dal primo anno 
della scuola secondaria, nonostante la leggi vieti la formazione 
di classi omogenee,  le istituzioni scolastiche attivano in modo 
surrettizio classi bilingui, europee, scientifiche o artistiche che 
permettono a quelli che sanno di ritrovarsi insieme, tra 
“persone perbene”, tra ragazzi i cui genitori leggono Le Monde  
e Telérama , sfuggendo così all’eterogeneità sociale che, stando 
ai testi ufficiali,  dovrebbe essere la regola.  
Non parliamo poi di ciò che succede dopo la maturità. 
Recentemente ho fatto un’indagine nelle città di Parigi e di 
Lione che rivela il forte sviluppo di ciò che chiamiamo le “false 
classi preparatorie” alle grandes écoles. Sapete tutti che la 
Francia, accanto alle Università, dispone di “grandi scuole” di  
livello postsecondario a cui si accede attraverso classi 
preparatorie.  Nella città di Parigi, negli ultimi cinque anni, le 
scuole private cattoliche hanno aperto 600 false classi 
preparatorie  alle grandi scuole permettendo così ai loro allievi 
di evitare l’Università. Evitano l’Università perché queste classi 
preparatorie alle grandi scuole preparano a diplomi universitari, 
non alle grandi scuole. Non preparano all’esame per l’accesso, 
si limitano a dichiarare che hanno fatto una preparazione. 
Queste scuole sono in convenzione con le Università pubbliche. 
Le Università pubbliche hanno interesse a concedere diplomi in 
deroga alle norme. Ricevono fondi in base al numero di 
studenti che non devono scolarizzare. In questo modo, grazie a 
una scolarizzazione che costa dai 15000 ai 30000 franchi 
francesi ogni anno, le famiglie che iscrivono i loro figli nelle 
classi preparatorie hanno la garanzia che essi si troveranno in 
classi di 30 allievi con professori ordinari pagati 
profumatamente per un impegno extra rispetto al loro orario, e 
che non firmeranno mai una petizione contro la liberalizzazione 
galoppante del sistema educativo. 
Siamo dunque in presenza di un crollo progressivo del modello 
di “scuola istituzione”  a fronte di una crescita esponenziale del 
modello di “scuola servizio”. Ciò rende  difficile la situazione 
di quelli, come me, che cercano di sfuggire a questa logica del 
servizio, a questa logica di mercato.  Ci chiediamo come 
potremmo fondare in modo più chiaro un’istituzione. Il 
problema dell’istituzione è che non ha il mercato come 
strumento di regolazione. L’istituzione ha valori come principi, 
fondamenti assiologici. Non si può mantenere una scuola 
istituzione contro “la  scuola del mercato”  se non si sa su quale 
principio forte fondarla.  



Uno dei paradossi della scuola francese è che, stranamente, le 
scuole cattoliche, almeno in teoria, hanno più facilità a resistere 
al mercato rispetto alle scuola pubbliche. Perché? Perché le 
scuole cattoliche, quando i genitori esercitano forti pressioni, 
possono sempre dire loro: “Il nostro riferimento è il Vangelo. 
L’attenzione al  più povero viene prima della selezione 
sociale”. Esse hanno dei valori, anche se non sempre li mettono 
in campo facendo scelte precise. 
Il problema della scuola pubblica è che non ha più molti valori 
da presentare.  Quando non si hanno più valori non si hanno più 
gli strumenti per opporsi all’onda montante del consumismo.  
Alcuni capi di Istituto oggi si trovano in una situazione molto 
complicata, essendo obbligati a “ghettizzare” alcuni allievi 
all’interno della scuola per evitare di essere loro stessi 
“ghettizzati” rispetto all’esterno.  Il capo di Istituto non sa cosa 
rispondere ai genitori che gli dicono: “Lascio mio figlio nella 
vostra scuola solo se lo togliete dalla classe 1° E e lo mettete 
nella 1°A  che ha i migliori allievi e i figli degli insegnanti. In 
caso contrario, lo iscrivo da un’altra parte”.  Cosa può dire il 
capo di Istituto a una famiglia che gli dice questo? Potrebbe 
rispondere in questo modo: “L’eterogeneità sociale è una 
ricchezza e quella all’interno delle classi è un marchio 
distintivo della Repubblica – Libertà, uguaglianza, fraternità – 
di cui io sono il garante”? Chi crede ancora a queste 
affermazioni? Quando lavoro con capi di Istituto delle periferie 
a volte mi dicono che su 600 – 800 allievi, ce n’è un certo 
numero (tra 40 e 60) che potrebbero anche uscire dalla scuola. 
Allora mi chiedono: cosa posso fare con questi allievi? Li 
mettiamo in una buona classe, in un angolo tranquillo, dove 
non ci sarà troppo baccano. Ci arrangiamo per togliere i 
disturbatori. Vengono loro assegnati professori di cui si sa che 
reggeranno questa presenza e che non entreranno in crisi 
durante l’anno. Si lasciano gli altri da parte. In questo modo si 
ha qualche probabilità di non perdere questi allievi. Ma se li si 
mette insieme a tutti gli altri, nel giro di due anni li avremo 
persi tutti. 
Quali valori si potrebbero opporre a questa logica infernale? 
Che cosa si può dire, a proposito di valori collettivi, per opporsi 
a questa marcia forzata verso una politica di “scuola mercato”?  
Possiamo opporci a questa fuga in avanti solo reinventando 
insieme un “bene comune” per la scuola. Per questa ragione, se 
vogliamo resistere a questa crescita della scuola mercato, 
dobbiamo avere un riferimento. Dobbiamo dire in nome di che 
cosa vogliamo resistere. Oggi il bene comune è difficile da 
riscoprire. E’ ancora più difficile in una scuola in cui ciascuno è 
alla ricerca dei propri interessi individuali. Anche noi. Ciascuno 
di noi, in quanto genitore, sa che se è costretto a scegliere, 
nell’attuale situazione sceglierà ciò che è più favorevole per i 
propri figli. Nessuno potrebbe rimproverarci. Nessuno potrebbe 
dire a chi fa questa scelta che è un cattivo cittadino, che è 
antidemocratico, antirepubblicano solo perché cerca di tutelare 
i propri figli evitando loro situazioni difficili e cercando di 
organizzare il loro avvenire. 



Non usciremo pertanto da questa situazione condannando i 
comportamenti individuali od organizzando una sorta di polizia 
per contrastare le deroghe al rispetto delle zone territoriali di 
iscrizione alle scuole. Queste pratiche rafforzerebbero ancor di 
più l’opposizione tra insegnanti e genitori. La vera scommessa 
è politica. Si tratta di mettere in atto strumenti che permettano 
di passare da una scuola centrata sulla somma degli interessi 
individuali a una scuola centrata sul bene comune. 
Non oso avventurarmi sulle orme di Rousseau parlando del 
“contratto sociale”. Si deve tuttavia dire qualche parola 
sull’assenza di continuità tra la somma degli interessi 
individuali e il bene comune. Questa assenza è una rottura 
fondamentale che forse potrebbe anche rappresentare una prima 
piattaforma per giungere ad un accordo. 
In fondo è proprio lì che si colloca la linea di separazione tra il 
liberismo, inteso in tutti i sensi del termine,  e una forma di 
organizzazione politica più umana e regolata, una forma di 
organizzazione repubblicana. La res publica è la forma di 
organizzazione politica secondo cui non è la somma degli 
interessi individuali a costituire il bene comune ma che tuttavia 
non considera illegittimi questi interessi. Invita piuttosto a 
metterli confronto, a superarli, ad andar oltre di essi grazie ad 
argomentazioni rigorose che superino i puri rapporti di forza. 
Ciascuno di noi ha la legittima preoccupazione di cercare le 
migliori condizioni di scolarizzazione per il proprio figlio.  Non 
ci si deve colpabilizzare per questo. Contemporaneamente, in 
quanto corpo politico, dobbiamo porci la domanda che 
concerne la scelta dei valori che stanno alla base 
dell’organizzazione del sistema educativo e scolastico.  
“Un bene comune per la scuola” (ecco la mia quinta 
osservazione) potrebbe essere ciò che Jűrgen Habermas chiama 
“il patriottismo costituzionale”. Habermas spiega in modo 
molto pertinente che la scuola che abbiamo conosciuto in 
Francia si è soprattutto costruita sul patriottismo. Il patriottismo 
come adesione a una sorta di bene comune è una necessità. Il 
patriottismo costituisce il corpo sociale nella sua unità. Egli 
aggiunge che oggi non possiamo più fondare il patriottismo su 
un’adesione a contenuti specifici propri a certi gruppi sociali 
ma che possiamo fondarlo sull’adesione a delle strutture, 
sull’adesione a una forma, a ciò che permette alla socialità di 
esprimersi. Ritroviamo in Habermas una specie di “kantismo 
sociologico” che individua nel patriottismo l’oggetto della 
condizione stessa  di possibilità  di un’organizzazione sociale, 
cioè di una socialità tra gli uomini. Non dobbiamo tanto amare 
una specifica organizzazione sociale ma piuttosto le condizioni 
di possibilità dell’esistenza di un’organizzazione sociale, di una 
socialità tra gli uomini. Questo “patriottismo costituzionale” 
potrebbe organizzarsi attorno a due poli. Da un lato deve 
comportare la ricerca di ciò che chiamerei una cultura comune . 
Ciò non significa che si debbano eliminare le culture specifiche 
ma trovare linguaggi che permettano, pur nella diversità, di 
parlarsi, di comprendersi e lavorare insieme. Accanto a questa 
cultura comune, si deve costruire un comune rapporto con la 



legge che fonda la sospensione della violenza e sostenere 
l’adesione di tutti a questa legge. Forse l’espressione 
“patriottismo costituzionale” è eccessiva. Tuttavia essa riflette 
bene la capacità di far aderire  (per costituire un corpo sociale 
comune è necessaria una forma di adesione) le persone a un 
valore trascendente che non è più nazionalista ma appartiene  al 
genere di ciò che rende possibile, come dice Emmanuel 
Lévinas, la pace tra gli uomini, ovvero la coesistenza pacifica 
degli individui in istituzioni che non si limitino alla semplice 
giustapposizione di entità comunitarie. 
Il patriottismo costituzionale potrebbe essere il principale 
obiettivo della scuola. Ciò non significa che la scuola dovrebbe 
escludere la possibilità che le persone abbiano e manifestino 
affinità tra di loro, ma che essa concentra il suo sforzo sulla 
sospensione della violenza, la costruzione della legge, 
l’acquisizione dei linguaggi fondamentali, l’identificazione di 
ciò che unisce gli uomini al di là delle loro differenze. 
A partire da questo, forse possiamo indicare alcuni principi 
pedagogici. Tenterò brevemente di enunciarli nella sesta e 
ultima parte del mio intervento. Si tratta, in qualche modo, dei 
principi pedagogici per la costruzione di “un mondo comune” 
secondo la celebre espressione di Hannah Arendt. Ne La 
condizione dell’uomo moderno, utilizzando la metafora dei 
giocatori di carte, Hannah Arendt spiega come oggi ci troviamo 
in una situazione strana: A causa della rapidità dei cambiamenti 
generazionali e della vertiginosa accelerazione dei saperi, ci 
troviamo nella situazione di quei giocatori che si trovassero a 
veder sparire il tavolo su cui giocano. Se il tavolo sparisce, per i 
giocatori non resta che una scelta, quella di gettare le carte. Per 
una scuola che vuol mettere il patriottismo costituzionale al 
centro del suo progetto la grande sfida è quella di ricostruire il 
tavolo perché si possa nuovamente giocare, parlare, stabilire 
relazioni evitando l’ingiuria sistematica, la violenza e 
l’indifferenza reciproca. 
Per enunciare questa “pedagogia di un mondo comune” 
enuncerò dieci elementi che mi sembrano essenziali, dieci 
principi per aiutarci a liberarci da questa alternativa pericolosa, 
da questa oscillazione infernale tra consumismo scolastico ed 
irresponsabilità sociale. 
 
(v. pagina seguente) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 

PER UNA “PEDAGOGIA DEL MONDO COMUNE” 
 
 

 

Contro la “pedagogia bancaria” 

 

 

Per una “pedagogia del 

senso..” 

 

 

Contro la “pedagogia del 

prodotto” 

 

 

Per una “pedagogia del 

processo” 

 

Contro una “pedagogia dei 

regolamenti arbitrari” 

 

 

Per una “pedagogia della 

costruzione della legge” 

 

Contro una “pedagogia 

dell’assoggettamento” 

 

 

Per una “pedagogia della 

costruzione dell’oggetto” e 

dell’apprendimento della 

capacità di dialogare 

 

 

Contro una pedagogia dei 

rapporti di forza tra “genitori e 

insegnanti” 

 

 

Per una “pedagogia della 

specificità  e della 

complementarità dei ruoli “ 

 

Contro una pedagogia dei 

“genitori utenti” 

 

Per una pedagogia dei 

“genitori cittadini” 

 

 

Contro una “pedagogia della 

concorrenza” 

 

Per una “pedagogia 

dell’offerta di risorse” 

 

 

Contro una pedagogia dei 

premi ai migliori 

 

 

 

Per una pedagogia della 

valutazione plurale e 

negoziata 

 

 

Contro una “pedagogia 

liberista” 

 

 

Per una  “pedagogia della 

qualità” 

 



 

Contro una “pedagogia 

dell’isolamento nella 

comodità” 

 

 

Per una “pedagogia della 

solidarietà attiva” 

 

 
 
Primo principio: contro una pedagogia bancaria 
promuovere una pedagogia del senso. Una pedagogia del 
senso vuol dire una pedagogia che si impegna a far emergere i 
saperi che hanno senso per gli allievi e non che sono 
semplicemente utili a colui che li fa propri. Credo sia  venuto il 
tempo in cui la pedagogia faccia proprio l’apporto 
antropologico che per lungo tempo ha considerato marginale. 
Quando Claude Lévi-Strauss, a proposito dei popoli primitivi, 
ne Il pensiero selvaggio scrive che “le cose non vengono 
apprese perché sono utili ma che sono dichiarate utili perché 
sono conosciute”, enuncia sul piano simbolico qualcosa di 
essenziale alla costruzione dei legami sociali, cioè la priorità 
del livello simbolico su quello funzionale. La priorità del senso 
sul mercato, la priorità di ciò che risponde alle domande 
fondamentali dell’uomo rispetto a ciò che fa parte della riuscita 
a breve termine di un’iniziativa.  
Sono convinto che abbiamo ancora molto lavoro da fare perché 
gli allievi non entrino a scuola avendo la sensazione di entrare 
in un supermercato. Dovrebbero entrare a scuola convinti che le 
conoscenze che andranno a scoprire fanno parte della loro 
storia e, al di là delle differenze generazionali, sono un modo di 
unirli in una comune ricerca di universalità. Detto così può 
sembrare una pretesa eccessiva, dunque facciamo qualche 
semplice esempio. Il mio collega Michel Develay cita spesso 
l’esempio della bambina di otto anni che ascolta la lezione della 
maestra che le dice: “Pianto un seme, il seme fa crescere un 
albero, questo albero fa dei semi che si piantano facendo 
crescere nuovi alberi e così via”. La bambina dice: “Maestra, e 
il primo seme?”. La maestra risponde: “Zitta, non puoi capire, 
farai questa domanda quando sarai grande”. In genere si tende a 
giudicare questa maestra negativamente. Tuttavia, se noi ci 
fossimo trovati in questa situazione, cosa avremmo fatto?  
Avremmo guadagnato tempo dicendo: “E’ una bella domanda”. 
Ma dopo? Dopo emerge un certo dispiacere perché ci 
accorgiamo che la scuola ha perduto le domande, ma insegna 
solo delle risposte. La scuola offre delle risposte senza metterle 
in relazione con le domande che le suscitano. Così, in fin dei 
conti, il ragazzo viene a scuola solo per imparare a superare gli 
esami  e a fare gli esercizi che la scuola gli propone.  
Se si vuole lottare contro la pedagogia bancaria, contro il 
trionfo del mercato, contro la scuola supermercato, bisogna 
prima di tutto collocare l’azione formativa  all’interno della sua 
naturale dimensione antropologica. Ciò che insegno non è in 
primo luogo il modo per superare una prova, è prima di tutto un 
modo per vedere con più chiarezza, un modo di comprendere 
meglio le domande che mi pongo, che ci poniamo, che 



l’umanità si pone e che noi ci facciamo gli uni gli altri 
nonostante le diverse appartenenze culturali, di sensibilità 
sociale, filosofica o religiosa. Poco importa che si tratti di 
matematica o di geografia. Che si tratti di lingua o di storia, 
tutte le discipline scolastiche sono state costruite dagli uomini 
per rispondere a domande fondamentali.  
Patrick Mendelshon racconta un aneddoto scoperto negli 
archivi di Berna: dei soldati si erano persi lungo la frontiera, 
sulle Alpi. Sono stati presi dallo sconforto. In fondo a uno 
zaino trovano un pezzo di una cartina. A partire da questo 
pezzo di cartina, riescono a raggiungere un paese e il loro 
acquartieramento. All’acquartieramento, osservando bene 
questa carta, si accorgono che si tratta di una carta dei Pirenei. 
Questo esempio ci dimostra che il simbolico precede il 
funzionale. Sui ragazzi e su tutti gli uomini la carta esercita 
un’attrattiva che non è di ordine tecnico. E’ un’attrattiva che 
rinvia alla domanda antropologica: dov’ è il mio luogo, il mio 
territorio, e dov’è quello dell’altro? Anche a voi piace osservare 
le carte, viaggiare sulle carte. Tutti noi siamo attratti dalle 
vecchie carte, dai vecchi mappamondi e dai vecchi manoscritti 
che descrivono città sprofondate e tesori perduti. Tuttavia la 
scuola non è capace di farci amare la geografia e per ritrovare il 
gusto delle carte dobbiamo andare a vedere Indiana Jones. 
Come la scuola ha potuto fare in modo che molti allievi non 
sopportino la geografia quando tutti i ragazzi che la 
frequentano hanno difficoltà a trovare il loro posto e la loro 
strada? Perché la geografia non è stata collocata all’interno 
della dimensione antropologica ma è stata ridotta a una 
dimensione bancaria, a un sapere fossilizzato. A scuola si 
impara  solo per restituire il sapere il giorno delle prove e 
dimenticare subito dopo. 
 
Secondo principio: contro una pedagogia del prodotto 
sviluppare una pedagogia del processo. La pedagogia del 
prodotto è quella che si affida alle cose visibili come i compiti 
o le produzioni degli allievi. I prodotti visibili sono molto utili 
e necessari ma  a volte ci fanno dimenticare che ciò che è più 
importante non è ciò che si può osservare, non è il compito 
fatto dall’allievo, ma ciò che avrà acquisito e costruito  durante 
il lavoro su quel compito. Dicendo questo non affermo una 
semplice banalità. Dico qualche cosa che ribalta in modo 
radicale ciò che accade nella maggior parte delle classi delle 
scuole francesi, in cui il compito diventa un oggetto in sé, in cui 
si è persuasi che è il compito che conta, e dunque che si può 
copiare dal vicino. Copiare, infatti, non ha importanza perché 
ciò che conta è il risultato e il voto conseguente. L’insegnante 
deve far propria un’esigenza completamente diversa. Per lui il 
risultato è solo un indicatore accessorio. Ciò che conta è 
qualcosa di molto più duraturo, di molto più profondo e 
permanente, è ciò che ogni allievo ha costruito nella sua mente 
e acquisito in occasione del lavoro realizzato su un compito, 
della realizzazione di un plastico, di un disegno, di un giornale 
o di qualunque prodotto scolastico.  



Una scuola che valuta i prodotti e non valuta i processi è una 
scuola che sceglie il mercato come metodo di funzionamento 
pedagogico. Può anche denunciare tutte le manipolazioni delle 
multinazionali ma in realtà essa fa la stessa cosa. Valutare i 
prodotti e non vedere che i prodotti sono occasioni per 
progredire nell’apprendimento, non individuare i progressi  
significa mettere al centro del dispositivo l’oggetto al posto del 
soggetto. Tutto questo ci ricorda che la questione della 
valutazione è centrale.  
 
Terzo principio: contro la pedagogia dei regolamenti 
arbitrari per una pedagogia  della costruzione della Legge. 
Una scuola che impone regolamenti arbitrari oggi non può più 
funzionare perché non sa più cosa promettere in cambio del 
rispetto dei suoi regolamenti. Fino ad alcuni anni fa la scuola 
poteva ancora dire a un allievo: “Lavora, stai tranquillo e 
riuscirai”. Oggi tutti sanno che si può dire:”Lavora, stai 
tranquillo” ma se si aggiunge: “Riuscirai”, nessuno ci crederà. 
Ci sono troppi esempi in proposito. 
La promessa che viene dalla scuola, dopo esser stata giocata 
soprattutto sulla mobilità sociale, è oggi alle corde.  Non si è 
più in grado di promettere la mobilità sociale in cambio 
dell’obbedienza alle regole della scuola. Su questo non è più 
possibile ingannare nessuno. Perciò l’obbedienza ai 
regolamenti scolastici non può essere ottenuta con le minacce. 
Contro la minaccia e l’addestramento e per lottare contro la 
scuola del mercato è importante lavorare insieme, tutti i giorni, 
alla “costruzione della Legge”. La costruzione della legge 
significa realizzare la sospensione della violenza, il dibattito 
democratico e la capacità di parlare insieme. Tutto ciò impone 
di mettere in atto dei riti. Non è una cosa fattibile 
immediatamente, quasi per miracolo. E’ necessario lavorarci 
tutti i giorni. Stupisce vedere come nella nostra società ci si 
affida a finezze giuridiche quando si tratta degli adulti mentre, 
se si tratta dei ragazzi, ci si muove in  un idealismo pressoché 
totale. Quando due contadini entrano in conflitto per un metro 
quadro di terreno in generale si rendono necessari tre o quattro 
anni di procedure, quintali di dossier, procuratori e giudici, una 
giuria, cancellieri, ecc. perché i due contadini non vengano alle 
mani e trovino eventualmente un accordo. Quando due allievi 
hanno difficoltà a parlarsi ci si limita a dire: “Ascoltatevi 
tranquillamente! Ascoltatevi tranquillamente!”. Questa 
esortazione ci sembra essere sufficiente quando si tratta di 
educazione o di formazione mentre osserviamo tutti i giorni 
che, quando si tratta di giustizia, il rispetto e la realizzazione di 
un rituale sono assolutamente necessari.  
 
Quarto principio: contro una pedagogia dell’ 
assoggettamento per una pedagogia della costruzione 
progressiva dell’oggetto. Per un bambino un oggetto non è un 
dato acquisito. Sappiamo che un bambino, nei primi mesi della 
sua vita, non sa che cos’è un oggetto fuori di lui. Il bambino 
pensa che l’oggetto esista nel suo pensiero e che il suo pensiero 



possa trasformarlo. Il bambino pensa che se le nuvole passano 
sulla sua culla e si mette a far freddo è perché ha fatto uno 
sbaglio e le nuvole lo puniscono. Il bambino non sa che nel 
mondo esistono relazioni che non chiamerei oggettive ma 
oggettuali: ci sono eventi esterni a lui che non dipendono da lui.  
Tutto ciò che accade è soggetto a interpretazione. 
Una bambina, incontrata recentemente da uno dei miei studenti, 
spiega bene la difficoltà di costruire una relazione oggettuale. 
La maestra le dice:”Tuo padre ha acquistato una macchina per 
60000 franchi, la rivende a 50000 franchi. Quanto ha perso?”. 
La bambina risponde:”Noi non abbiamo 60000 franchi. Se poi 
dovessimo comprare una macchina a 60000 franchi non la 
rivenderemmo a 50000. In ogni caso non posso fare il problema 
perché io non ho il padre”. E’ commovente. Mi colpisce molto 
che questa bambina dica così. Lei vive in un mondo in cui il 
compito fatto a scuola non è esterno alla propria soggettività. 
La sua soggettività con tutti i problemi che si porta dietro 
avvolge completamente l’insieme dei problemi scolastici. Tutto 
viene reinterpretato dal punto di vista della propria psicologia. 
Il ruolo della scuola è appunto la costruzione dell’oggetto. E’ la 
costruzione dell’articolazione soggetto – predicato: “Di cosa 
parlo?” e “Che cosa ne dico?”. E’ necessario dire di cosa 
parliamo perché possiamo dirne qualche cosa e mettere a 
confronto ciò che diciamo. “La terra gira intorno al sole”. Di 
cosa parlo? Della terra. Che cosa dico della terra? Che gira 
attorno al sole. La configurazione soggetto predicato è la 
configurazione che struttura il rapporto con la realtà. Devo dire 
qual è il mio “soggetto”  e dire qualcosa di questo soggetto. 
Dico qualcosa a proposito del soggetto e la metto a confronto 
con ciò che dice un altro. Da questo confronto nasce pian piano 
qualcosa che può sembrare, se non l’oggettività, almeno 
l’oggettualità. Per questa ragione credo che la sperimentazione 
scientifica in classe sia un mezzo molto importante per 
sviluppare un rapporto con l’oggetto, una rapporto di 
costruzione e non di assoggettamento. Questo rapporto dovrà 
far in modo che l’oggetto, nella sua esteriorità, non venga posto 
come qualcosa di incorporato fantasmaticamente nel soggetto. 
Noi condanniamo la società fondata sul mercato e i suoi metodi 
pubblicitari. Qual è l’obiettivo della pubblicità? Incorporare 
l’oggetto nella persona, spezzare il rapporto di oggettualità: 
“Voi siete giovani, avrete questo oggetto, questo profumo, 
l’oggetto viene in qualche modo incorporato. Se voi non 
incorporate l’oggetto non siete soggetti”. Qual è il lavoro della 
scuola? E’ quello di scorporare l’oggetto, oggettivarlo, mettere 
l’oggetto all’esterno di noi in modo che si possa parlarne, si 
possa esercitare su di esso uno sguardo critico, discuterne. E’ 
sperimentare la resistenza delle cose all’onnipotenza del nostro 
immaginario.  
 
Quinto principio: contro una pedagogia del rapporto di 
forza genitori-insegnanti, per una pedagogia della 
complementarità dei ruoli. I genitori rappresentano la 
filiazione, la scuola l’istruzione. Se vogliamo che i genitori 



facciano il loro lavoro non chiediamo loro di fare il nostro. Non 
possiamo condannare l’eccessivo interventismo dei genitori 
nella scuola e nello stesso tempo assegnare a casa una parte 
essenziale del lavoro degli allievi, scaricando la responsabilità 
sulla famiglia e su insegnanti privati pagati allo scopo. I due 
atteggiamenti non sono compatibili. Se condanniamo un 
intervento eccessivo dei genitori dobbiamo essere dei 
professionisti dell’apprendimento e non scaricare sulle famiglie 
l’apprendimento di contenuti essenziali come certe competenze 
metodologiche: imparare una lezione, rivedere un lavoro, fare 
una carta, leggere un libro, preparare un’esposizione, una 
scheda di lettura e ogni altra cosa che generalmente si fa fare a 
casa, dopo aver avuto in classe qualche vaga consegna. 
 
Sesto principio: contro una pedagogia dei genitori utenti 
per una pedagogia dei genitori cittadini. Credo che sia 
responsabilità dei sindacati e delle forze sociali e politiche 
interrogarsi sui modi di partecipazione dei genitori alla scuola. 
In Francia, ad esempio, nei consigli di classe che decidono 
dell’orientamento ci sono genitori eletti ed è una cosa positiva. 
Credo però che non debbano essere genitori eletti tra i genitori 
della classe. Dovranno essere piuttosto genitori eletti che non 
rappresentano gli interessi degli utenti ma che incarnano il 
punto di vista dei “genitori cittadini”. C’è una grande 
riflessione da svolgere per permettere ai genitori di esprimersi 
nella scuola non come utenti ma come cittadini.  
Non possiamo rimproverare ai genitori di esprimersi solo come 
utenti e, contemporaneamente, offrire loro solo occasioni di 
esprimersi come utenti intervenendo sui voti, difendendo i loro 
figli, ecc. Se releghiamo i genitori nel ruolo di utenti non si 
esprimeranno mai come cittadini. Dobbiamo inventare qualcosa 
perché i genitori possano esprimersi come cittadini e non solo 
come utenti. E’ un lavoro fondamentale che incide sulla 
costruzione dell’istituzione di cui parlavo prima. 
 
Settimo principio: contro una pedagogia della concorrenza 
per un una pedagogia dell’offerta di risorse. La pedagogia 
della concorrenza è quella che prevale oggi. Le scuole sono 
messe sistematicamente in concorrenza le une con le altre in un 
vero mercato scolastico. Quando io parlo di una “pedagogia 
dell’offerta di risorse” penso, ad esempio, che in una scuola un 
allievo in difficoltà con un insegnante deve trovare un altro 
insegnante con cui parlare. Questa non è concorrenza ma 
offerta di  una risorsa. E’ una risorsa a cui ricorrono quelli che 
possono pagarsi ripetizioni private o tutti quelli i cui genitori 
sono in grado di esercitare questo ruolo. Se non mettiamo a 
disposizione queste risorse nella scuola permettiamo che si crei 
la concorrenza tra le scuole. Se manca un’offerta di risorse per 
l’allievo che non ha capito, per l’allievo che vuol far rileggere 
una sua relazione, per l’allievo che ha bisogno che gli si spieghi 
ancora una lezione, questa offerta si realizzerà inevitabilmente 
all’esterno e in modo privato. Su questo punto si deve essere 
molto chiari: se vogliamo veramente combattere la scuola 



mercato, bisogna pensare a risorse all’interno della scuola, in 
modo che gli allievi e le loro famiglie non debbano cercare 
all’esterno, in un sistema privato di concorrenza, ciò che la 
scuola non offre. Finché l’offerta di risorse non sarà all’interno 
andranno a cercarla all’esterno e si svilupperanno luoghi privati 
di sostegno scolastico, incoraggeremo la diffusione di pseudo 
manuali scolastici che oggi si sostituiscono ai veri libri: “Come 
riuscire a…”, “Come fare una relazione”, “Come imparare a 
leggere…”, “Come fare questo quello … prima possibile e 
investendo meno energia?”.  
 
Ottavo principio:  contro una pedagogia dei premi ai 
migliori per una pedagogia della valutazione plurale e 
negoziata. Se si vuole lottare contro una scuola supermercato, 
la scuola dei premi ai migliori, la scuola in cui si pubblicano i 
risultati grezzi di riuscita nei test o agli esami, come si fa in 
Francia, bisogna costruire una scuola della valutazione plurale 
e negoziata. Non sono contrario al fatto che si valutino le 
scuole. Non sono contrario che in Francia si valutino i licei.  
Ma oggi che cos’è la valutazione dei licei? E’ la valutazione dei 
risultati agli esami di maturità, insieme a un certo numero di 
variabili sociologiche come il tasso di esclusione o di 
bocciatura. Credo che non si debba utilizzare questo metodo ma  
che si debbano coinvolgere i genitori ed allievi e fare una vera 
valutazione plurale, che faccia propri una serie di criteri: 
l’accoglienza dei genitori, la partecipazione degli allievi alla 
vita democratica, la relazione con le strutture associative del 
territorio, la ricchezza del centro di documentazione, la qualità 
dell’apertura culturale, i locali, ecc. Tutto questo deve essere 
osservato e valutato. Bisogna dare un’indicazione su ciascuno 
di questi criteri con obiettivi graduali  da rispettare. Si può così 
negoziare sulle priorità. Si apre la possibilità di fare della 
valutazione uno strumento di controllo concertato e non di 
classificazione al servizio della concorrenza e del mercato.  
Quando non c’è più un solo criterio (i risultati scolastici 
interpretati attraverso una griglia di lettura) ma un insieme di 
criteri, si possono negoziare gli indicatori più utili e su di essi 
portare diversi punti di vista. Le scuole potranno far propri 
questi elementi per migliorare gradualmente la qualità del 
servizio pubblico di educazione di cui fanno parte. Mi sembra 
che sia la sola soluzione perché dichiarare che non si 
classificano più le scuole è pura ipocrisia. Tutti classificano le 
scuole, voi per primi. Il problema non è affermare che non le si 
classifica più, il problema è classificarle utilizzando criteri 
diversi rispetto a quello ottuso, limitato e oscillante dei risultati 
scolastici tradizionali. Il problema è sostituire la pedagogia dei 
premi ai migliori con una pedagogia della valutazione plurale e 
negoziata.  
 
Nono principio: contro una pedagogia liberista, per una 
pedagogia della qualità. Mi rivolgo ai decisori politici del 
sistema educativo francese anche se non sono qui. Se ci sono 
decisori del sistema educativo elvetico potranno forse utilizzare 



qualche elemento. Uno dei maggiori problemi del sistema 
educativo e che più di tutti alimenta il liberismo è il fatto che 
dell’innovazione, in tutte le sue forme (soprattutto in quelle più 
elaborate e generose), la gerarchia non tiene affatto conto.   
Non tenendone conto, si finisce per scoraggiare gli innovatori, 
o addirittura per indurli a svolgere questo lavoro privatamente 
perché il settore pubblico non lo vuole e non lo sa apprezzare.  
Uno dei problemi dell’istituzione scolastica e saper integrare i 
suoi innovatori, le sue élites, invece di pensare che tutto ciò che 
si muove, cambia le abitudini, modifica i modi di pensare, deve 
essere escluso e magari anche penalizzato. Quando ho assunto 
la direzione dell’Istituto Nazionale di Ricerca Pedagogica mi 
sono dato un obiettivo simbolico che ha un senso profondo. 
Riterrei una grave sconfitta se oggi, nel 1999, un Celestin 
Freinet  fosse costretto ad aprire una scuola privata perché la 
scuola pubblica non gli permette di lavorare e di diffondere e 
condividere le sue innovazioni. Se vogliamo evitare la 
privatizzazione dell’innovazione bisogna aiutare soprattutto le 
persone che lavorano e producono qualità nel servizio pubblico. 
Rispondere a questa esigenza non è privatizzazione. E’ invece 
ignorare questa esigenza che la può favorire.  
 
Decimo principio: contro una pedagogia dell’isolamento 
nella comodità per una pedagogia della solidarietà attiva. 
L’isolamento nella comodità non riguarda la situazione in 
Svizzera nonostante quello che possono pensare alcune 
malelingue. Riguarda, più in generale, la nostra ignoranza degli 
immensi problemi dei paesi del sud in campo educativo. Spero 
che denunciando gli effetti della “scuola mercato” e 
condannando, come ho sentito stamattina, il fatto che 50% del 
pianeta soffra la sete, saremo capaci di dissetarli, se non di 
acqua, almeno di conoscenze pedagogiche affinché non si 
lascino manipolare da informazioni unilaterali. 
 
Concludo dicendo che per me non c’è incompatibilità tra la 
lotta politica e quella pedagogica. Al contrario, non solo si 
tratta di un’unione necessaria, ma dell’esigenza imperativa di 
mettere in relazione le nostra azioni pedagogiche quotidiane 
con le nostre prese di posizione politiche. In questo senso, 
sindacati come il vostro possono esercitare un ruolo essenziale 
di mediazione tra i partiti politici e i movimenti pedagogici. 


