Philippe Meirieu, Frankenstein educatore, Junior, Bergamo, 2007.
(ed. orig.Philippe Meirieu, Frankenstein pédagogue, ESF, Paris, 1996).

Uno dei maggiori postulati della pedagogia & quello di educabilita. Il principio suona piu 0 meno
cosi: nessuno puo intraprendere un’azione educativa senza partire dall’assunto che I’altro soggetto
sia educabile. L’insegnante e I’educatore (cosi come il medico ed altri professionisti della cura delle
persone) non possono limitarsi ad analizzare un problema utilizzando le conoscenze in loro
possesso ma devono anche cercare di risolverlo. A scuola cio non & possibile se non si assume in
partenza che tutti gli allievi potranno acquisire le conoscenze. Questa convinzione € stata una
grande conquista civile. Essa ci ha permesso di uscire dalla pericolosa “psicologia dei doni” che
deresponsabilizzava I’educatore attribuendo all’educando ogni responsabilita del fallimento (“Non
e dotato”, si diceva e in qualche caso si dice ancor oggi.). La “psicologia dei doni” giustificava in
questo modo I’esistenza di una pericolosa macchina di esclusione. E’ anche vero, d’altra parte, che
dietro questa esigenza di educabilita si nascondono subdole minacce. L’educatore, magari
inconsapevolemente, pud farsi guidare da una sua pulsione profonda, quella che lo spinge a
raggiungere I’obiettivo “ad ogni costo”, fino a sottomettere Ialtro controllando totalmente il suo
destino. E’ la pulsione che attraversa tutta la pedagogia moderna, caratterizzata dall’ *“accresciuta
consapevolezza del potere da parte dell’educatore”. Essa si cela spesso dietro I’esigenza assoluta di
controllo e di razionalizzazione dei processi educativi, trincerandosi dietro la neutralita della
scienza.

In questo bel volumetto Philippe Meirieu affronta proprio questo tema e lo fa a partire da alcuni
miti della fabbricazione dell’'uomo da parte di un altro uomo. Egli riprende le metafore letterarie di
Pigmalione, di Pinocchio, di Frankestein, del Golem, non dimenticando il cinema (Metropolis di
Fritz Lang o Blade Runner di Ridley Scott, Il ragazzo selvaggio di Frangois Truffaut). Inutile dire
che la metafora letteraria € molto interessante, perché ci aiuta a comprendere senza veli e ipocrisie
I’ambiguita e la fragilita della relazione educativa. L’educabilita, infatti, trova il suo limite naturale
nel riconoscimento dell’altro. Il mancato riconoscimento € molto piu facile di quanto possa
sembrare perché si cela nei meandri del nostro inconscio e si copre spesso di giustificazioni
insospettabili (“lo faccio per il tuo bene”, ecc.). Esso si manifesta non solo attraverso I’eccessiva
distanza (il rifiuto o I’indifferenza) ma anche con I’eccessiva vicinanza affettiva (di qui I’ambiguita
dell’espressione, spesso abusata, di “amore per i bambini”).

Cosi Higgins, il protagonista del Pigmalione di Bernard Shaw, il quale riesce a trasformare una
fioraia in una duchessa, ama a tal punto la sua creatura da non sopportare che essa sfugga al suo
controllo. Egli continua a considerarla il “risultato di un’esperienza”. Pinocchio, che si ribella al
suo costruttore Geppetto, nel corso delle successive avventure viene manipolato da altri personaggi
(il giudice, il gatto e la volpe, la fata, Mangiafuoco) proprio in forza della sua debolezza originaria,
quella di essere stato “fabbricato”. Lo stato di burattino richiama uno stato di sottomissione, di
obbedienza cieca, mentre il desiderio del nuovo nato lo condurrebbe verso la liberta. Nella storia di
Collodi il burattino, secondo Meirieu, riesce a compiere un gesto di responsabilita quando aiuta il
padre Geppetto ad uscire dal ventre della balena preparando idealmente la sua trasformazione in
bambino. Lo fa assumendo una decisone libera, non piu guidata dalle proprie pulsioni, dall’istinto
di ribellione verso obblighi provenienti dall’esterno.

La storia di Frankenstein, che da il titolo al volume, nella sua tragicita & forse la pit emblematica
del mito della fabbricazione. Il dottor Frankenstein dopo aver “fabbricato” la sua creatura
I’abbandona a se stessa. Il tentativo della nuova creatura di crescere da sola fallisce miseramente
fino all’esplosione nella rabbia e nella rivolta. “Fabbricare un uomo e poi abbandonarlo -
commenta Meirieu -  significa assumersi il terribile rischio di farne un mostro”. Di qui, fuor di
metafora, la grande responsabilita di ogni genitore che, dopo aver fatto nascere una nuova creatura,



rinuncia ad accompagnarla nel mondo attraverso le necessarie mediazioni (scompare il padre, si
potrebbe dire con il linguaggio della psicoanalisi, ma rimane il maschio).

Fusionalita da una parte ed abbandono dall’altra sono i rischi costanti di ogni azione educativa.
“Ogni educatore — scrive Meirieu — € sempre un po’ un Pigmalione che vuol dare la vita a cio che
“fabbrica’. Non c’é nulla di riprovevole in questo, al contrario: egli cerca di dar vita a un essere che
non sia il semplice prodotto passivo delle sue azioni ma che esista da se stesso...”. Le cose si
complicano quando I’educatore non solo aspira a ‘“costruire I’altro” ma desidera anche che
quest’ultimo sfugga al suo potere solo per poi aderirvi liberamente. VVuole il potere sull’altro e allo
stesso tempo la liberta dell’altro di aderire al suo potere. Una doppia costrizione, direbbe Gregory
Bateson. Come sfuggire a questa tenaglia infernale? Meirieu non si rassegna alla scelta nichilista di
chi conclude con la facile denuncia di ogni educazione come forma soft di manipolazione. E’ la
scelta impossibile dell’autoeducazione che, anch’essa, attraversa come tentazione permanente la
pedagogia moderna a partire da Rousseau. All’educazione come relazione tra soggetti diversi non &
possibile rinunciare, volenti o nolenti, pena una regressione inevitabile dell’umanita. Dunque la
sfida va affrontata percorrendo I’unica via possibile, quella di agire per creare le condizioni che
permettano all’altro di “farsi opera di se stesso”, come ricorda Meirieu citando Pestalozzi. E’
questa la “rivoluzione copernicana della pedagogia”, una sapere inevitabilmente leggero e precario,
spesso guardato con sospetto e scarsa considerazione dalle scienze umane. Ma quali sono le
esigenze imprescindibili dell’azione educativa che ci indica questa rivoluzione pedagogica? Il
volume ne indica alcune: ogni trasmissione di saperi e conoscenze non puo aver luogo in forma
meccanica; nessuno puo apprendere al posto di qualcun altro; €& necessario creare nei luoghi
educativi  “spazi sicuri” in cui il soggetto abbia la possibilita di provare a fare qualche cosa che
non sa ancora fare. Su ciascuno di questi punti Meirieu sviluppa articolate proposte e riflessioni.

Di fronte al postulato fondamentale di ogni educazione, la contraddizione tra educabilita e liberta,
I’'unica scelta possibile & quella di starci dentro, accettandola come strutturale e costitutiva. Cosi la
scuola, ad esempio, non puo essere solo il luogo in cui ci si prepara alla vita, ma anche lo spazio in
cui si deve cominciare a prefigurare e praticare la vita che verra dopo. La successione tra un tempo
di sottomissione e un tempo di liberazione e di autonomia & un’illusione. Se educo pretendendo la
sottomissione formerd individui sottomessi. Pud un adulto considerasi individuo autonomo e
contemporaneamente, attraverso le proprie pratiche, educare i giovani alla sottomissione? Trovare
il giusto equilibrio e dunque la sfida di ogni educatore. A scuola I’autonomia si forma o si distrugge
nell’atto stesso della trasmissione delle conoscenze. | saperi scolastici non possono essere solo
strumenti di integrazione in un contesto sociale (cedendo cosi alla funzione di strumenti selettivi).
Essi sono soprattutto strumenti per comprendere il mondo, dunque per innalzarsi al di sopra del
contesto che viviamo e immaginare il futuro.

“Fare perché I’altro faccia” promuovendo I’autonomia € una via che puo essere percorsa solo se si
riescono a creare situazioni adatte. In primo luogo, cio significa mettere in atto una pedagogia
differenziata capace di moltiplicare le occasioni per ciascuno di esercitare I’intelligenza e di
impossessarsi dei saperi. In secondo luogo, & necessaria la dovuta attenzione al transfert delle
conoscenze: “Non mettiamo 1 nostri ragazzi a scuola - ricorda Meirieu - perche semplicemente
imparino a riuscire nei compiti scolastici. Ogni educatore ipotizza che, alla fine del percorso, restera
qualcosa che verra riutilizzato piu tardi, in altro luogo, su iniziativa di colui che ha imparato”.
Infine, & necessario riconoscere all’educando sempre maggiori responsabilita: “lo ti daro degli
strumenti, dei consigli, dei mezzi e dei metodi — dice I’educatore - ma ti ricondurrro sempre alla tua
decisione perché é solo essa che ti puo far progredire, € solo essa che puo farti crescere”.

La presentazione di Pietro Lucisano all’edizione italiana, ricca di spunti critici, suggerisce qualche
osservazione conclusiva. La definizione positiva di pedagogia che da Meirieu non ¢ “debole”, se
alla debolezza si vuol implicitamente attribuire un’accezione negativa. E’ noto, infatti, che nel
corso della sua lunga esperienza di ricerca Philippe Merieu ha elaborato sia un’ipotesi
epistemologica del sapere pedagogico sia articolate proposte di intervento in campo didattico in un
costante rapporto con le pratiche degli insegnanti e con le diverse scienze dell’educazione (cfr., ad



esempio, L’école mode d’emploi, Apprendre...oui, mais comment e soprattutto il piu recente Faire
I’école, faire la classe). Di questa ricca elaborazione pedagogico — didattica sono presenti nella
seconda e nella terza parte di questo piccolo volume solo alcuni brevi cenni. E’ comunque positivo
aver qui dedicato spazio a scelte e pratiche che possono permettere all’educatore di intravedere
una via di uscita dalla rappresentazione dell’educazione come assoggettamento dell’altro
(Frankenstein educatore, non lo dimentichiamo, non & un’opera di critica letteraria ma un testo di
pedagogia e, come tale, non pud rinunciare alla praxis). Se poi pensiamo allo statuto della
pedagogia rispetto alle scienze dell’educazione la sua “debolezza” € una realta e un pregio. Un
sapere pratico non pud che essere diverso dai saperi teorici che hanno scopi conoscitivi. E’
ovviamente un sapere situato, personale, pratico, che prende le mosse da conoscenze teoriche ma
si arricchisce con la capacita di individuare problemi, immaginare soluzioni e prendere decisioni. E’
un sapere che diffida dei sistemi in grado di ingabbiare I’attivita educativa entro un campo teorico
di certezze assolute che vorrebbero un’educazione come attivita sistematica e razionale (esercitata,
naturalmente, in nome del bene supremo dell’altro). Questo sapere, d’altra parte, non rinuncia
affatto alle conoscenze di base, al rigore dell’intervento e alle conoscenze provenienti dalle scienze
dell’educazione’.

Agli educatori di oggi, in primo luogo gli insegnanti, quest’opera di Meirieu ricorda che sono
chiamati a fare in conti con se stessi per poter essere meglio in grado di prendere le decisioni in
liberta e responsabilita. Non si deve aver timore di pensare e di ripensare il proprio agire in
un’incessante azione autoriflessiva. Solo cosi, non nascondendo i problemi come la polvere sotto il
tappeto (ad es., trincerandosi dietro il proprio sapere usato come forma di potere), si puo infatti
partire per affrontare nel modo migliore il proprio compito. E’ una via faticosa, ma non ne
conosciamo altre, se non quelle della rinuncia o della rimozione. Ma ad esse il pedagogue (e con lui
la pedagogia) non si pud consegnare.

Enrico Bottero

http://www.enricobottero.com

e, P.Meirieu, Elements d’épistemologie de la pédagogie, documento scaricabile dal sito web di Philippe Meirieu

all’indirizzo http://www.meirieu.com/ART ICLES/epistemologie.htm; P.Meireu, Faire I’école, faire la classe,
ESF, Paris, 2006, pp. 13-17. Mi permetto di rinviare anche a E.Bottero, L’idea di prova e i processi di validazione nei
contesti educativi. Questioni di epistemologia pedagogica, in V.Ando, G.Nicolaci, Processo alla prova. Modelli e
pratiche di verifica dei saperi, Carocci, Roma, 2007, pp. 265-280.




