
 
LAICITA’ E SCUOLA, LAICITA’ A SCUOLA 

 
 
 
 

 
 
 
Enrico Bottero 

 
In Italia sorgono periodicamente accese discussioni intorno ai problemi della religione nella 

scuola. L’ultima di esse riguarda l’esposizione del presepio nei locali scolastici. In una scuola di 
Cetalina (BG) è sorta una diatriba tra il Dirigente scolastico e molti genitori. Questi ultimi si sono 
opposti alla decisione del Dirigente di vietare l’esposizione del presepio in occasione del Natale. È 
seguito l’immediato intervento del segretario della Lega Nord, sempre pronto a sfruttare ogni 
occasione per lucrare voti attraverso campagne xenofobe (subito amplificato dai media nostrani, 
che, in nome dell’audience, lo hanno subito promosso, volenti no, a leader nazionale). 

Non voglio intervenire sullo specifico della vicenda che non conosco a sufficienza. Essa, 
peraltro, ha a che fare con una questione, il presepio che, differenza di altri simboli religiosi (ad es., 
il crocifisso), appartiene in modo specifico alla tradizione popolare italiana1. Dunque, si tratta di un 
tema controverso. Lo  segnalo, però, perché fa emergere ancora una volta un problema mai risolto 
nella società italiana e nelle sue istituzioni, quello della laicità, frutto di interminabili discussioni. 
Introduciamo dunque qualche osservazione più generale. 

 
 
La dimensione politica della laicità 
 
Che cos’è la laicità e che significato  deve assumere nella scuola? Il termine “laicità” può essere 

visto sotto differenti aspetti.  Il primo aspetto, quello politico,  riguarda il rapporto tra le religioni e 
lo spazio pubblico, in primo luogo lo Stato, il suo principale garante. Secondo una definizione 
molto ampia, la laicità implica l’assunzione di una teoria dello Stato: “La teoria dello Stato laico si 
fonda su una concezione secolare e non sacrale del potere politico come attività autonoma rispetto 
alle confessioni religiose”2. In una visione laica,  le confessioni religiose devono essere collocate su 
uno stesso piano di libertà. La laicità è una doppia tutela: tutela lo spazio pubblico dall’invadenza 
del potere clericale, tutela l’autonomia delle religioni rispetto al potere civile, che perciò non può 
imporre a nessuno una sua religione. Questa concezione si è gradualmente affermata nella 
modernità a partire da alcuni Paesi, la Francia repubblicana a tradizione cattolica e i Paesi a 
tradizione protestante. Il modello francese, almeno nelle sue prime fasi, si è imposto come “laicità 
di lotta”. Per scalzare il secolare potere del clero cattolico ha imposto regole rigide di separazione. 
Per i rivoluzionari francesi si trattava di imporre la ragione contro la superstizione, lo Stato centrale 
contro i particolarismi locali. Di qui i vincoli rigidi: no all’insegnamento religioso nelle scuole 
pubbliche e divieto di utilizzare simboli religiosi negli spazi pubblici (scuole, uffici pubblici, ecc.). 
Nei Paesi a tradizione protestante le situazioni sono molto diversificate. Nei Paesi anglosassoni, ad 
esempio,  a uno Stato minimo corrisponde maggiore libertà di  intervento delle religioni nello 
spazio pubblico. Nelle scuole è generalmente presente l’insegnamento delle religioni  presenti nella 
società. A volte è anche presente un insegnamento curricolare laico di etica (già presente  anche 
nella Francia di qualche tempo fa). In Gran Bretagna, ad esempio, è prevista nelle scuole 
un’educazione religiosa multiconfessionale con una certa priorità a quella a tradizione cristiana. Nel 

                                                           
1
 Ad esempio, nella  Francia laica è ancora aperto un dibattito per stabilire se il presepio sia un simbolo religioso, 

come il crocifisso, o sia da ascrivere alla tradizione popolare. In una recente sentenza  un tribunale della Vandea si  è 
pronunciato per la proibizione ai sensi della Legge sulla laicità delle Istituzioni (1905). 

 
2 N. Bobbio, N. Matteucci, G. Pasquino, Dizionario di politica. 



resto d’Europa l’insegnamento di una sola religione (cattolica od ortodossa) è presente solo in Italia, 
Grecia, Cipro, Croazia, Irlanda, Malta, Portogallo, Slovacchia. Nel Paese leader, la Germania, è 
garantito nelle scuole l’insegnamento delle religioni cattolica, protestante. ebraica e islamica a 
livello regionale (multireligiosa ad Amburgo). La situazione dell’Italia, come si vede, è piuttosto 
anomala a proposito di laicità. La Costituzione italiana si ispira alla laicità nei suoi principi 
fondamentali (pur non utilizzando il termine specifico),  ma  ha  introdotto al suo interno i Patti 
lateranensi che di fatto attribuiscono una primazia alla Chiesa cattolica. In Italia la battaglia per la 
laicità nella scuola all’inizio del Novecento aveva avuto una soluzione interlocutoria (insegnamento 
della religione cattolica facoltativo e fuori dell’orario scolastico). I Patti lateranensi concessero 
successivamente privilegi molto ampi alla Chiesa cattolica in cambio della sua rinuncia ad 
interferire nella politica, anche sociale, del regime (un capolavoro di doppiezza da parte di entrambi 
i contraenti e che la stessa Chiesa, sotto il fascismo, pagò non poco). La Chiesa ne trasse però molti 
vantaggi nel secondo dopoguerra. Dopo la Costituzione del 1948 e la vittoria del partito cattolico, la 
laicità in Italia è stata infatti  più che altro formale, anche grazie ad un intreccio molto stretto tra 
potere politico e religioso nella sfera pubblica. I problemi emergono con forza in questi anni per una 
semplice ragione:  l’Italia si sta gradualmente avviando ad essere una società multietnica e 
multireligiosa.  Nel contempo si afferma sempre di più la necessità di rispettare i diritti individuali 
(diritti alle donne, degli omosessuali, ecc.). La religione cattolica, però, grazie al Concordato, 
continua a godere di  privilegi che non hanno le altre religioni. Alcune di esse, poi, come l’Islam, 
non avendo stipulato alcun Concordato con lo Stato, (come hanno fatto altre nel frattempo) sono 
considerate “culti ammessi”. Come “culti ammessi” sono tollerati solo in quanto associazioni 
private3. Ironia della sorte, hanno difficoltà ad aprire luoghi di culto, che sono spazi pubblici, 
soggetti a speciali permessi. Una brutta situazione, soprattutto nel momento in cui è molto 
importante il dialogo con l’Islam moderato e autenticamente religioso per isolare i fondamentalisti e 
frenare il proselitismo politico. Le situazioni che si vengono a creare nelle scuole, sempre più 
frequenti, sono il frutto di questa contraddizione, già affrontata in altri Paesi ricchi dell’Occidente 
meta di immigrati europei e non. 

Nella scuola italiana, ormai da molti anni, la linea di tendenza è quella di ispirarsi al modello 
anglosassone: libera scelta dell’istituzione scolastica da parte delle famiglie, concorrenza tra le 
scuole, valutazione delle scuole e degli insegnanti. Tutti sarebbero indotti, attraverso la 
concorrenza, a migliorare i servizi offerti o le proprie prestazioni professionali. Non mi soffermo 
qui sui limiti e i pericoli di questa scelta, di cui ho già ampiamente  scritto in altre occasioni. Mi 
limito a segnalare che il modello della concorrenza, diversamente dai paesi anglosassoni tanto 
decantati, si vorrebbe applicare a tutti tranne alla religione prevalente, quella cattolica. Essa, infatti, 
continua a godere di ampi privilegi negati ad altre confessioni religiose. Come dire che in Italia la 
vera Istituzione, lo spazio collettivo di tutti, immune dalle pervasive leggi del mercato e della 
concorrenza, è la Chiesa cattolica. Per restare alla scuola, solo alla Chiesa cattolica è concesso 
l’insegnamento  in orario curricolare e con insegnanti retribuiti dallo Stato ma non assunti con 
regolare concorso. Come si vede, siamo ancora lontani dalla laicità, in qualunque versione la si 
voglia declinare. Non riusciremo mai costruire uno Stato, uno spazio collettivo in cui ci si riconosca 
tutti  (che oggi manca per la molteplicità dei particolarismi locali, delle corporazioni e la pervasività 
delle organizzazioni criminali) finché sarà la Chiesa a pretendere di occuparlo. Per il bene 
dell’Italia, Paese dallo Stato debole e disorganizzato  (spesso infiltrato dalla criminalità), e per 
tutelare la stessa libertà della Chiesa (oltre che uno spirito autenticamente religioso), quest’ultima  
dovrebbe abbandonare la sua tradizionale posizione ambigua dettata dalla ragione politica: a favore 
dello Stato laico che garantisce i diritti delle minoranze ove i cattolici sono una minoranza, a favore 
di uno Stato  confessionale dove i cattolici costituiscono una maggioranza (una sorta di riedizione 

                                                           

3 Per conoscere la situazione dei rapporti tra Stato italiano e le religioni presenti nel Paese cfr. il rapporto della Camera dei 

Deputati all’indirizzo http://www.camera.it/cartellecomuni/leg14/RapportoAttivitaCommissioni/testi/01/01_cap12_sch02.htm . Per 

l’Islam vale ancora  la legge  24 giugno 1929, n. 1159 (“Disposizioni sull’esercizio dei culti ammessi nello Stato ..) 
 

  



del principio di Westfalia: cuius regio, eius religio, ovvero “uno Stato, una fede”4. Si possono anche 
comprendere le preoccupazioni della Chiesa: in un Paese in cui le istituzioni sono deboli e 
inefficienti, la perdita di controllo dello spazio pubblico da parte della Chiesa può aprire la porta ad 
altre confessioni religiose armate di campagne invadenti e accattivanti (non penso tanto all’Islam, 
quanto agli evangelici americani, che si sono lanciati nella diffusione del loro credo in America 
latina ed Africa con il tacito supporto della diplomazia americana). Proprio per questo, tuttavia, e 
anche per tutelare la stessa Chiesa, abbiamo sempre più bisogno di istituzioni efficienti e sane, 
sempre che siamo ancora in tempo. Si tratta di un passaggio difficile, anche per la stretta relazione 
tra le nostre élites (politiche di ogni orientamento, culturali, imprenditoriali, ecc.)  e la Chiesa 
cattolica. Se non si farà, saremo sempre più impreparati ad affrontare i problemi della società di 
domani. Non si può invocare tolleranza, integrazione, solidarietà in nome del solo cattolicesimo 
perché questi valori appartengono alla condizione umana, di tutti coloro, religiosi e non, che 
guardano con speranza ad un futuro di pace e di accoglienza reciproca. 

 
 
La dimensione pedagogica della laicità 
 
Il termine “laicità” non ha però solo una dimensione politica. La laicità ha anche una sua 

dimensione pedagogica, quella che interessa direttamente il lavoro  quotidiano a scuola. La laicità è 
apprendimento a vivere nello spazio pubblico. Vivere nello spazio pubblico significa imparare a 
rispettare le leggi che ci si è dati attraverso i canali della democrazia, imparare a sapersi mettere nei 
panni degli altri, a comprendere altre forme di vita e di pensiero. In breve, saper andare al di là di se 
stessi, delle opinioni individuali e della propria ristretta comunità di appartenenza. Si tratta di un 
compito molto difficile, soprattutto in Italia, dove per tradizione (e per la permanente influenza del 
cattolicesimo) si tende a confondere (spesso anche nei documenti ufficiali) collettività (o società) e 
comunità5. In questo senso, come si vede, la dimensione pedagogica è intrecciata con la dimensione 
politica. Liberare lo spazio pubblico dalla presenza  totalizzante  dei particolarismi è sia la premessa 
che l’obiettivo di un’educazione laica e democratica. Laicità è imparare a resistere ad ogni forma di 
manipolazione in nome di un’esigenza di verità, espressa attraverso la ragione argomentativa e la 
discussione6. Utilizzo l’espressione “esigenza di verità” e non “verità”, quest’ultimo termine tanto 
ambizioso quanto rischioso per le possibili e prevedibili derive.  La capacità di ragionare secondo 
un’esigenza di verità e quella di mettersi nei panni degli altri sono le chiavi di un’educazione alla 
democrazia e alla convivenza.  

Oggi la caduta di valori generali, una volta rappresentati dai diversi dogmi religiosi o nazionali, 
lascia un vuoto. Questo vuoto sarà colmato da qualcuno o da qualcosa. Ecco dunque aprirsi lo 
spazio a nuove fedeltà. I gruppi (amicali, religiosi, etnici) si impadroniscono facilmente di individui 
in cerca di certezze e privi di orientamento critico, di senso dell’autonomia. Il tutto viene rafforzato 
dalla globalizzazione e da un consumismo che cerca di infantilizzare gli individui per renderli più 
docili, sempre meno individui e sempre più “soggetti” a qualcuno a qualche cosa. Di qui il ritorno a 
certezze facili, a credenze ed appartenenze identitarie, che offrono la sicurezza richiesta da un 
mondo sempre più incerto.  

Stiamo parlando di un obiettivo prioritario se si vogliono evitare derive particolaristiche: 
imparare  a ragionare sulla base di un’esigenza di verità e non di affermazione sugli altri. È un 
obiettivo fondamentale per una società che vuol restare unita attorno a valori  e norme comuni. 
L’alternativa è il progressivo sfaldamento di una società. È già successo più volte nella storia, può 
succedere anche ora che la politica ha perso autonomia, è ridotta a tecnica subalterna del potere, non 
seleziona più le classi dirigenti ed è sempre più asservita ad interessi particolari (quando non 
criminali). La scuola, per la sua diffusione e universalità, è il luogo centrale di questa formazione. 

                                                           
4
 Sui problemi della laicità nei Paesi a  tradizione monoreligiosa come l’Italia, v. Nadia Urbinati, Laicità a rovescio. 

I diritti in una cultura monoreligiosa, in Marco Marzano, Nadia Urbinati, Missione impossibile. La riconquista 

cattolica della sfera pubblica, Il Mulino, Bologna,  2013 
5 Le comunità locali, familiari o religiose sono componenti della società. Tuttavia, una somma di comunità non fa una società. Di 

qui l’ambiguità di espressioni come “comunità educante” e simili spesso utilizzate anche nei documenti ufficiali. 
6
 Cfr. Philippe Meirieu, Fare la Scuola, fare scuola, Franco Angeli, Milano, 2015, pp. 68-70. 



Dovrebbero accorgersene, prima che sia troppo tardi, coloro che, da posizioni di governo, nella 
linea di una politica asservita all’economia, pensano ad una scuola tutta centrata sulla preparazione 
al lavoro e a competenze settoriali ma privata della sua natura universale. 

Tutta la migliore tradizione pedagogica (Pestalozzi, Itard, Freinet, Korczak, Ciari, ecc.)  si è 
impegnata per un’attività pedagogica che, attraverso la trasmissione dei saperi, permettesse il 
graduale raggiungimento dell’autonomia personale. Da lì dobbiamo ripartire e costruire nella scuola 
luoghi, momenti, rituali per tendere a questo obiettivo formativo. La materia prima della scuola 
sono le conoscenze, i saperi da trasmettere alle nuove generazioni. È su di esse che quotidianamente 
gli insegnanti impegnano i loro allievi.  Il modo con cui si lavora sui saperi è quindi determinante  
per apprendere pian piano l’esigenza di verità e di esattezza che fondano la capacità argomentativa. 
Ogni disciplina, nella sua evoluzione storica, rappresenta l’esigenza di verità. Obbligarsi a 
confrontarsi con essa, con i suoi principi, la sua storia e le sue regole libera gradualmente  gli 
individui abituandoli a distinguere tra una visione  personale, spesso superficiale, e un’oggettività 
tendenziale che nasce da un rigoroso percorso di ricerca. Naturalmente resteranno sempre le 
opinioni personali e le differenze, ma su molti temi  si potrà parlare a partire da un terreno comune, 
non imposto dall’insegnante ma dall’oggettività della materia su cui si sta lavorando: testi letterari, 
documenti storici,  osservazioni e ricerche sperimentali, ecc. Non si potrà domani essere buoni 
medici, ingegneri, artigiani, giornalisti, insegnanti e, tutti insieme, “cittadini”,  se non si è fatta 
prevalere l’esigenza di abbandonare gradualmente l’errore e l’approssimazione, l’opinione banale e 
superficiale per qualcosa di più stabile e sicuro, anche se non definitivo. Per questo la trasmissione 
dei saperi non può fondarsi su metodi tradizionali. L’allievo, infatti, per abituarsi all’esigenza di 
verità deve avvicinare il sapere in forma costruttiva, mettendo così in gioco le sue conoscenze 
precedenti. Un sapere trasmesso già digerito ripropone la sudditanza nei confronti di chi lo 
trasmette senza costruire autonomia nell’allievo, senza permettergli, come auspicava Pestalozzi, di 
“farsi costruttore di se stesso”. Per questo non c’è vera pedagogia che non sia attiva, orientata non 
ad “insegnare” ma a “far apprendere”. Di qui l’impegno per il miglioramento continuo di metodi e 
dispositivi pedagogici, l’impegno costante di ogni educatore ed insegnante. 

  


