
Accademia dei Rozzi

Anno XXVIII/2 - 2021 - N. 55





Devo ammettere che sono succeduto a Filippo Maria Tulli, Arcirozzo fino al luglio 2021, in un momen-
to di particolare vivacità dell’Accademia, nonostante la perdurante pandemia che ci costringe a limitare la 
socievolezza consueta.

Appena insediato ho potuto assistere alla presentazione di un libro ‘rozzo’ per Dante e ad una mostra 
d’arte di uno di nostri accademici (Giancarlo Campopiano), partecipando poi con soddisfazione a una serie 
di eventi con altri importanti enti culturali cittadini culminati la domenica del 10 ottobre all’Archivio di 
Stato di Siena.

Ora ho il piacere e l’onore di salutare l’evento dantesco clou della nostra Accademia, programmato per 
tempo dal Comitato di Redazione coordinato da Felicia Rotundo con grande impegno anche professionale.

A lei e ai suoi collaboratori vada quindi il ringraziamento caloroso e ufficiale dell’Accademia. Cent’anni 
fa i Rozzi furono promotori per il centenario dantesco di un volume speciale del “Bullettino senese di storia 
patria”, testata benemerita passata poi all’Accademia senese degli Intronati.

A distanza di un secolo bisognava far ugualmente qualcosa di eccezionale. La Redazione decideva 
perciò, giustamente, un numero speciale per Dante, il secondo del 2021 e sapeva di poter contare su tante 
richieste di collaborazione, com’è avvenuto. Ne venivano esclusi i membri del Comitato già presenti nel 
primo numero del 2021, che ringrazio doverosamente per la rinuncia in modo da lasciare spazio a studiosi 
esterni o agli altri membri della Redazione non presenti nel numero precedente. Essi hanno comunque 
offerto un tributo quando possibile a Dante, ma in altre sedi, ugualmente rendendo pubblica la sensibilità 
dell’Accademia, ufficialmente o meno, e di questo ugualmente li ringrazio.

Sul merito dei contributi qui accolti, magnificamente illustrati dalle immagini selezionate dalla Coor-
dinatrice in accordo con gli Autori, non è ovviamente il luogo per entrare. Da un lato ci sono in fine al vo-
lume gli ‘abstracts’ che chiariscono il contenuto dei contributi offrendo un immediato punto di riferimento 
per i lettori. Dall’altro sarà la presentazione ai soci dell’Accademia e ai Senesi il momento adatto per entrare 
nel merito dei lavori accolti. In ogni caso, il volume sarà subito caricato on line per poter essere liberamente 
consultato ovunque, come del resto tutti i numeri della rivista dal numero inaugurale numerato come ‘0’. 

Del resto, la recente pubblicazione, sempre in Open access, dell’indice dei fascicoli fin qui pubblicati 
facilita un contatto con i variegati contenuti della rivista dalla sua prima apparizione. 

L’Accademia vuole anche per questo verso fare cultura e valorizzare il passato e il presente di Siena. Ben 
sapendo che collabora alla cultura del bello e del vivere civile: non solo dei Senesi.

Dante ha significato tanto non solo per Siena e per l’Italia: anche perciò i Rozzi sono in prima fila in 
una celebrazione così corale e partecipata.

È stata curata una riedizione parziale del nostro “Bullettino” del 1921 da Piero Ligabue e Ettore Pellegrini, che ha anche 
partecipato alla giornata ricordata dell’Archivio di Stato, come Mario Ascheri, che ha collaborato al catalogo della mostra 
di documenti danteschi, alla sua presentazione e a convegni interuniversitari a Roma e a Milano, oltreché intervenire con 
il contributo https://www.gazzettadisiena.it/dante-e-siena-quale-il-suo-sentire-profondo/, e a trasmissioni televisive senesi 
come del resto Simonetta Losi (anche con partecipazione di Vinicio Serino: https://youtu.be/kgS3nxTYdcg), autrice anche 
di un saggio per “Diacritica”, mentre Patrizia Turrini è stata presente con un programma a stampa e on line di “Noi. Fram-
menti di Siena” e con molte ‘voci’ al catalogo della mostra dantesca.

L’Arcirozzo
Alfredo Mandarini

Saluto dell’Arcirozzo





L’Arcirozzo ha già sintetizzato un itinerario complesso. 
In effetti, non solo gli aspetti letterari, ma anche la storia, la politica, l’arte e il costume sono 

presenti nel volume n. 55 della rivista con studi inediti su fatti e personaggi senesi, offrendo così un 
spaccato di Dante e del suo tempo non ancora sufficientemente indagato. Hanno accolto l’invito a 
scrivere sulle pagine della rivista dei Rozzi ben 15 collaboratori che hanno fornito solo articoli ori-
ginali secondo le indicazioni della Redazione, impresa non facile di questi tempi, data la variegata 
moltitudine di scritti usciti nel corso dell’anno.

Studiosi come Diego Quaglioni, Carlo Caruso, e Carlo Marazzini ci introducono in un viaggio 
nell’universo dantesco restituendoci un quadro variegato sotto il profilo politico e linguistico e del 
collezionismo che rappresenta, quest’ultimo per l’Italia, un tesoro inestimabile anche dal punto di 
vista artistico: dalla Commedia donata da Boccaccio a Petrarca ora alla Biblioteca Vaticana, ai cento 
disegni di Botticelli per la Commedia commissionati da Lorenzo di Pier Francesco de’ Medici uno dei 
quali – la voragine infernale - è oggi esposto alla mostra “L’inferno di Dante” alle Scuderie del Quiri-
nale, inaugurata lo scorso 15 ottobre.

Oltre a questi, altri autori altrettanto autorevoli ci conducono verso luoghi e personaggi inesplo-
rati, quello dei senesi “gente sì vana” che trovano emulazione negli affreschi di Ambrogio Lorenzetti, 
manifesto morale e politico del governo senese al tempo di Dante. Oltre agli aspetti storici dettaglia-
tamente argomentati, straordinari squarci nel mondo dell’arte alimentano la lettura di questo nostro 
numero speciale. 

Un ringraziamento quindi a tutti per aver aderito al progetto editoriale che costituisce una nuova 
prova dell’impegno dell’Accademia, una voce sempre più autorevole nel panorama culturale italiano.

Premessa

La Redazione



1. Il più antico codice della Monarchia (Londra, The British Library, Add. 6891, c. 1r: http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.
aspx?ref=add_ms_6891_fs001r#). Cfr. D. Quaglioni, Un nuovo testimone per l’edizione della Monarchia di Dante: il Ms. Add. 
6891 della British Library, «Laboratoire italien», 11 (2011), pp. 231-279.



7

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

con i versi latini che formano l’ultima produ-
zione del Poeta:

Theologus Dantes, nullius dogmatis expers,
quod foveat claro phylosophia sinu,

gloria Musarum, vulgo gratissimus auctor,
hic iacet et fama pulsat utrunque polum, 

qui loca defunctis gladiis regnumque gemellis
distribuit laycis rethoricisque modis, 

pascua Pyeriis demum resonabat avenis,
Amtropos heu letum livida rupit opus!

Huic ingrata tulit tristem Florentia fructum,
Exilium, vati patriaque cruda suo,

quem pia Guidonis gremio Ravenna Novelli
gaudet honorati continuisse ducis,

mille trecentenis ter septem Numinis anni,
ad sua septembris ydibus astra redit.

Il teologo Dante, edotto d’ogni dottrina
Che la filosofia nutre nell’illustre suo seno,

gloria delle Muse, l’autore più amato dal volgo, 
qui giace e per fama lambisce l’uno e l’altro cielo:

egli, che le sedi assegnate ai defunti  
e il potere dalla duplice spada

ordinò secondo lo stile del volgo e della retorica, 
da ultimo faceva risuonare i pascoli  

con gli zufoli delle Pieridi: 
ahimè, la livida Atropo troncò la lieta opera sua! 
A lui Firenze ingrata recò in dono il triste frutto, 

l’esilio, patria crudele verso il suo poeta;
la pia Ravenna dell’onorato  

signore Guido Novello 
è felice di serbarlo in grembo. 

Trascorsi mille e trecento, e tre volte sette anni, 
egli ritornò alle sue stelle nelle idi di settembre.

L’epitafio, ha scritto Augusto Campana, «co-
mincia con la presentazione di D[ante] come 
sommo teologo, filosofo e poeta […]; prosegue 
ricordando la maggiore opera in volgare e l’ulti-
ma in latino, la Monarchia […], a cui aggiunge, 
com’è naturale per la parte che Giovanni stesso 

Nella notte tra il 13 e il 14 settembre di set-
tecento anni fa moriva a Ravenna Dante Ali-
ghieri. L’anonimo ravennate che dettò il primo 
epitafio visibile sulla tomba del Poeta fin dalla 
metà del Trecento (testimone un manoscritto 
vergato a Sassoferrato, patria di quel Barto-
lo che, allievo di Cino da Pistoia, costituisce 
il maggior esempio del dantismo dei giuristi 
contemporanei), in sei esametri rimati a coppia 
antepose ad ogni altro scritto di Dante la sua 
opera politica: 

Iura monarchiae superos Phlegetonta lacusque
lustrando cecini voluerunt fata quousque

sed quia pars cessit melioribus hospita castris
actoremque suum petiit felicior astris

hic claudor Dantes patriis extorris ab oris
quem genuit parvi Florentia mater amoris.

I diritti della monarchia,  
i cieli e le acque del Flegetonte

visitando cantai,  
finché volle il mio destino mortale.

Ma giacché la mia anima  
andò ospite in luoghi migliori

e più beata raggiunse  
fra gli astri il suo Creatore,

qui son racchiuso io, Dante,  
esule dalla patria terra,

cui generò Firenze, patria di poco amore.

Se in questa iscrizione il canone delle opere 
di Dante è limitato alla Monarchia e alla Com-
media, un altro celebre epitafio, dettato in sette 
distici elegiaci dal letterato bolognese Giovanni 
del Virgilio all’indomani della morte di Dante, 
di cui riferisce Boccaccio nelle varie redazioni 
del suo Trattatello in laude di Dante a metà del 
secolo ma che probabilmente non fu mai inci-
so, esaltava invece il Poeta prima di tutto come 
teologo grande, senza tuttavia dimenticare la 
dimensione politica della sua opera insieme 

Ripensare Dante: alle origini  
della modernità politica?
di Diego Quaglioni



8

ambienti della migliore cultura giuridica, appa-
riva estranea allo scolasticismo di maniera degli 
Studia. In un’età faziosa, forse nell’età faziosa 
per definizione, il significato insieme teologico, 
giuridico e politico dell’opera di Dante è deli-
catamente disegnato da un raffinato interprete 
dei nostri giorni qual è Bruno Pinchard: «Nous 
tournons avec le ciel étoilé – egli ha scritto – 
depuis qu’il a déclaré que l’Amour mettait en 
mouvement le soleil et les autres étoiles. C’était 
une idée démesurée, presque incompréhensible 
et plongée dans un avenir indéchiffrable et il sa-
vait lui-même qu’elle pouvait conduire le mon-
de au chaos. Mais il a sorti de ce cristal brut un 
bijou sidérant que nous nous transmettons de 
génération en génération».

Idee smisurate, certamente, se commisurate 
alla malignità dei tempi di Dante non meno 
che alla malignità del nostro tempo fanatico e 
crudele. Dante politico, nel settimo centena-
rio della sua morte, è Dante ispirato dall’idea 
platonica che vede il mondo – il mondo creato 
tutto, sia l’universo cosmico nei suoi moti sia 
l’universo politico nelle sue relazioni umane, 
generato e tenuto insieme da un eterno princi-
pio d’ordine di giustizia nella charitas. Marsilio 
Ficino, traduttore della Monarchia nel 1468, 
non sbagliava quando scriveva che «Dante no-
stro […], per patria celeste, per abitatione fio-
rentino, di stirpe angelico, in professione philo-
sopho poeticho, benché non parlassi in lingua 
grecha con quel sacro padre de’ philosophi 
interprete della verità, Platone, nientedimeno 
inn-ispirito parlò in modo con lui che di molte 
sententie platoniche adornò e libri suoi».

A quella ispirazione appartiene l’idea della 
filosofia greca, da Dante cristianizzata seguen-
do il suo amato san Tommaso, dell’uomo come 
orizzonte, punto d’incontro dell’emisfero ter-
reno con quello celeste, di ciò che è transeun-
te e di ciò che è destinato ad una dimensio-
ne sovratemporale, dell’eternità e del tempo 
(Monarchia, III xvi 3]. Di qui la provvidenziale 
assegnazione all’umanità di una duplice guida, 
temporale e spirituale, l’una e l’altra essenziali 
per la realizzazione della sua unica missione, 
che è quella di coltivare la sua natura nella pace 
universale, solo modo di raggiungere, come 
umanità, quel “grado ultimo delle potenziali-
tà” che solo può davvero renderla simile al suo 
creatore (Monarchia, I iii 1). Di qui anche la 

vi aveva avuto, le Egloghe, purtroppo interrotte 
dalla Parca […]; seguono la deplorazione dell’e-
silio e le lodi della ‘pia’ ospitalità di Ravenna e 
di Guido Novello; l’e[pitafio] si chiude con la 
data della morte».

È insomma soprattutto politico, se non 
proprio tutto politico, il Dante dei contem-
poranei nel loro ricordo dell’uomo e dell’o-
pera all’indomani di una morte inaspettata 
nel “pio” esilio di Ravenna, in cui ogni pietra 
e ogni immagine parlava a Dante della gloria 
dell’Impero e di Giustiniano legislatore. So-
prattutto politico, il Dante dei contemporanei, 
anche nella sua riconosciuta veste di sapiente, 
di “edotto d’ogni dottrina”, di teologo – attri-
buto che suona quasi provocatorio, nell’epitafio 
di Giovanni del Virgilio, poiché riferito ad un 
autore laico, la cui teologia (e la cui teologia 
politica, verrebbe fatto di dire rovesciando un 
usurato cliché), sia pur nutrita dell’esperien-
za intellettuale delle grandi scuole di pensiero 
degli Ordini Mendicanti così come di quella, 
tutt’altro che occasionale e superficiale, degli 

2. L’inizio del canto XXXIII del Purgatorio a c. 185r del codice 
1005 della Biblioteca Riccardiana di Firenze. La struttura del 
manoscritto, i cui margini sono occupati dal commento di 
Iacomo della Lana, «dà forma di libro universitario di tipo 
giuridico al poema dantesco». Nel capolettera miniato «un 
personaggio coronato che imbraccia uno scudo su cui è dipinta 
l’aquila imperiale – un imperatore dunque – trafigge con la 
spada i due personaggi seduti in primo piano: un re – francese, 
lecito credere, per il manto coi gigli araldici – e un papa, colpiti 
il primo nella gola e il secondo nel petto»: L. Battaglia Ricci, 
L’«alto Arrigo» e l’Impero nei commenti figurati danteschi, in Enri-
co VII, Dante e Pisa a 700 anni dalla morte dell’imperatore e dalla 
Monarchia (1313-2013), a c. di G. Petralia e M. Santagata, 
Ravenna, Longo, 2016, pp. 289-300: 290, con la Figura 28 a 
p. 463.



9

Violentemente tirata da una parte e dall’altra, 
la dottrina politica di Dante, quasi senza l’av-
vertimento di molte e palesi contraddizioni, ha 
potuto essere indicata sia come una delle preco-
ci manifestazioni di una visione modernamente 
“secolarizzata” del potere, sia come espressione 
genuina di una ecclesiologia politica fonda-
mentalmente ortodossa (al di là delle asprezze 
controversistiche, dettate dalle passioni e dalle 
incomprensioni del momento).

I termini della lingua dotta che Dante ha 
usato per costruire la sua difesa del principio 
dualistico nella relazione tra potere spirituale e 
potere secolare, e per sostenere l’idea della ne-
cessità logica, dell’origine provvidenziale e della 
conformità a giustizia di un unico e universale 
principio d’ordine nel dominio del potere se-
colare, all’inizio del Novecento apparivano al 
giurista Hans Kelsen come una vera dottrina 
dello Stato e come l’annuncio della modernità. 
Nell’opera prima di Kelsen, Die Staatslehre des 
Dante Alighieri, pubblicata nel 1905, chiunque 

concezione dantesca del diritto, medium per 
eccellenza nella conservazione di tutto ciò che è 
essenzialmente umano proprio perché coeren-
te con un disegno che oltrepassa la condizione 
umana nel tempo, relazione tra uomo e uomo 
e tra uomo e cose che ha un valore salvifico, 
perché conservata conserva la società e corrotta 
la corrompe (Monarchia, II, v, 1).

Politico dunque, nel senso più alto del ter-
mine, il senso della Monarchia, ma eminente-
mente politico anche il senso delle altre opere 
di Dante, dalle Epistole che rispondono all’im-
mediato bisogno di esprimere un complesso di 
motivi etico-religiosi e civili, al Convivio, vasto 
tentativo di costruire una “filosofia per i laici” 
in un volgare dotto, al De vulgari eloquentia con 
la sua visione tutta già moderna del latino come 
lingua artificiale e delle lingue parlate come sto-
riche proiezioni viventi delle individualità dei 
popoli, alla stessa Commedia, la cui struttura e 
il cui lessico sono consustanziali ad un discorso 
d’indole schiettamente giuridica e politica. In 
questo panorama la Monarchia, in quanto testo 
di dottrina, costituisce una sorta di manifesto 
di un’età di passaggio, nella quale viene in que-
stione il tipico dualismo della tradizione giuri-
dica e politica della civiltà occidentale (il dua-
lismo tra spirituale e temporale, tra coscienza e 
potere), poiché sembra che Dante abbia intuito 
da una parte il pericolo della sacralizzazione 
della politica, dall’altra quello, non meno grave 
ed incombente, della secolarizzazione della reli-
gione, dell’incombere del pericolo di un domi-
nio monodimensionale sui corpi e sulle anime. 

Nel presente centenario non sarà dunque 
inutile ricordare il contributo di Dante alla 
modernità politica e il debito che la moderni-
tà politica ha con Dante. La sua opera politi-
ca per eccellenza, la Monarchia, scritta a difesa 
dell’idea dell’Impero e della sua funzione paci-
ficatrice e liberatrice negli anni della sfortunata 
missione italiana dell’imperatore Enrico VII 
(1312-1313), ha sofferto e soffre ancora di uno 
strano destino. Su di essa pesa infatti, molto più 
che su altre grandi opere del pensiero occiden-
tale, una tradizione di studi fortemente orien-
tati in senso ideologico, che di volta in volta ne 
hanno fatto una sorta di instant book, di stru-
mento di politica attiva, o, viceversa, un astrat-
to vagheggiamento di ideali politici d’indole 
utopica (un’utopia ante litteram, s’intende). 

3. Assisi, Basilica Superiore. Giotto, Storie francescane: Visione 
di frate Pacifico. «Per colui che è indicato come “l’alto Arrigo” è 
un gran seggio tra i tanti scanni, pieni e vuoti, presenti nella città 
celeste, a rivelare immediatamente l’eccellenza di chi è destinato 
ad essere lì accolto. Per questo non mancano precedenti: il più 
illustre è […] quello presente nelle Storie francescane della Basi-
lica Superiore di Assisi […], e più precisamente nell’affresco che 
rappresenta la Visione dei troni celesti, in cui per misura, forma, 
colore e arredi si distingue a colpo d’occhio il trono destinato 
a Francesco»: L. Battaglia Ricci, L’«alto Arrigo» e l’Impero nei 
commenti figurati danteschi, in Enrico VII, Dante e Pisa a 700 
anni dalla morte dell’imperatore e dalla Monarchia (1313-2013), 
a c. di G. Petralia e M. Santagata, Ravenna, Longo, 2016, pp. 
289-300: 298-299, con la Figura 39 a p. 469.



10

e, giunto al passaggio più arduo, che è appunto 
quello della Monarchia, offre un vero e proprio 
saggio di revisione del giudizio storico-dottri-
nale intorno al pensiero politico dantesco, la 
cui importanza, nella temperie postbellica della 
prima catastrofe europea, non può essere sot-
tovalutata. Più sfumato ma non privo di intui-
zioni e di correzioni di forte impatto è poi il 
testo della lettera apostolica Altissimi cantus di 
Paolo VI, pubblicata alla vigilia della chiusura 
del Concilio Vaticano II, in occasione del cen-
tenario dantesco del 1965. Annunciando l’isti-
tuzione della cattedra di Studi Danteschi presso 
l’Università Cattolica di Milano, il papa ricorda 
la sua «venerazione» per il Poeta e toccando il 
punto dolente della Monarchia scrive:

Né rincresce ricordare che la sua voce si sia le-
vata e abbia risuonato duramente contro alcuni 
Pontefici Romani, e che abbia ripreso con asprez-
za istituzioni ecclesiastiche e uomini che furono 
ministri e rappresentanti della Chiesa. Non pas-
seremo sotto silenzio a questo proposito l’inclina-
zione del suo temperamento, questo aspetto della 
sua opera.[…].

Ci sia lecito accennare di passaggio alla sua 
dottrina politica. Le due potestà, la Chiesa e l’Im-

può scorgere già ben delineati tutti i tratti fon-
damentali dei capisaldi teorici del diritto pub-
blico e del primo costituzionalismo postbelli-
co. Ma prima ancora di Kelsen c’è un Dante 
politico mazziniano, prefigurazione della sua 
celebrazione come eroe nazionale e nazionali-
stico, e c’è il Dante di Ozanam, che nel vasto 
e complesso Dante Revival del primo Ottocen-
to inaugura il movimento di riacquisizione di 
Dante al cattolicismo, moto che ha il suo cul-
mine cento anni fa, nel 1921, a più di vent’anni 
dalla esclusione della Monarchia dall’Indice dei 
libri proibiti. 

L’enciclica In praeclara summorum, pubbli-
cata da Benedetto XV il 30 aprile di quell’an-
no, nel VI centenario della morte di Dante, 
sorprende ancor oggi il lettore per la centralità 
dei riferimenti al pensiero politico di Dante, e 
non solo al “poema divino” di cui il Roman-
ticismo si era nutrito in ogni paese d’Europa 
e del mondo. Delle otto citazioni dantesche 
che si leggono nell’enciclica, cinque sono del-
la Monarchia, due dalle Epistole e una sola del 
Convivio. Nell’enciclica benedettina Dante è 
detto «vanto e decoro dell’umanità». Il ponte-
fice, mostrandolo «discepolo del principe della 
Scolastica Tommaso d’Aquino», rivendica alla 
Chiesa «il diritto di chiamare suo l’Alighieri», 

4. Ravenna, Basilica di San Vitale. Giustiniano e il suo seguito (Foto Di Roger Culos - Opera propria, CC BY-SA 3.0, da Wikipedia).



11

Sarebbe in grave errore chi, a censura di 
questo “revisionismo” del secondo dopoguer-
ra, tutto inteso a rivendicare paradossalmente 
«l’intima unione di Dante con la Cattedra di 
Pietro», credesse trattarsi di una miscela di in-
debite attualizzazioni e di deviazioni dalla ret-
ta e misurata visione storica della personalità e 
dell’opera di Dante. Il fenomeno è importante 
e duraturo, fino allo straordinario documen-
to con cui l’attuale pontefice ha voluto, nel 
presente centenario, associarsi con la lettera 
apostolica Candor lucis aeternae «all’unanime 
commemorazione dell’uomo e del poeta Dante 
Alighieri», unendo la sua voce a quella dei suoi 
predecessori «che hanno onorato e celebrato il 
Poeta, particolarmente in occasione degli anni-
versari della nascita o della morte». La lettera 
apostolica, nel tracciare un animato profilo di 
Dante e della sua opera di profeta di speranza, 
«manifestandone sia l’attualità sia la perennità, 
e per cogliere quei moniti e quelle riflessioni 
che ancora oggi sono essenziali per tutta l’u-
manità, non solo per i credenti», ne dichiara il 
valore come «parte integrante della nostra cul-
tura», rappresentante un patrimonio di ideali e 
di valori come base della convivenza umana «in 
cui possiamo e dobbiamo riconoscerci», e con 
bella preterizione non tralascia di addentrarsi 

pero, sono state ordinate da Dio perché conduca-
no gli uomini a conseguire la felicità, la prima 
quella celeste, il secondo invece quella terrena; e 
come quelle felicità sono distinte fra loro, benché 
la seconda sia subordinata alla prima, così cia-
scuna potestà – nella sfera e nell’ambito propri 
– è indipendente dall’altra, e questo per evitare 
la confusione fra quanto è sacro e quanto è pro-
fano. Tuttavia esse devono aiutarsi reciprocamen-
te, e certamente, in materia di fede e di morale, 
questo aiuto consiste in una pronta ubbidienza 
dell’imperatore al Sommo Pontefice; l’una potestà 
e l’altra poi sono al servizio della res publica chri-
stiana […].

All’imperatore è affidato il compito, più che 
altro di ordine morale, di far trionfare la giustizia 
e di annientare l’avidità, che è causa di disordine 
e di guerre: da ciò appare necessaria una monar-
chia universale. Questa – tratteggiata in termini 
medievali – esige una potestà sovranazionale, che 
faccia vigere un’unica legge a tutela della pace e 
della concordia dei popoli. Il presagio del divino 
poeta non è affatto utopistico, come ad alcuni 
potrebbe sembrare, dal momento che ha trovato 
nella nostra epoca una certa attuazione nell’Or-
ganizzazione delle Nazioni Unite, con estensione 
e beneficio che tendono a riguardare i popoli del 
mondo intero.

5. Ravenna, Basilica di San Vitale. Corteo di Teodora (Foto Di Petar Milošević - Opera propria, CC BY-SA 4.0, da Wikipedia).



12

asprezze del pensiero dantesco sono in qualche 
modo assorbite e appianate in una visione pa-
cificata, occorrerà fare i conti, giacché essa si 
rivolge al lettore comune tanto quanto allo stu-
dioso, riproponendo il problema dell’ascolto e 
della imitazione del messaggio dantesco, cioè il 
problema stesso della percezione del “senso” del 
pensiero di Dante nella modernità. Se è vero 
che “moderno” è tutto ciò che in vario modo ha 
contribuito alla costruzione della dimensione 
propriamente moderna della politica (non solo 
di quella dimensione “secolarizzata” e scissa che 
è della vulgata weberiana, ma anche di quella 
dimensione che nella “autonomia” del politico 
ripropone a un nuovo livello la dialettica dell’e-
tà intermedia tra spirituale e temporale), non 
sarà un malinteso, e meno che mai un anacro-
nismo, attribuire a Dante l’appellativo di primo 
autore politico della modernità. 

Un bilancio critico delle molte interpreta-
zioni del suo pensiero nella modernità politica 
non può esaurirsi nella somma delle attualiz-
zazioni, ma, non può neppure prescindere da 
esse, se non altro perché si deve riconoscere che 
è proprio nel vivo fuoco delle contrapposizio-
ni e delle scissioni dell’età nuova che l’opera di 
Dante ha formato e forma un concentrato e un 
deposito di molti degli elementi non-moderni 
che costituiscono la trama della modernità po-
litica in Occidente. Anche per la Monarchia, te-
sto politico dantesco per eccellenza, e non solo 
per la Commedia, si potrà perciò dire, come re-
centemente si è espresso Alberto Casadei, che 
«il punto essenziale è che non abbiamo anco-
ra trovato una nuova chiave di lettura che ci 
consenta di giustificare l’attualità di Dante al di 
fuori dei canoni interpretativi del Novecento», 
in sostanza modernisti-metastorici o viceversa 
grettamente storicizzanti, quando non intesi a 
risolvere l’universo concettuale dantesco in un 
quadro visionario.

«nella complessa vicenda storica personale, po-
litica e giudiziaria dell’Alighieri», ricordando 
«alcuni momenti ed eventi della sua esistenza, 
per i quali egli appare straordinariamente vici-
no a tanti nostri contemporanei e che sono es-
senziali per comprendere la sua opera». Emerge 
così, da una sia pur breve lettura esegetica della 
Commedia che, comunque sia, è certamente 
qualcosa di più di un «sintetico sguardo all’ope-
ra di Dante», il Dante politico nella rievocazio-
ne dell’«incitamento a vivere coraggiosamente 
la sua missione profetica […] rivolto a Dante 
nel Paradiso da San Pietro, là dove l’Apostolo, 
dopo una tremenda invettiva contro Bonifacio 
VIII, così si rivolge al Poeta: “E tu, figliuol, che 
per lo mortal pondo / ancor giù tornerai, apri la 
bocca, / e non asconder quel ch’io non ascondo 
(XXVII, 64-66)», Scrive perciò papa Francesco:

Nella missione profetica di Dante si inserisco-
no, così, anche la denuncia e la critica nei con-
fronti di quei credenti, sia Pontefici sia semplici 
fedeli, che tradiscono l’adesione a Cristo e trasfor-
mano la Chiesa in uno strumento per i propri in-
teressi, dimenticando lo spirito delle Beatitudini e 
la carità verso i piccoli e i poveri e idolatrando il 
potere e la ricchezza: «Ché quantunque la Chiesa 
guarda, tutto / è de la gente che per Dio dimanda; 
/ non di parenti né d’altro più brutto» (Par. XXII, 
82-84) […].

Dante esule, pellegrino, fragile, ma ora for-
te della profonda e intima esperienza che lo ha 
trasformato, rinato grazie alla visione che dalle 
profondità degli inferi, dalla condizione umana 
più degradata, lo ha innalzato alla visione stessa 
di Dio, si erge dunque a messaggero di una nuo-
va esistenza, a profeta di una nuova umanità che 
anela alla pace e alla felicità. 

 

Anche con questa ulteriore riflessione at-
tualizzante in chiave “ecumenica”, in cui le 



13

BIBLIOGRAFIA

Sulle iscrizioni del sepolcro di Dante si veda 
la voce Epitafi di A. Campana, in Enciclopedia 
dantesca, II, Roma, Istituto della Enciclopedia 
Italiana, 1970, pp. 710-711, con gli aggiorna-
menti e le precisazioni di G. Indizio, Problemi 
di biografia dantesca. Presentazione di M. San-
tagata, Ravenna, Longo, 2013, pp. 403-448 e 
di A. Piacentini, Dante tra Virgilio e Scipione 
l’Africano nell’epitaffio Theo-logus Dantes di 
Giovanni del Virgilio e in Boccaccio, «Aevum», 
89 (2015), pp. 361-370. 

La migliore biografia di Dante è quella di 
M. Santagata, L’io e il mondo. Un’interpreta-
zione di Dante, Bologna, il Mulino, 2011 (poi 
riveduta col titolo Dante. Il romanzo della sua 
vita, Milano, Mondadori, 2012). 

Le parole di Bruno Pinchard appartengono 
al messaggio inviato ai membri della Société 
Dantesque de France, di cui Pinchard è pre-
sidente, il 13 settembre 2021. Sul volgarizza-
mento ficiniano si veda G. Garfagnini, La Mo-
narchia di Dante e la traduzione di Ficino: un 
manifesto politico tra utopia e realtà, in Thinking 
Politics in the Vernacular. From the Middle Ages 
to the Renaissance. Ed. by G. Briguglia and Th. 
Ricklin, Fribourg, Academic Press, 2011 («Do-
kimion», 36). pp. 149-166.

La più accessibile ed utile edizione della 
Commedia è quella con il commento di Anna 
Maria Chiavacci Leonardi nei «Meridiani», Mi-
lano, Mondadori, 1994. Per le opere dottrinali 
di Dante si vedano i due volumi delle Opere 
nell’edizione diretta da Marco Santagata per i 
«Meridiani»: I, Rime, Vita nova, De vulgari elo-
quentia, a c. di C. Giunta, G. Gorni, M. Tavoni. 
Introduzione di M. Santagata, Milano, Mon-
dadori, 2011; II, Convivio, Monarchia, Episto-
le, Egloge, a c. di G. Fioravanti, C. Giunta, D. 

Quaglioni, G. Albanese, Milano, Mondadori, 
2014. L’edizione commentata della Monarchia, 
a c. di D. Quaglioni, è stata ristampata in vo-
lume autonomo nei «Meridiani paperback» 
(Milano, Mondadori, 2015) e ultimamente, 
con aggiornamenti bibliografici, negli «Oscar 
Classici» (Milano, Mondadori, 2021). Sul con-
tenuto del testo e sui problemi interpretativi si 
rinvia in sintesi a D. Quaglioni, Monarchia, in 
Dante, a c. di R. Rea e J. Steinberg, Roma, Ca-
rocci, 2020, pp. 115-126. 

Per il contesto politico e ideologico dell’o-
pera politica (in primo luogo Epistole e Monar-
chia) si veda il volume collettaneo Enrico VII, 
Dante e Pisa a 700 anni dalla morte dell’impe-
ratore e dalla Monarchia (1313-2013), a c. di 
G. Petralia e M. Santagata, Ravenna, Longo, 
2016.

Su Kelsen e sulla “riabilitazione” di Dante 
nel mondo cattolico si veda ancora D. Qua-
glioni, La Monarchia di Dante e la modernità 
politica, in La politica in Toscana da Dante a 
Guicciardini, a c. di G.C. Garfagnini, Firenze, 
Edizioni Polistampa, 2017, pp. 35-46. 

Sulla concezione del diritto in Dante si 
rinvia a J. Steinberg, Dante and the Limits of 
the Law, Chicago, Chicago University Press, 
2013 (Dante e i confini del diritto, trad. it. di S. 
Menzinger, Roma, Viella, 2016), C. Di Fonzo, 
Dante e la tradizione giuridica, Roma, Carocci, 
2016, e a D. Quaglioni, The Law, in The Ox-
ford Handbook of Dante. Ed. by M. Gragnolati, 
E. Lombardi, F. Southerden, Oxford, Oxford 
University Press, 2021, pp. 257-272. 

Per i problemi cui si accenna in conclusione 
si veda A. Casadei, Dante nel ventesimo secolo (e 
oggi), «L’Alighieri», 35 (2010), pp. 45-74: 45.



1. Tiziano, Ritratto di Pietro Bembo (1539); olio su tela, National Gallery of Art, Washington. 



15

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 G. Carducci, Della varia fortuna di Dante [1866-
67], in Opere, 20 voll., Bologna 1889-1909, VIII, pp. 
131-298; C. Dionisotti, Varia fortuna di Dante [1966], 
in Geografia e storia della letteratura italiana, Torino 1967, 
pp. 255-303.

2  Un’eccellente bibliografia orientativa è disponibile 
sul sito della Crusca, Questione della lingua e lessicografia 
tra Cinquecento e Settecento: http://www.opere-senesi.org/
bibliografia_critica.asp.

che subito le toccarono in sorte e in rapidis-
sima sequenza tre autori – Dante Petrarca e 
Boccaccio – di cui non si troverebbe l’eguale 
nella letteratura europea. Tutti e tre di fami-
glia fiorentina; ma tutti anche, per circostanze 
e motivi di ordine vario, non paghi di scrivere 
in un idioma municipale:  sicché “lingua tosca-
na” fu in genere ritenuta, anche nel  loro caso, 
designazione più idonea di “lingua fiorentina”. 
E benché la lingua italiana poggi indubitabil-
mente su una salda base tosco-fiorentina e anzi 
riconosca come centrali, nel corso della propria 
storia, Firenze e la Toscana almeno sino al tardo 
Settecento (con il ben noto ritorno di fiamma 
manzoniano nel secondo Ottocento), l’equili-
brio che si mantenne lungo tale periodo fu il 
risultato di costanti tensioni e complesse nego-
ziazioni. Firenze, protagonista indiscussa, ebbe 
spesso in Siena una vivace deuteragonista e ta-
lora una fiera antagonista. Il contributo di chi 
a Siena prese a riflettere sulla lingua volgare e, 
più in generale, sulla natura stessa del linguag-
gio sta  proprio in questo, nell’aver proposto e 
difeso un’idea di lingua in parte differente da 
quella coltivata a Firenze, contribuendo così a 
farne un ingrediente distinto nella miscela dalla 
quale è scaturito l’italiano moderno2.

La vittoria del toscano, di fatto del fiorenti-
no, venne paradossalmente sancita da un vene-
ziano, Pietro Bembo, nel più celebre e influente 
trattato linguistico del Rinascimento europeo, 
le Prose della volgar lingua (1525). Era tutta-
via un fiorentino che gli stessi Fiorentini, pur 
riscontrandone i caratteri familiari, non erano 

Dante “padre della lingua italiana” è dive-
nuta espressione comune a partire dall’Otto-
cento, da quando cioè la fama del poeta non 
ha più conosciuto flessioni o dubbi di sorta. È 
tuttavia noto che nei secoli precedenti il pri-
mato dantesco era stato fenomeno poco più 
che episodico. Fra l’età dell’Umanesimo e la 
fine dell’Illuminismo in particolare, per via 
di ideali letterari ispirati a un classicismo che 
prediligeva regolarità e corretta imitazione di 
autori “approvati”, lingua e stile di Dante fu-
rono spesso giudicati arcaici, irregolari, oscuri 
e, per conseguenza, non tali da poter essere rac-
comandati come modelli. In quell’età Petrarca, 
non Dante, ebbe il titolo di “maggior Tosco”; e 
Petrarca, non Dante, dominò la scena italiana 
ed europea per almeno tre secoli. Per il periodo 
e la collocazione geografica che qui interessano, 
la “varia fortuna di Dante” – secondo la nota 
formula carducciana e successivamente dioni-
sottiana – si inscrive nella più ampia questione 
del volgare1.

Com’è facile immaginare, tale situazione fu 
il risultato di un processo di progressiva armo-
nizzazione fra l’esempio degli scrittori via via 
più autorevoli e la crescente esigenza di una co-
dificazione del mezzo linguistico: che è quanto 
generalmente avvenne nel resto dell’Europa, 
ma con caratteristiche uniche nel caso dell’Ita-
lia. Se infatti tutte le principali lingue moderne 
dell’Europa occidentale ebbero scrittori note-
voli prima di avere una grammatica propria-
mente detta, l’italiano ne ebbe di grandissimi. 
La lingua volgare poteva dirsi appena svezzata, 

La lingua volgare dopo Dante:
teorie e prassi linguistiche  
nel Rinascimento senese
di Carlo Caruso



16

Virgilio e Cicerone o del greco di Omero e Tu-
cidide. Così regolato, il volgare toscano diven-
tava di fatto la terza lingua classica, ammirata e 
imitata in Europa e nel mondo, paradigma di 
ciò che i moderni potevano aspirare a essere e a 
fare a paragone degli antichi. Nel contesto per 
così dire interno, italiano, la proposta di Bem-
bo si dimostrava più efficace dell’alternativa 
prospettata da un altro veneto, non di laguna 
ma di terraferma (e dunque rivale naturale del 
veneziano Bembo), il vicentino Gian Giorgio 
Trissino. Questi rilanciò, adattandole alle cir-
costanze correnti, le teorie linguistiche che 
Dante aveva esposto a suo tempo nel geniale 
ma incompiuto trattato De vulgari eloquentia, 
da Trissino riscoperto proprio agli inizi del Cin-
quecento. Trissino auspicava una lingua né fio-
rentina né toscana ma italiana, che ammettesse 

però disposti a riconoscere come attuale: era in 
effetti la lingua scritta quasi due secoli prima – 
la lingua di Dante Petrarca e Boccaccio – quella 
che Bembo prescriveva come l’unica adatta a 
imporre una norma comune all’intera penisola. 
Ma Bembo fu anche sufficientemente esplicito 
nell’affermare che, dei tre, Dante poteva tutto 
sommato essere messo da parte, in quanto non 
sufficientemente “regolato” e dunque inadatto 
a essere imitato. 

Quali i vantaggi di questa drastica gramma-
ticalizzazione operata sull’esempio e l’autorità 
di due soli grandi scrittori, regolati e imitabili, 
del calibro di Petrarca per la poesia e di Boccac-
cio per la prosa? Alla giovane lingua ne veniva 
innanzi tutto un prestigio tale, che poco o nul-
la aveva da invidiare al prestigio del latino di 

2. Dante, De la volgare eloquenzia, trad. di G. G. Trissino, Vicenza 1529. 



17

3 B. Migliorini, Le proposte trissiniane di riforma orto-
grafica, in “Lingua nostra”, XI, 1950, pp. 77–81; G. G. 
Trissino, Scritti linguistici, a cura di A. Castelvecchi, Roma 
1986. 

4 Nei dialoghi De le lettere nuovamente aggiunte. Libro 
di Adriano Franci da Siena intitolato, Il Polito, Roma 1525 
(sotto lo pseudonimo di A. Franci) e il di poco successivo 
(ma pubblicato nel 1555) Il Cesano de la lingua toscana, a 
cura di O. Castellani Pollidori, Firenze 1996, oltre che nei 
sette libri di Lettere, Venezia 1547.Cfr. L. Sbaragli, Clau-
dio Tolomei, umanista senese del Cinquecento, Firenze 2016 

(rist. anastatica dell’ed. Siena 1939).
5 A. Cappagli, Gli scritti ortofonici di Claudio Tolomei, 

in “Studi di grammatica italiana”, XIV, 1990, pp. 341–
394.

6 Nell’interesse per la lingua parlata Tolomei aveva 
avuto in realtà un predecessore in Leon Battista Alberti, 
la cui Grammatica della lingua toscana o Grammatichetta 
vaticana (dal nome della biblioteca dove se ne conserva il 
manoscritto in copia unica) risale al 1438-1441: cfr. L. B. 
Alberti, Grammatichetta e altri scritti sul volgare, a cura di 
G. Patota, Roma 1996.

che di ogni idioma è il principale – anche se 
non l’unico – catalizzatore dell’evoluzione e 
del progressivo rinnovamento, e riconoscendo 
al tempo stesso nella situazione toscana – non 
solo fiorentina – un caso paradigmatico di tale 
continuo e vitale ricambio. Fu anche il primo 
a diffondere l’esigenza di una descrizione fone-
tica del volgare, suggerendo una classificazione 
delle lettere in base all’affinità dei suoni5: come 
è noto, la sequenza dell’alfabeto italiano, come 
già quella dell’analogo alfabeto latino, altro non 
è se non un mero elenco da memorizzare senza 
alcun ausilio di senso (diversamente da lingue 
come il sanscrito, per esempio, che già a partire 
dal VI secolo a. C. presentava le lettere ordinate 
foneticamente per opera del celebre grammati-
co Pāṇini)6. Tolomei, fra le altre cose, fu anche 

cioè quella ricchezza di lessico e di forme che 
solo il commercio dei dotti nelle corti di tutta 
la penisola (onde fu detta “lingua cortigiana”) 
poteva procurarle, e che anche riconoscesse 
nella varietà delle parlate italiane una singolare 
analogia con la varietà degli antichi dialetti gre-
ci, e nell’auspicata lingua comune italiana l’e-
quivalente, mutatis mutandis, dell’antica koinè3. 
L’intento, attraente in apparenza, era di fatto 
più cervellotico che pratico, comportando tra 
l’altro l’apertura dell’alfabeto latino ad acco-
gliere alcune lettere greche il cui incerto valore 
grafico-fonetico finì per oscillare nella mente 
dello stesso Trissino; e forse nulla più di un pio 
desiderio era il credere che i dotti di tutta Italia 
sarebbero davvero stati in grado di trovare un 
accordo sulla forma da assegnare alla lingua co-
mune. La proposta estremamente selettiva ma 
limpida di Bembo ebbe dunque la meglio e an-
che i Fiorentini, pur inizialmente recalcitranti, 
finirono per farla propria, allargando nel corso 
del secolo XVI il canone a numerosi altri testi 
trecenteschi di natura sia pratica sia letteraria 
(con l’aggiunta di testi non-toscani recenti, 
come l’Orlando furioso, e con qualche scanda-
losa esclusione, come quella della Gerusalemme 
liberata). Venivano così gettate le fondamenta 
dell’Accademia della Crusca (1582) e si avvia-
vano i lavori preparatori per la pubblicazione 
del Vocabolario (1612), il più antico dizionario 
storico delle lingue europee moderne.

Fra le voci che si levarono nel breve giro 
d’anni tra il 1524 e il 1529, tanto a Firenze 
quanto alla corte romana del papa fiorentino 
Clemente VII, ci fu anche quella di un gran-
de Senese, Claudio Tolomei: il quale individuò 
subito i limiti sia della proposta trissiniana, sia 
di quella bembesca4. Tolomei richiamò l’atten-
zione sull’elemento parlato della lingua: riven-
dicandogli quell’azione lievitante, per così dire, 3. C. Tolomei Il Cesano, Venezia 1555.



18

7  C. Tolomei, Del raddoppiamento da parola a paro-
la, a cura di B. Garvin, Exeter 1992; per la gorgia in rap-
porto ai suoni /k/ e /g/, cfr.Tolomei, Il Polito, cc. F j v-iJr. 

8  Tolomei, Il Cesano, pp. 39-40, 55.  
9  Tolomei, Il Cesano, pp. 26, 39. Primo a sottolinea-

re tale probabilità fu P. Rajna, L’epiteto “Divina” dato alla 
Commedia di Dante, in “Bullettino della Società Dante-

sca Italiana”, XXII (1915), pp. 107-115, 255-258. 
10 Cfr. i Capitoli della Congrega dei Rozzi del 1531, 

cap. V, pubblicati in appendice a C. Mazzi, La Congrega 
dei Rozzi di Siena nel secolo XVI, 2 voll., Firenze 1883, I, 
pp. 352-353, con le osservazioni alle pp. 113-114. Cfr. 
anche G. Catoni – M. De Gregorio, I Rozzi di Siena: 
1531-2001, Siena 2001, p. 13. 

lettura fatta con intenti devozionali, catechisti-
ci, certo con l’occhio a valori e bellezze in larga 
parte diversi da quelli che noi oggi considere-
remmo più propriamente poetici, ma che pure 
avvicinavano Dante a larghi strati della popola-
zione, generandovi una familiarità quasi case-
reccia e insieme una sorta di affettuoso e ruvi-
do orgoglio di essergli compaesani: come bene 
testimonia un manoscritto trecentesco della 
Commedia passato nel secolo XVI per le mani 
di un setaiolo e tintore dell’Incisa, certo Gio-
vanni di Bartolomeo d’Antonio, il quale vergò 
di suo pugno sul codice il sorprendente distico

il primo a descrivere con chiarezza il fenomeno 
del raddoppiamento fonosintattico e a darci 
notizia di quel caratteristico tratto fonetico del 
toscano, la cosiddetta gorgia, che si manifesta 
nell’indebolimento di certi suoni consonan-
tici in posizione intervocalica e la cui origine 
ha suscitato da allora svariate ipotesi, nessuna 
delle quali decisiva7. Quanto a Dante, Tolomei 
interpretò la Commedia – principalmente nel 
dialogo Il Cesano (scritto attorno al 1528, ma 
pubblicato nel 1555) – come una sorta di im-
pasto linguistico variegatissimo ma al tempo 
stesso coeso, in grado di accogliere in sé la gran-
de ricchezza lessicale della tradizione sia latina 
sia volgare: impresa paragonabile, per ambizio-
ne ed efficacia, solamente con i poemi omeri-
ci8. Tolomei inoltre, con il ripetuto definire la 
Commedia di Dante (sulle orme di Boccaccio) 
“divina”, fu con ogni probabilità l’ispiratore del 
titolo Divina Commedia che compare per la 
prima volta nella celebre edizione veneziana del 
1555 a cura di Lodovico Dolce9.

Fra quelle registrabili a Siena, la posizione 
del Tolomei è piuttosto rappresentativa della 
letteratura “alta” e al suo più alto livello, assimi-
labile a quello – per intendersi – rappresentato 
dall’Accademia degli Intronati. Diverso, e con-
sapevolmente tale, l’atteggiamento dominante 
presso la Congrega dei Rozzi. I Capitoli della 
Congrega del 1531 prescrivevano “qualche di-
lettevole studio di gioconda eloquenza, in ver-
si  o prosa,  nel vulgare o toscano idioma” da 
far seguire a “piacevoli giuochi e lieti deporta-
menti”, e a tal fine si raccomandava sopra ogni 
altro autore Dante: da leggersi però in tempo 
di Quaresima, in linea con pratiche edificanti 
ereditate dai secoli precedenti (Petrarca e Boc-
caccio, menzionati subito dopo, sono invece 
letture consigliate per “li altri tempi”)10. È que-
sta la forza, e insieme il limite, della ricezione 
di Dante nella Toscana popolare e borghese 
estranea alla cerchia dei dotti e dei letterati: una 

4. Dante, La divina Commedia, Venezia 1555.



19

11 A. Cipollone, Dante. Manuscripts, rare books and 
artworks from the collection of Livio Ambrogio and other 
collections, Durham University, Palace Green Library, 2 
December 2017 – 18 March 2018, Durham 2017, p. 33, 
n. di catalogo 3.1. Nei canti XXIII e XXIV del Purgatorio 
avviene l’incontro tra Dante-personaggio e Forese. 

12  P. Rossi, La prima cattedra di “lingua toscana” (Dai 
Ruoli dello Studio Senese – 1588-1743), in “Studi senesi”, 
XXVII (1911), pp. 345-94.  

13 D. Borghesi, Orazioni accademiche, a cura di C. Ca-
ruso, Pisa 2009, p. 49.

14 Introduzione a Borghesi, Lezioni accademiche, pp. 
24-25, nota 60. Si vedano in proposito, per un primo 
orientamento, le voci Bulgarini, Bellisario di A. Accame 
Bobbio e Zoppio, Girolamo di E. Esposito dell’Enciclope-
dia dantesca.

15  D. Borghesi, La terza parte delle lettere discorsive, 
Siena 1603, p. 49. 

apertamente dalla Firenze medicea e utilizzato 
di conseguenza. Fra i grammatici senesi, Orazio 
Lombardelli e Diomede Borghesi furono i rap-
presentanti principali di tale nuovo corso.

Anche quella che può dirsi la prima catte-
dra di storia della lingua in Italia, istituita nella 
Sapienza di Siena nel 1588 con il già ricordato 
Diomede Borghesi primo docente della mate-
ria, è frutto della politica egemonico-linguistica 
dell’allora granduca Ferdinando I; e fu, conse-
guentemente, una “lettura di tosca favella”12. 
L’insegnamento era stato istituito per soddisfare 
un desiderio della nazione degli studenti tede-
schi, ben rappresentata all’interno dell’Univer-
sità di Siena; ma il Borghesi si rifiutava di cre-
dere che i suoi allievi desiderassero apprendere 
dalla cattedra ciò che lui chiamava “favellare or-
dinario”, per il quale sarebbe bastata la conver-
sazione con “il popolo stesso di queste contra-
de”13. La lingua da illustrare era per lui quella 
dei testi “approvati”, ricavabile esclusivamente 
dalla lingua scritta: autori e volgarizzamenti 
due-trecenteschi, perlopiù fiorentini, da lui tra-
scelti secondo criteri non dissimili da quelli che 
l’Accademia della Crusca era venuta adottando 
in anni di poco precedenti, con il corredo di 
pochi autori moderni – il veneziano Bembo, il 
lucchese Guidiccioni, il fiorentino Della Casa – 
tutti già accolti nel canone cruscante. Borghesi 
tuttavia, nonostante la linea fiorentineggiante, 
non fu grande estimatore di Dante: prese infat-
ti le parti di Bellisario Bulgarini nella polemi-
ca antidantesca che questi condusse contro il 
legista di Macerata Girolamo Zoppio14. Nelle 
lezioni non omise di segnalare certi caratteri 
della lingua dantesca meritevoli di attenzione 
in rapporto, principalmente, alla proprietà sin-
tattica, poiché, affermava, Dante “in tali affari è 
da pregiar forte”15. Offrì inoltre per primo l’in-

Dante Aldigieri figlolo non so di cui
mie madre sa di cu’ figlolo i’ fui.

L’allusione è alla celebre tenzone fra Dante 
e Forese Donati e, più specificamente, ai primi 
due sonetti (Bicci novel, figliuol di non so cui di 
Dante, e Ben so che fosti figliuol d’Alaghieri di 
Forese) nei quali i tenzonanti si accusano a vi-
cenda di essere figli di padre ignoto11.

*

I termini fiorentino, toscano, italiano ebbe-
ro nel Cinquecento valenze differenti rispetto a 
ciò che quei medesimi termini significano oggi. 
Quello utilizzato per designare l’attuale lingua 
comune, “italiano”, nonostante la difesa fattane 
da Dante nel De vulgari eloquentia, parve nel 
secolo XVI quasi una stravaganza di dotti pro-
venienti da aree periferiche (s’intende rispetto 
alla Toscana): tale era il vicentino Trissino già 
ricordato; tale anche Girolamo Muzio giustino-
politano, cioè di Iustinopolis ovvero Capodistria 
luogo d’origine della famiglia, il quale sosten-
ne le proprie ragioni nelle Battaglie per diffesa 
dell’Italica lingua (1582). L’uso del termine 
toscano, invece, mentre in Italia e nel mondo 
designava la lingua scritta, in Toscana allude-
va specificamente a un concetto allargato non 
esclusivamente modellato sul fiorentino, come 
appunto Tolomei aveva raccomandato. L’uso, 
tuttavia, subì un’alterazione in seguito alla cadu-
ta della Repubblica di Siena e all’instaurazione 
del granducato, il cui prestigio dinastico recente 
pareva richiedere rafforzamenti in ogni ambito 
della vita militare e civile, non escluso quello 
della lingua. Il termine fu pertanto rivendicato 



20

16 Borghesi, La terza parte delle lettere discorsive, p. 16. 
Cfr. l’Introduzione a Borghesi, Lezioni accademiche, p. 12, 
nota 14. 

17 G. Carducci, Il Torrismondo [1894], in Opere, XV. 
Su Ludovico Ariosto eTorquato Tasso. Studi, Bologna 1916, 
pp. 491-534, a p. 532. 

18 Siena, Biblioteca Comunale degli Intronati (= BCI), 
ms. H VII 16, c. 91v, consonante peraltro con un’analoga 

opinione di Vincenzio Borghini riferita da E. Bonora, Il 
classicismo dal Bembo al Guarini, in Storia della letteratura 
italiana. IV. Il Cinquecento, a cura di E. Cecchi e N. Sape-
gno, Milano 1966, p. 621. 

19 C. Cittadini, Tre Orationi, Siena 1603, p. 54. 
20 C. Cittadini, postille manoscritte alle Tre Orationi, 

Siena, BCI, segn. «R. IX. 41», p. 54.

bile. Già il Carducci, a proposito di certe cen-
sure pronunciate da Borghesi contro il Tasso, 
lo descriveva come “uno di quei pedanti, come 
ce n’è sempre stati in Toscana, i quali dalla pre-
sunzione della favella si tengono abilitati a dire 
impertinenze ai grandi ingegni”17. Anche feri-
scono giudizi sommari, e certo ingiusti, come 
quello sull’Ariosto “conoscitore imperfetto 
della natura della nostra lingua”18. In genera-
le, tuttavia, sia pure entro i limiti già ricordati, 
quella di Borghesi è critica grammaticale solida, 
esigente, talora aspra, ma quasi sempre fondata 
sulla conoscenza precisa e capillare delle que-
stioni agitate.

La linea radicale in senso fiorentinista, il 
favore del granduca (dal quale Borghesi era 
stato fatto gentiluomo di camera), il ripetuto 
omaggio alle autorità medicee espresso in toni e 
forme eccessivamente ossequienti, e finalmente 
(come bene mostrano i brevi tratti di prosa ci-
tati prima) l’uso ostentato di una lingua forte-
mente arcaizzante: non erano cose, nella Siena 
di fine secolo, che potessero guadagnare a Bor-
ghesi consenso o simpatia. Di tale insofferenza 
si trovano sintomi già quasi subito dopo la sua 
scomparsa, avvenuta nel gennaio del 1598. Co-
lui che gli succedette sulla cattedra, Celso Cit-
tadini, non poté non ricordare in una delle sue 
prolusioni il nome del suo predecessore, che nel 
testo a stampa effettivamente compare19. Ma 
nell’esemplare suo personale, conservato presso 
la Biblioteca Comunale di Siena, Cittadini si 
premurò di cancellare il riferimento a Borghe-
si con decisi freghi di penna20. Quindi, di lì a 
breve, quando nel 1603 gli eredi pubblicarono 
la terza serie delle Lettere discorsive di Borghesi, 
costellò di postille violentemente denigratorie 
i margini del proprio esemplare (“adulatorium 
abhorrendum”, “o putridissimae adulationes”, 
e così via); e sul frontespizio qualificò il Bor-
ghesi di “solenniss.[imo] pedantiss.[im]o to-
scano, com’è di già stato introdotto in come-

dicazione circa la vera paternità del commento 
dantesco di Bernardino Daniello, da assegnarsi 
al di lui maestro Trifon Gabriele16.

La proprietà del lessico e la corretta sintas-
si hanno per Borghesi precedenza su ogni al-
tro aspetto della lingua, in linea con analoghi 
assunti dei due principali filologi fiorentini, 
Vincenzio Borghini e Lionardo Salviati; men-
tre il giudizio critico è formulato secondo i cri-
teri della critica razionalistica – a tratti anche 
iper-razionalistica – sviluppatasi in quell’Italia 
settentrionale in cui Borghesi aveva a lungo 
soggiornato, ammirando in particolare l’opera 
del maggiore critico e filologo della generazione 
precedente, il modenese Lodovico Castelvetro. 
Che la rigorosa applicazione di tali princìpi 
conducesse a qualche eccesso era forse inevita-

5. D. Borghesi, Oratione, Siena 1589 (Bibl. Com. degli Introna-
ti, “LII.E.75[3.]”)



21

21 C. Cittadini, postille manoscritte a La terza parte 
delle lettere discorsive del Sig. Diomede Borghesi, Siena 1603 
(Siena, BCI, segn. «II. I. 59»), pp. 50 e 89 (ma l’intero vo-
lume è costellato di annotazioni analoghe) e frontespizio.

22 S. Bargagli, Il Turamino, ovvero del parlare e dello 
scriver sanese, a cura di L. Serianni, Roma 1976, pp. 170-
171.

23 Bargagli, Il Turamino, p. 175.

Non c’è dubbio che a Borghesi, o quanto-
meno anche a Borghesi si allude ogniqualvolta 
nel Turamino si accenni genericamente a quei 
Senesi che non riconoscono “le vive e le chiare 
vene de’ dolci vocaboli, de’ vaghimodi di dire, 
delle soavi pronuntie di favella, di cui sono stati 
dalla natura ampiamente dotati e favoreggiati”, 
e invece “vanno ad attegnere a’ fonti altrui, per 
formar bello e gentilesco, ben adornato ed ele-
gante il lor parlare”, quando invece dovrebbe-
ro fuggire “a guisa di scoglio” tali “voci logre 
e consumate o rancide e stanthie”23. L’ostilità, 
rimasta come compressa per via di un favore 
granducale che evidentemente non scemava 
nemmeno dopo la morte di Borghesi, avrebbe 
trovato sfogo oltre un secolo dopo nelle note 
facezie contenute nel Vocabolario cateriniano 
(1717) di Girolamo Gigli, il quale si deliziava 

dia, e fattone mention nel Turamino dal Cav.
[alie]r Scip.[ione] Bargagli”21. Questo doppio 
accenno al tipo del pedante da commedia e a 
quell’opera-manifesto che è Il Turamino (1602) 
di Scipione Bargagli, nella quale è rivendicato 
il diritto all’uso della “lengua sanese”, sembra 
riferirsi a un preciso passo del dialogo:

Eccovi che di fresco havete pur veduto nella vo-
stra città, introdotta pubblicamente in commedia, 
una nuova mostra di pedanti non più compàriti 
in palco: io dico la propia effigie di coloro che se la 
tirano così bene e che pretendono di soli toscaneg-
giare e soli di sapere il formolario del toscanesimo 
col fare ivi lo ’ntroducitore a quelli, versar versi e 
sputar sentenze tutte piene di voci vulgari, anti-
che, fiacche, vecchie, cascatoie […].22

7. C. Cittadini, Trattato della vera origine e del processo e nome 
della nostra lingua, Venezia 1601. Firenze, Biblioteca Accademia 
della Crusca 1.8.49.

6. Bargagli, Il Turamino, Siena 1602. Firenze, Biblioteca Accade-
mia della Crusca Fondo Migliorini 111.



22

24 G. Gigli, Vocabolario cateriniano, a cura di G. Mat-
tarucco, prefazione di M. A. Grignani, Firenze 2008 (ri-
stampa anastatica della prima edizione di Roma 1717 
rimasta incompiuta, con la giunta della seconda edizione 
postuma e con copiosi indici analitici).

25 G. Gigli, Diario sanese, 2 voll., Siena 1854, I, p. 
283.

26  M. Quaglino, “Pur anco questa lingua vive, e verzi-
ca”. Bellisario Bulgarini e la questione della lingua a Siena tra 
la fine del Cinquecento e l’inizio del Seicento, Firenze 2011.  
Sui numerosissimi postillati di Bulgarini conservati presso 
la Biblioteca Comunale degli Intronati informa D. Dane-
si, Cento anni di libri: la biblioteca di Bellisario Bulgarini e 
della sua famiglia, circa 1560-1660, Pisa 2014.

27 Annali et istorie di Cornelio Tacito. Tradotte nuova-
mente in vulgare Toscano, publicate da Paolino Arnolfino, 
Roma 1603. 

28 F. Sensi, Claudio Tolomei e Celso Cittadini, in “Ar-
chivio glottologico italiano”, XII (1893), pp. 441-60; 

A. Cappagli, Diomede Borghesi e Celso Cittadini lettori 
di toscana favella, in Tra Rinascimento e strutture attuali. 
Saggi di linguistica italiana, a cura di L. Giannelli, N. 
Maraschio, T. Poggi Salani, M. Vedovelli, Torino 1991, 
pp. 23-35; A. Cappagli, Il concetto di tradizione dotta e 
tradizione popolare dal Tolomei al Cittadini, in Lingua e 
letteratura a Siena tra Cinquecento e Settecento, a cura di L. 
Giannelli, N. Maraschio, T. Poggi Salani, Firenze 1994, 
pp. 133-174. 

29 M. C. Di Franco Lilli, La biblioteca manoscritta di 
Celso Cittadini, Città del Vaticano 1970; un elenco ag-
giornato in V. Grohovaz, Celso Cittadini, in Autografi dei 
letterati italiani, dir. da M. Motolese ed E. Russo, Il Cin-
quecento, a cura di M. Motolese, P. Procaccioli, E. Rus-
so, con la consulenza paleografica di A. Ciaralli, vol. III, 
Roma 2009, pp. 163-168. Si veda anche il recentissimo 
lavoro di V. Nieri, Un postillato di Celso Cittadini (Bolo-
gna, Biblioteca Universitaria, 1789), in “Studi di filologia 
italiana”, LXXVIII  (2020), pp. 261-343. 

senese (1614). Sia il Tacito, sia il Dittionario to-
scano conobbero frequenti ristampe lungo tutto 
il secolo XVII, fino a quando la terza edizione 
del Vocabolario della Crusca (1691), curata fra 
gli altri dall’arciconsolo aretino Francesco Redi, 
accolse fra le voci selezionate una più larga mes-
se di vocaboli provenienti da fonti senesi e più 
in generale toscane (e anche, finalmente, dalle 
opere del già proscritto Torquato Tasso).

Per tornare a Cittadini, questi riprendeva le 
indagini di Tolomei in circostanze che sono sta-
te ormai sufficientemente chiarite: si avvalse, di 
fatto, degli scritti inediti del suo illustre prede-
cessore come fossero materia sua propria, sicché 
non è più possibile esitare nel definirlo un pla-
giario28. Ma era anche e indiscutibilmente uno 
studioso competente e originale, in grado di 
imprimere alle ricerche che erano già state del 
Tolomei direzioni nuove, oltre che di accumu-
lare una considerevole biblioteca di manoscritti 
che oggi si conserva alla Biblioteca Nazionale 
di Roma29. Per la parte più specificamente sua, 
Cittadini sviluppava nel Trattato della vera ori-
gine, e del processo, e nome della nostra lingua 
(1601) le intuizioni del Tolomei relative all’in-
treccio tra storia del volgare e storia del latino 
così come appare, per esempio, nei numerosi 
doppi esiti volgari, popolari e dotti, di parole 
antiche (come nel classico pieve e plebe, en-
trambe discese dall’acc. lat. plebem ma la prima 
modificatasi, anche nel significato, attraverso 
i caratteristici passaggi pl>pi e b>v, la seconda 

di ricordare come nell’archivio del “grande spe-
dale di Siena il diligentissimo Girolamo Mac-
chi [...] facesse vedere certo istrumento formato 
di due zanne di cinghiale incrociate a forbice 
molleggiante, le quali Diomede Borghesi avea 
composte per metterle nella gola de’ bambini, 
[...] ad effetto di loro allargarla, [...] e meglio 
organizzarla a gorgiare fiorentinescamente”24. 
E ancora Gigli si riproponeva di dare la giunta 
alla derrata con il ripubblicare la triplice serie 
delle Lettere discorsive di Borghesi, ma solo col 
fine di far loro seguire le inedite e velenose po-
stille del Cittadini sopra ricordate25.

Sul contesto in cui avvenne, a Siena, questa 
celebre rivendicazione della dignità e indipen-
denza della “lengua sanese” sul principio del 
secolo XVII ha portato nuova luce Margherita 
Quaglino con l’ampio studio su Bellisario Bul-
garini e i suoi rapporti con Borghesi, Bargagli, 
Giulio Cesare Colombini, Celso Cittadini e 
Adriano Politi26. L’esperimento linguisticamen-
te oltranzista del Turamino di Bargagli è dedi-
cato ad Adriano Politi; e Politi per parte sua, 
dopo il sostanzioso coup d’essai di una versione 
di Tacito in lingua senese (1603) che intende-
va gareggiare, per proprietà e laconicità, con la 
celebre versione fiorentina (1600) di Bernar-
do Davanzati27, rispose alla pubblicazione del 
primo Vocabolario della Crusca (1612) con il 
Dittionario toscano compendio del Vocabolario 
della Crusca. Con la nota di tutte le differenze di 
lingua che sono tra questi due populi, fiorentino e 



23

30  C. Marazzini, Cittadini e le fonti epigrafiche: fonda-
menti filologici della teoria linguistica, in Lingua e letteratu-
ra a Siena, pp. 175-185. 

31  C. Cittadini, Trattato della vera origine, e del proces-
so, e nome della nostra lingua, Venezia 1601, p. 60. 

32 Th. Mommsen, Epigraphische Analekten. V., in 
“Abhandlungen und Berichte der philologisch-histori-

schen Classe der Königl ich Sächsischen Gesellschaft der 
Wissenschaften”, IV (1852), p. 253; ripreso col titolo 
Epigraphische Analekten N. 23. in Gesammelte Schriften 
VIII. Epigraphische und numismatiche Schriften, 2 voll., 
Berlin 1913, I, p. 168 (trad. it. di E. Lepore in Theodor 
Mommsen, Torino 1966, pp. XXVI-XXVII). 

lingua giunge al nostro orecchio non puramente 
quale deve essere, ma come effettivamente è nelle 
numerose modificazioni individuali; noi venia-
mo a sapere moltissimo di non notevole valore, 
ma anche molto che si apprende volentieri proprio 
per il fatto che non era destinato a giungere alla 
posterità; in breve questo tesoro di iscrizioni, de-
bitamente adoperato, è assai più di un mucchio di 
notizie, è – accanto al quadro che la letteratura 
antica ci ha tramandato di quell’epoca meravi-
gliosa – il suo vero specchio, che senza pretese di 
ordine ed arte mostra tanto la piattezza e trivia-
lità che la semplicità e grandezza dell’antichità e 
con la sua immediatezza, illumina di giusta luce, 
non raramente per la prima volta, la tradizione 
stilizzata o manierata32.

invece accolta e conservata nella sua forma an-
tica), e nel far ciò si avvaleva in modo efficace 
e nuovo delle proprie competenze in ambito 
epigrafico30. Non era naturalmente il primo ad 
affrontare le iscrizioni con le armi del filologo: 
è con Andrea Alciato, nel primo Cinquecento, 
che lo studio filologico dell’epigrafia si avvia a 
diventare un campo di studi vivacissimo. Cit-
tadini diresse però la propria attenzione a quei 
volgarismi, barbarismi e ipercorrettismi con i 
quali mirava a dimostrare l’ipotesi che gli stava 
a cuore: doversi la lingua “con la qual noi tut-
ti hoggi communalmente parliamo” chiamare 
non italiana né fiorentina né cortigiana né to-
scana, “ma sì ben vulgare”, poiché essa è l’erede 
della lingua popolare già parlata nella Roma 
antica e distinta dalla lingua dei testi classici, 
che ci è stata invece trasmessa in forme lingui-
stiche sensibilmente normalizzate31. Rifiutava 
insomma Cittadini la “teoria della catastrofe” 
(Marazzini), l’ipotesi cioè di una corruzione del 
latino seguita alla caduta dell’impero di Roma 
e alle commistioni con le lingue barbariche, e 
finiva per sposare – con i ricordati argomenti 
di provenienza epigrafica – la teoria alternativa 
che era già stata, nel XV secolo, di Leonardo 
Bruni circa la convivenza di un doppio livello 
di comunicazione nella Roma antica. Ma so-
prattutto intuiva nella testimonianza delle iscri-
zioni l’esistenza di uno strato documentario più 
aderente alla realtà storico-linguistica del passa-
to. Con ben maggiore consapevolezza ma non 
– tutto sommato – diverso atteggiamento, più 
di due secoli dopo il grande artefice del Corpus 
Inscriptionum Latinarum Theodor Mommsen 
si sarebbe espresso in questi termini:

Le iscrizioni appartengono con ristrette ecce-
zioni non alla letteratura ma alla vita; l’occupar-
sene procura alla nostra conoscenza dell’antichità 
un profitto analogo a quel che porta alla cogni-
zione libresca di un paese il viaggiarvi. […] La 

8. Claudio Tolomei, ritratto ottocentesco nel frontespizio Delle 
Lettere, ed. Firenze 1849.



1. Codice Vaticano Latino 3199 (Copyright © Biblioteca Apostolica Vaticana).



25

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Il testo che qui si pubblica è l’intervento pronunciato 
in forma di Prolusione a Siena il 25 settembre, per l’inau-
gurazione della mostra «L’Universo di Dante: documenti, 
incunaboli, cinquecentine, xilografie», presso l’Archivio 
di Stato, il cui catalogo è stato pubblicato, con identico 

titolo dalla Società Bibliografica Toscana. 
2 Cfr. Delia Ragionieri, La Biblioteca dell’Accademia 

della Crusca. Storia e documenti, Firenze, Accademia della 
Crusca, 2015, pp. 47-49.

zione e della disaggregazione. Ovviamente l’ag-
gregazione non è caratteristica esclusiva delle 
collezioni private. Nelle istituzioni pubbliche o 
comunque in grandi istituzioni l’aggregazione 
ha in genere una durata maggiore, ma persino 
le grandi istituzioni possono essere soggette ai 
rischi del tempo e della storia. Non penso tanto 
alla leggendaria biblioteca di Alessandria, ma 
piuttosto alla vendita dei beni ecclesiastici du-
rante la Rivoluzione francese, all’esportazione 
in Francia di tanti beni librari italiani durante il 
periodo napoleonico. In scala minore, ma che 
mi sta a cuore per la mia carica, penso alla per-
dita di una parte dei libri della mia Accademia 
quando Pietro Leopoldo la fuse nell’Accademia 
fiorentina seconda2.

Il processo di aggregazione e disgregazione 
è uno dei più interessanti che possano essere 
studiati dalla scienza del libro, documentati 
non solo dai cataloghi, quando ci sono, ma at-
traverso una serie di tracce, come i timbri, le 
note di possesso, gli ex libris, i super libros e le 
rilegature. Tutti questi segni collegano la storia 
del libro, in quanto oggetto singolo, alla storia 
delle biblioteche, e si può circoscrivere un’a-
rea particolare che riguarda le biblioteche dei 
collezionisti, che sono i protagonisti di questa 
nostra conversazione. E poiché siamo nell’anno 
di Dante, e la mostra che abbiamo visto inau-
gurare è dedicata a Dante, il collezionismo a 
cui presteremo speciale attenzione sarà appunto 
quello dantesco.

La splendida mostra allestita all’Archivio di 
Stato di Siena permette di vedere una quantità 
di materiali, libri antichi, silografie, documenti 
rari. Una mostra di per sé rappresenta un even-
to temporaneo, non destinato a durare, anche 
se a volte circola in più località, come capita 
alle mostre itineranti. Una mostra dunque è un 
evento che aggrega una serie di documenti, per 
esempio libri, e li offre allo spettacolo pubbli-
co; difficilmente però il pubblico di una mostra 
può toccare materialmente, aprire le bacheche, 
sfogliare i libri. Anzi il libro in una bacheca di 
vetro si presenta come una farfalla inchiodata 
dallo spillo nella collezione dell’entomologo. 
Il vero possesso soddisfacente del libro che ci 
porta nella direzione della bibliofilia, del col-
lezionismo, sta nella possibilità di maneggiare, 
toccare, segnare l’oggetto a cui un proprietario 
è legato dall’autorità del possesso. Una collezio-
ne è prima di tutto possesso, un possesso gene-
ralmente legato anche alla fatica della ricerca, 
che può essere frutto del personale impegno del 
collezionista, oppure, nel caso di collezionisti 
particolarmente abbienti può essere affidato a 
collaboratori, antiquari, case d’asta. Una colle-
zione può essere tramandata di padre in figlio, 
anche se non di rado la morte del collezionista 
determina lo smembramento della collezione, 
complice ovviamente l’avidità degli eredi o la 
loro mancanza di analoga passione. E qui ve-
niamo alla caratteristica di moto perpetuo 
dell’oggetto libro, con l’alternanza dell’aggrega-

Il collezionismo privato  
e la storia della cultura dantesca. 
Bilancio di un rapporto complesso1

di Claudio Marazzini



26

3 Si veda https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.3199. 
Sul codice Vaticano latino 3199, cfr. Giancarlo Breschi, 
Il codice Vaticano latino 3199 tra Boccaccio e Petrarca, in 
«Studi di filologia italiana» LXXII (2014), pp. 95-117.

4 Sulla biblioteca di Bembo, cfr. Massimo Danzi, La 
biblioteca del cardinal Pietro Bembo, Genève, Librairie 
Droz, 2005. 

5  Sulle collezioni di Bembo, cfr. il catalogo della mo-
stra allestita a Padova nel 2013: Pietro Bembo e l’inven-
zione del Rinascimento. Catalogo della mostra (Padova, 2 
febbraio-19 maggio 2013), a cura di Guido Beltramini, 
Davide Gasparotto, Adolfo Tura, Venezia, Marsilio edi-
tore, 2013.

con le altre due corone, Boccaccio e Petrarca. 
Il codice, da Bernardo, passò in eredità al figlio 
Pietro4. Il culto di Dante, Pietro l’aveva forse 
un po’ meno del padre, nel senso che sono note 
le critiche rivolte nelle Prose della volgar lingua 
allo stile della Commedia, censure che hanno 
pesato per secoli. Certamente Pietro Bembo 
preferiva la perfezione formale della poesia di 
Petrarca, ma, con tutto questo, i suoi interessi 
per Dante non furono cosa da poco, se si pensa 
all’aldina del 1502, curata appunto dallo stesso 
Pietro, seppure intitolata in una forma anoma-
la, Le terze rime di Dante, facendo riferimen-
to alla metrica anziché al titolo di Commedia. 
Ebbene, questa aldina, componente necessaria 
della collezione di qualunque dantofilo biblio-
filo moderno, è stata per secoli il fondamento 
e riferimento del testo vulgato di Dante, anche 
dopo il passaggio attraverso l’edizione del 1595 
dell’Accademia della Crusca. Immaginiamo 
dunque Pietro Bembo alle prese con l’edizione 
aldina di Dante, per la quale non mancò il con-
tinuo ricorso al codice in possesso della propria 
famiglia, un codice poi restituito alla disaggre-
gazione del mercato librario quando il figlio 
Torquato, contravvenendo alle disposizioni pa-
terne, ebbe modo di vendere. Del resto, come 
dicevamo questo è il destino delle collezioni, 
che si disgregano proprio quando viene meno 
l’unicità inarrivabile dell’uomo attorno a cui le 
collezioni stesse si sono raccolte, una disaggre-
gazione che può essere fermata soltanto se tra 
gli eredi esiste un altro collezionista, cosa rara, 
o se la collezione passa alla proprietà statale, per 
donazione, per acquisizione, oppure viene vin-
colata mediante notifica.

Abbiamo evocato la collezione museale rac-
colta da Pietro Bembo esposta nel palazzo di 
Padova alcuni anni fa5. Profilo di collezionista 
o professionista della cultura? In realtà Pietro 
Bembo esercitava una professione, in quanto 
segretario ai Brevi del Vaticano. In sostanza, 
aveva una posizione di funzionario del papa. 

Il primo problema sarà distinguere la biblio-
teca di un collezionista dalla biblioteca di un 
professionista degli studi danteschi, un confi-
ne che solo apparentemente è facile riconosce-
re. Consideriamo un oggetto di collezionismo 
dantesco che in assoluto può essere classifica-
to tra i più preziosi, e che ormai è sottratto al 
mercato librario perché collocato in una delle 
istituzioni più stabili che si possano immagi-
nare, cioè la Biblioteca Vaticana. Mi riferisco 
al codice Vaticano latino 3199 che contiene 
una Commedia donata da Giovanni Boccaccio 
a Francesco Petrarca, una Commedia che reca 
piccoli segni e postille di Boccaccio stesso e di 
Petrarca, ma non solo. Dicevo prima dei tim-
bri che documentano il vento o la bufera della 
storia: chiunque di noi può oggi nel sito della 
biblioteca vaticana aprire le immagini di que-
sto codice Vaticano latino 3199 e guardarle in 
alta definizione, nel proprio computer, con una 
qualità d’immagine che rasenta la perfezione, e 
chiunque di noi può vedere qualcosa di molto 
emozionante, cioè nella stessa pagina affiancarsi 
il timbro della Biblioteca Vaticana e il timbro 
della Biblioteca Nazionale di Parigi, perché 
questo meraviglioso codice fu tra le prede di 
guerra della Francia rivoluzionaria e Imperiale, 
ma per fortuna fu restituito alla Vaticana dopo 
la Restaurazione3. Ma a noi interessa ora il pas-
saggio del codice in collezioni private: in que-
sto caso il riferimento è alla famiglia Bembo, 
grande famiglia veneziana, più precisamente 
al primo collezionista, cioè Bernardo Bembo, 
padre di Pietro Bembo, il padre del grande 
grammatico fondatore della norma della lingua 
italiana. Bernardo Bembo era animato dal culto 
di Dante, come provano le iscrizioni che ancora 
oggi si leggono nei marmi collocati nel sepolcro 
di Dante a Ravenna, che ricordano appunto 
il restauro di quella tomba voluto da Bernar-
do Bembo durante il suo periodo podestarile 
nella città, fra il 1481 e il 1483. Bernardo era 
devoto al culto di Dante, e si procurò questo 
codice che testimoniava il legame di Dante 



27

L’enorme debito che con lui hanno contratto 
la cultura italiana e la nostra lingua è in realtà 
un debito contratto con un dilettante, seppure 
un dilettante di così alto livello da non essere 
raggiunto da nessun professionista del suo se-
colo. Ma evidentemente, nel ’500, il rapporto 
tra condizione amatoriale e professionismo era 
diverso da quello di oggi. Per avere il profilo 
di un collezionista che si avvicini di più all’im-
magine familiare e consueta per noi moderni, 
dobbiamo muoverci in altre epoche. E poiché 
ci siamo soffermati su di un codice di grande 
importanza storica, cioè su di un singolo ogget-
to di mirabile fattura, come il Vaticano 3199, 
andremo prima di tutto a cercare collezionisti 
di altri oggetti eccezionali. Ecco la curiosa fi-
gura di Alexander Douglas decimo duca di 
Hamilton, vissuto tra il 1767 e il 1852, colle-
zionista di libri raccolti nei suoi viaggi in Italia 
e in Russia: tra questi libri, niente di meno che 
il codice Hamilton 90 di Boccaccio, che ancora 

oggi tramanda il nome di questo collezionista, 
e che è servito per l’edizione critica condotta da 
Vittore Branca. Alexander Douglas Hamilton, 
che ha dato il nome al codice, era indubbia-
mente un uomo eccezionale6. Non collezionava 
soltanto libri, ma anche altri oggetti. Per esem-
pio, aveva la passione per l’Egitto, una passione 
probabilmente ancora più forte di quella per 
Dante e Boccaccio, tanto è vero che acquistò 
appositamente un sarcofago egiziano tolemaico 
in cui volle essere seppellito dopo essere stato 
mummificato. Questo raffinato, ricco ed eccen-
trico nobile inglese aveva nella sua collezione, 
oltre al codice autografo di Boccaccio (di cui 
però non poteva sospettare l’autografia, che è 
stata mostrata da Branca7) niente di meno che 
i disegni di Botticelli per la Commedia di Dan-
te. Nel processo di disaggregazione seguito alla 
morte del collezionista, questo ben di Dio fu 
venduto nel 1882. Ecco come mai oggi i dise-
gni di Botticelli per la Commedia di Dante sono 

2. Sandro Botticelli, Inferno, 1480-1495 (Biblioteca Apostolica Vaticana).

6 Cfr. Berta Maracchi Biagiarelli, voce Hamilton, 
Collezione, in Enciclopedia dantesca (cito dalla versione 
on line: https://www.treccani.it/enciclopedia/collezione-
hamilton_%28Enciclopedia-Dantesca%29/). La voce è 
datata 1970.

7  Cfr. Giovanni Boccaccio, Decameron. Edizione criti-
ca secondo l’autografo hamiltoniano, a cura di Vittore Bran-
ca, Firenze, Accademia della Crusca, 1976, in particolare 
alle pp. XVII-LIII, dove Branca descrive l’autografo.



28

8 Cfr. Maurizio Bonicatti, voce Botticelli, Sandro, in 
Enciclopedia dantesca (1970); cito dall’ed. on line https://
www.treccani.it/enciclopedia/sandro-botticelli_ %28En-
ciclopedia-Dantesca%29/. 

9 Sulla raccolta Mackenzie cfr. La raccolta dantesca 
della biblioteca Evan Mackenzie con la cronologia delle 
edizioni della Divina Commedia, Genova, Tipografia del 

Risparmio, 1923. Per la mostra in corso nella Biblioteca 
Berio di Genova, cfr. http://www.bibliotechedigenova.it/
evento/29688 (ultima consultazione: 27.9.2021).

10 Cfr. «La Berio», Rivista semestrale di storia locale 
e di informazioni bibliografiche, XLIX (gennaio-giugno 
2009), quasi interamente dedicato alla collezione di ex 
libris di Massimo Battolla.

un insieme organico e organizzato, che accom-
pagna nel tempo l’insaziabile voracità del colle-
zionista: una collezione è appunto un insieme, 
non casuale, ma coerente, finalizzato a uno sco-
po, per esempio il desiderio di mettere assieme 
il maggior numero possibile o tutte le edizioni 
della Commedia di Dante. Penso in questo caso 
a Evan Mckenzie, vissuto tra il 1852 è il 1935: 
questo potrebbe essere un ‘collezionista’ secon-
do la tipologia moderna che abbiamo cercato 
di definire, perché Mckenzie era di professione 
un grande assicuratore, uno dei fondatori, nel 
1898, dell’Alleanza assicurazioni. Nonostante 
il nome straniero della sua famiglia, era nato a 
Firenze nel 1852, anche se si trasferì a Genova 
per la propria attività assicurativa. L’obiettivo 
di questo assicuratore-bibliofilo era raccoglie-
re il maggior numero possibile di edizioni di 
Dante, poi collocate nella torre di un suo cu-
rioso castello neo-medievale edificato a Genova 
dall’architetto fiorentino Coppedè. Ottocento 
volumi danteschi di Mackenzie andarono nel 
1939 al comune di Genova, e oggi sono conser-
vati nella biblioteca civica Berio, anzi in questo 
momento, mentre parliamo, è in corso a Geno-
va una mostra di tale collezione alla biblioteca 
civica, aperta fino al 12 novembre del 20219. 
Ancora una volta constatiamo il percorso dal 
collezionista alla biblioteca pubblica. Anzi, pro-
prio in riferimento a Genova, possiamo osser-
vare come il possesso di una collezione da par-
te di un ente può funzionare come traino per 
altri collezionisti, magari di settori totalmente 
diversi: la specializzazione della biblioteca Be-
rio di Genova nell’ambito dantesco, si deve, 
come abbiamo detto, al lascito di Mackenzie, 
ma nel 2009 la medesima biblioteca ha ricevu-
to in dono da un collezionista molto speciale, 
Massimo Battolla, una piccola parte dei suoi ex 
libris di soggetto dantesco10. Massimo Battolla 
è morto nel 2021, proprio in questo anno di 
Dante; si trovano in rete filmati in cui si vedo-
no ancora le sue interviste. In questo caso sia-

diventati tedeschi, e sono vanto del Gabinetto 
delle stampe di Berlino, anche se, oserei dire 
per fortuna, mancavano alcuni pezzi, che furo-
no poi ritrovati nella provvidenziale Biblioteca 
vaticana, provenienti dalla collezione di Cristi-
na di Svezia, per cui oggi possiamo andare a 
Berlino a vedere 85 disegni, e possiamo andare 
a Roma per vedere gli otto della biblioteca va-
ticana, sempre che li espongano8. Ma almeno 
sono rimasti al di qua delle Alpi, anche se al di 
là del Tevere, anche se non a Firenze, e peccato 
che non siano ancora nella nostra Villa medicea 
di Castello, visto che quei disegni erano stati 
commissionati da un celebre collezionista di 
opere di Botticelli, cioè Lorenzo di Pier Fran-
cesco de’ Medici, committente anche della Pri-
mavera e della Nascita di Venere, le opere che 
stavano appunto nella Villa medicea che oggi 
ospita l’Accademia della Crusca.

Una delle forme più perfette di collezioni-
smo non consiste soltanto nel possesso di singo-
li oggetti eccezionali, ma nella composizione di 

3. Sandro Botticelli, Inferno, Canto XVIII (particolare) 1480-
1495 (Biblioteca Apostolica Vaticana).



29

11 In Rete è annunciato (https://www.villadeclaricini.
it/prodotto/dante-in-cartolina/; ultima consultazione: 
27.9.2021) che Villa de Claricini ospita dal 25 marzo al 
7 novembre 2021 la mostra Dante in cartolina. Cartoline 
postali della collezione di Nicolò de Claricini Dornpacher, 
curata da Emanuela Accornero e Gabriele Gastaldo. La 
mostra espone una raccolta di oltre 258 cartoline postali 
collezionate dal conte Nicolò de Claricini Dornpacher. La 
pagina web annuncia anche una pubblicazione, in forma 
di breve guida alla mostra, a cura di Emanuela Accornero, 
edita da Aviani & Aviani editori.

12 Cfr. Dante poeta e italiano «legato con amore in un 
volume». Mostra di manoscritti e antiche stampe della Rac-

colta di Livio Ambrogio. Catalogo della Mostra di Roma, Pa-
lazzo Incontro, 21 giugno-31 luglio 2011, Roma, Salerno, 
2011. Cfr. l’intervista a Livio Ambrogio in Rete: https://
www.youtube.com/watch?v=_xObyjMnqz0 (ultima con-
sultazione: 27.9.2021).

13   Cfr. Berta Maracchi Biagiarelli, voce Vernon, Geor-
ge John Warren lord, in Enciclopedia Dantesca (1970); cito 
dalla versione on line: https://www.treccani.it/enciclope-
dia/george-john-warren-lord-vernon_%28Enciclopedia-
Dantesca%29/. 

14  Cfr. https://centrodantesco.it/bibliografica/ (ultima 
consultazione: 27.9.2021). 

fu organizzata anni passati a Roma e a Palazzo 
Madama della città subalpina, della ricchissima 
collezione dantesca di Livio Ambrogio, un ap-
passionato di Dante il cui nome compare nella 
ragione sociale della Ambrogio Trasporti SpA, 
un dantofilo che nella vita svolge in posizioni 
di alto livello la professione di specialista di 
trasporti intermodali, e che racconta come le 
sue preziose edizioni di Dante siano in parte in 
casa, in parte in cassaforte, in parte nel caveau 
della banca, ma anche (quelle scolastiche cor-
renti) nel cassetto dell’ufficio da cui organizza e 
dirige l’azienda12. 

Ora che siamo tornati ai collezionisti di bi-
blioteche dantesche, vorrei citare un personag-
gio, anzi una famiglia, la cui memoria si lega 
all’accademia della Crusca: George John War-
ren lord Vernon, vissuto tra il 1803 è il 1866, 
socio corrispondente dell’Accademia della Cru-
sca13. La sua collezione dantesca fu venduta dal 
1918 al 1928 nelle aste di Sotheby’s. Tra gli 
oggetti della sua collezione vi erano magnifici 
codici danteschi. Gli oggetti più preziosi di una 
collezione tramandano a volte il nome di chi ne 
è stato proprietario. Abbiamo già avuto modo 
di parlare del codice Hamilton di Boccaccio, e 
analoga sorte è toccata a un altro codice dan-
tesco che fu del Poggiali, e che porta in sé una 
bella traccia della serie dei collezionisti: si chia-
mò «codice Poggiali», e poi «Poggiali Vernon», 
poi «Poggiali Vernon Ginori Conti», dal nome 
dei successivi proprietari, ultimo il collezionista 
fiorentino Piero Ginori Conti. Anche in questo 
caso il percorso dall’uno all’altro collezionista si 
è ora arrestato, perché il manoscritto è passato 
al Centro dantesco dei frati Minori conventua-
li di Ravenna, dove costituisce, credo, il pezzo 
più prezioso della loro biblioteca14. Facendo il 

mo fuori dalla collezione di libri, ma l’ex libris 
si affianca con un suo spazio che vanta cultori 
e appassionati. Possiamo soffermarci ancora un 
istante su quello che a volte viene chiamato col-
lezionismo ‘minore’, suscitando l’indignazione 
dei collezionisti di questi ambiti, che minori 
non vogliono essere definiti. Citiamo, in que-
sto anno di Dante, un’altra collezione che in 
questo momento è oggetto di mostra pubblica: 
la raccolta di Nicolò de Claricini Dornpacher 
Jr., che collezionò cartoline di tema dante-
sco, oltre a oggetti e manufatti d’arte legati a 
Dante11. Ma torniamo alla linea principale dei 
grandi raccoglitori di libri attinenti al culto 
dantesco, non senza notare che, per quanto ne 
so, a Torino non si è approfittato dell’occasione 
del Settecentenario per rinnovare la mostra che 

4. La Commedia di Dante Alighieri; manoscritto Pal. 313 con-
servato presso la Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze.



30

15   Cfr. Steno Vazzana, voce Poggiali, Gaetano, in En-
ciclopedia Dantesca (1970); cito dalla versione on line:  
https://www.treccani.it/enciclopedia/gaetano-poggiali_ 
%28Enciclopedia-Dantesca%29/. 

16   Si veda in Rete la presentazione di questo facsimile: 
https://imagosrl.eu/divina-commedia-palatino-313/ (ul-
tima consultazione: 27.9.2021).

Castel Fiorentino ha realizzato un raffinato 
facsimile: parlo di quello che oggi conosciamo 
come il codice Palatino 313, palatino, appunto, 
dopo l’acquisizione del granduca Ferdinando16. 
Questo manoscritto è considerato la più antica 
Commedia miniata conosciuta, e contiene 37 
preziose figure attribuite alla bottega di Pacino 
di Buonaguida, con cui, secondo alcuni critici, 
s’imporrebbe fin dall’inizio una preminenza di 
gusto giottesco nell’illustrazione del poema. Da 
una nota di possesso, il codice risulta appar-
tenuto nel ’500 appunto a Piero Del Nero, e 
fece parte della collezione di Gaetano Poggiali. 
Tornando a lord Vernon, a lui si devono anche 
atti di mecenatismo, come la bellissima (e a sua 
volta ricercata oggi dai bibliofili) edizione del-

nome di Gaetano Poggiali, abbiamo citato un 
altro celebre collezionista, questa volta toscano, 
di Livorno, morto nel 181415. Il figlio secondo-
genito di Gaetano, Domenico, pensò di ven-
dere la biblioteca paterna, e per questo avviò la 
stesura di un catalogo, che non venne mai pub-
blicato, perché nel frattempo il granduca Ferdi-
nando III di Lorena comunicò il suo interesse 
all’acquisto dell’intera collezione. La raccolta 
Poggiali andò alla Biblioteca Palatina, e oggi 
costituisce uno dei più importanti fondi dell’at-
tuale Biblioteca nazionale. Fra l’altro, Poggiali 
era riuscito ad acquisire la biblioteca che era 
stata di Pietro del Nero. Ne faceva parte un 
prezioso codice dantesco di cui, per i 700 anni 
dalla morte di Dante, la casa editrice Imago di 

5. Cod. Triv. 1080, c. 36r, 1337 (Biblioteca Trivulziana di Milano).



31

17   Cfr. Mario Scotti, voce Panizzi, Antonio, in Enciclo-
pedia dantesca (1970); cito dalla versione on line: https://
www.treccani.it/enciclopedia/antonio-panizzi_ %28En-
ciclopedia-Dantesca%29/. Cfr. Le prime quattro edizioni 
della Divina Commedia letteralmente ristampate per cura 
di G.G. Warren Lord Vernon, Londra, Presso Tommaso e 
Guglielmo Boone, 1858 (la cura era in realtà del Panizzi). 
Cfr. inoltre Berta Maracchi Biagiarelli, voce Libri della 
Sommaia, Guglielmo, in Enciclopedia Dantesca (1970): cito 
dalla versione elettronica: https://www.treccani.it/enciclo-
pedia/libri-della-sommaia-guglielmo_%28Enciclopedia-

Dantesca%29/. 
18   Ricavo la notizia e il passo citato da un interven-

to di Gian Antonio Stella sul «Corriere della Sera» dell’8 
ottobre 2012. L’articolo si legge on line: https://www.cor-
riere.it/cronache/12_ottobre_08/quel-saccheggio-conti-
nuo-predatore-libri-gian-antonio-stella_081d7b72-110c- 
11e2-b61f-b7b290547c92.shtml (ultima consultazione: 
27.9.2021).

19   Cfr. la presentazione del facsimile in Rete: https://
imagosrl.eu/divina-commedia-parigi-imola/ (ultima con-
sultazione: 27.9.2021).

Visto che abbiamo avuto il coraggio di toc-
care l’inquietante legame tra il collezionismo e 
la passione volta verso attività delinquenziali, 
posso rievocare un altro personaggio dell’Otto-
cento, prendendo le mosse dalla realizzazione, 
da parte della casa editrice Imago di Castel bo-
lognese, del facsimile di un codice dantesco, il 
cosiddetto Parigi-Imola19. Il Parigi-Imola è uno 
degli esemplari medievali del capolavoro dan-
tesco con la decorazione più ricca e più affasci-
nante, perché fu eseguita niente di meno che 
per il duca di Milano Filippo Maria Visconti. 
Il codice fu precocemente portato via dall’Ita-
lia, durante le guerre francesi d’inizio ’500, e 
ricomparve nell’Ottocento in un castello del-
la Dordogna, dove fu recuperato da un colle-
zionista francese di nome Gaston de la Flotte. 

le 4 prime stampe della Commedia, realizzata 
nel 1858 a cura di Antonio Panizzi, l’italiano 
che arrivò a dirigere la biblioteca del British 
Museum di Londra, uno studioso di alto livel-
lo che non disdegnava entrare in contatto con 
collezionisti bibliofili italiani magari piuttosto 
discussi, come il fiorentino Guglielmo Libri, 
illustre scienziato dalla carriera internazionale, 
ma al tempo stesso bibliofilo appassionato e 
competente, anche se, ahimè, fin troppo appas-
sionato, perché la sua straordinaria biblioteca 
con 1800 manoscritti e 40.000 volumi a stam-
pa inglobava una buona quantità di libri frutto 
di appropriazione indebita17. Anzi si può dire 
che Guglielmo Libri è il più celebre tra i gran-
di bibliofili ladri di libri, proprio per la fame 
insaziabile saziata a qualunque costo, legalmen-
te e illegalmente, secondo uno stile che non è 
ignoto anche ai tempi nostri, come mostrano le 
vicende della biblioteca napoletana dei Girola-
mini. È una vicenda di recente attualità quella 
di Massimo De Caro, che ha coinvolto anche 
un altro grande collezionista di libri, a sua volta 
personaggio discusso, cioè Marcello Dell’Utri, 
il quale, dobbiamo ammettere, di collezioni-
smo librario se ne intendeva, e sapeva definire 
le sensazioni di cui gode il bibliofilo. In un’in-
tervista allo Specchio, Dell’Utri parlava di un 
rapporto con i libri che comprende tutti i sensi 
fisici: «Dall’odore si può riconoscere pure il se-
colo di un libro, basta pensare alla spugna, alla 
cera che si passa, all’odore della polvere che si 
crea. E poi la vista: i dorsi con incisioni in oro, 
i fregi particolari, la vista d’una biblioteca anti-
ca: come trovarsi di fronte a un monumento. Il 
tatto: la pergamena, il marocchino, il vitellino 
inglese, la carta vellutata, filigranata, giappo-
nese…»18. Sembra la descrizione di una tavola 
libraria imbandita per il gusto di un commit-
tente troppo ghiotto. 6. Cod. Triv. 1088, c.1r, fine del XIV sec. (Biblioteca Trivulzia-

na di Milano).



32

20  Le parole del de la Flotte, riprese dalla Gazette du 
Midi del 29 marzo 1838, sono riportate da C. Morel, Une 
illustration de l’enfer de Dante. LXXI miniatures du XVe 
siècle. Reproduction en phototypie et description, Paris, Li-
brairie universitaire H. Welter éditeur, 1896, pp. 4-5.

21 Lo inferno della Commedia di Dante Alighieri col 
comento di Guiniforto delli Bargigi tratto da due manoscrit-
ti inediti del secolo decimo quinto con introduzione e note 
dell’avv. G. Zacheroni, Marsilia-Firenze, Leopoldo Mossy-
Giuseppe Molini, 1838. 

22   Il ruolo svolto dal marchese Giovanni Eroli da Nar-
ni è ampiamente riconosciuto nella voce Società Dantesche 
dell’Enciclopedia dantesca. Sul Negroni, cfr. Claudio Ma-
razzini, Carlo Negroni dantista e accademico della Crusca, 

in «Italiano Digitale» XII, 2020/1, pp. 111-117.
23  Cfr. Il collezionismo di Dante in casa Trivulzio, Ca-

stello Sforzesco, Archivio Storico Civico e Biblioteca Trivul-
ziana. Sala del tesoro (4 agosto - 18 ottobre 2015). Guida 
alla mostra, Milano, Civica Stamperia, 2015. 

24  Per una descrizione sintetica della tradizione della 
Commedia, cfr. la Nota introduttiva – Il testo della Comme-
dia, in Dante Alighieri, La Divina Commedia. Testo critico 
stabilito da Giorgio Petrocchi, Torino, Einaudi, 1975, pp. 
VII- XXII. Per il codice Trivulziano 1080, cfr. la scheda di 
Petrocchi in Dante Alighieri, La Commedia secondo l’an-
tica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, I. Introduzione, 
Firenze, Le Lettere, 1994, pp. 85-86.

dice mutilato di Parigi alle immagini ritagliate 
possedute dalla biblioteca di Imola, tanto che 
si è creato un falso più vero del vero, se così 
possiamo dire. Grazie al trascorrere pacificatore 
dei secoli, questa vicenda ha permesso non sol-
tanto di rimediare al danno, con il facsimile che 
ricongiunge le miniature ritagliate con il codice 
che è rimasto in Francia, ma ha anche permesso 
all’Italia di partecipare alla rivalutazione di que-
sto codice, che era stato utilizzato solo in parte 
nell’edizione critica di Giorgio Petrocchi.

Tuttavia, per concludere, vorrei soffermar-
mi su esempi di un collezionismo che non de-
genera, ma anzi rappresenta semmai un esem-
pio di collaborazione con uomini di cultura, e 
si conclude con l’arricchimento da parte della 
società civile del patrimonio riunito da più di 
una generazione di collezionisti. Potrei raccon-
tare come dietro alla fondazione della Socie-
tà dantesca italiana, nata nel 1888, ci fossero 
due collezionisti, il marchese Eroli di Narni e 
il novarese Carlo Negroni22. Ma cerchiamo un 
esempio anche più evidente, ai massimi livelli. 
Andiamo a Milano, in casa di Gian Giacomo 
Trivulzio (1774 - 1831) grande collezionista di 
manoscritti e di libri preziosi, amico di letterati 
come Monti e Perticari, con a disposizione una 
tradizione di famiglia e grandi mezzi di fortuna, 
tanto da poter avere a propria disposizione un 
bibliotecario come Pietro Mazzucchelli. Gian 
Giacomo Trivulzio costruì una delle più rag-
guardevoli biblioteche private del suo tempo23. 
Pezzo forte della collezione, il manoscritto della 
Commedia oggi Trivulziano 1080, di mano di 
ser Nardo da Barberino. È uno dei manoscritti 
del ramo α, il ramo toscano dei codici dante-
schi nello stemma elaborato da Petrocchi24. 
Gian Giacomo Trivulzio fu egli stesso studioso 

Questo collezionista raccontò nel 1838 in che 
modo era entrato in possesso del prezioso cime-
lio dantesco, ed è una di quelle storie che fanno 
venire l’acquolina in bocca a qualunque colle-
zionista, che non può non sognare un’occasione 
simile. Lasciamo a lui la parola, traducendo il 
suo francese20. Il codice era «relegato in mezzo 
a vecchie tele nella soffitta di un castello ai con-
fini con la Dordogna, impiegato a contenere le 
cuffie della castellana, quando non era affidato 
da mani imprudenti a dei ragazzini che si di-
vertivano a tagliare le miniature». Il de la Flotte 
lo acquistò senza difficoltà, suppongo a prezzo 
stracciato, e lo portò a Marsiglia. Poi commise 
un’imprudenza. Il manoscritto fra l’altro conte-
neva, assieme al testo della Commedia di Dante, 
un raro commento di Guiniforte de’ Bargigi o 
meglio Barzizza, figlio del più noto umanista 
Gasparino Barzizza. Il commento era nato su 
richiesta di Filippo Maria Visconti, ed è prova 
dell’interesse della corte lombarda per l’Alighie-
ri. Il de la Flotte affidò l’edizione di quel prezio-
so commento a un italiano, l’avvocato Zacche-
roni, testa calda mazziniana, esule all’estero per 
motivi politici. Lo Zaccheroni effettivamente 
portò a termine la trascrizione del commento 
(in cui il suo nome figura con una «C» sola21), 
ma si premurò anche di riportare forzosamen-
te in Italia alcune delle miniature del codice, 
forse come atto di riparazione verso la sottra-
zione alla biblioteca dei Visconti avvenuta nel 
Cinquecento. Pensò bene di ritagliare alcune di 
quelle miniature, donandole in seguito, rilegate 
nella sua edizione del commento di Bargigi, al 
Comune di Imola, dove ancora si conservano: 
un atto, potremmo dire, di evidente criminalità 
culturale, ai danni del collezionista che si era 
fidato di lui. Il facsimile ha ora riunito il co-



33

25  Cfr. Angelo Eugenio Mecca, La tradizione mano-
scritta della Commedia. Un percorso nella Biblioteca trivul-
ziana, pubblicato in: http://graficheincomune.comune.

milano.it/GraficheInComune/bacheca/danteincasatrivul-
zio (ultima consultazione: 27.9.2021).

uno a Grenoble, uno a Berlino e uno a Milano, 
appunto nella Trivulziana. 

Ci si può chiedere come fece Giangiacomo 
Trivulzio a mettere assieme una collezione di 
tale portata. Aveva a disposizione, come ovvio, 
mezzi finanziari considerevoli. Qui ritorna il 
discorso dei rapporti, a cui abbiamo fatto rife-
rimento in apertura, tra aggregazione e disag-
gregazione, un rapporto che non passa solo at-
traverso le vicende delle famiglie e delle eredità, 
ma attraversa le grandi svolte della storia. Non 
sappiamo esattamente dove alcuni dei pezzi 
preziosi di Trivulzio furono comprati, ma si in-
tuisce che un momento molto favorevole per la 
campagna d’acquisti fu la soppressione dei con-
venti, dopo la Rivoluzione francese. Patrimo-
ni dispersi e patrimoni che si ricompongono, 
dunque, nel segno delle fasi alterne della storia, 
in cui qualcosa si perde e molto si conserva, 
spesso proprio grazie ai collezionisti, grandi e 
piccoli collezionisti le cui raccolte, costituite 
con passione, amore e sacrificio, molte volte 
diventano patrimonio pubblico, nelle bibliote-
che come quella dell’Accademia della Crusca, 
in cui, anche in tempi recenti, sono confluiti 
lasciti importanti, per esempio, per restare in 
ambito dantesco, la grande biblioteca dantesca 
di Francesco Mazzoni, arricchita da documen-
ti che risalgono alla biblioteca di Pio Rajna, il 
grande filologo editore del De vulgari eloquen-
tia. Per raccogliere tali materiali, quest’anno 
abbiamo appunto inaugurato una sala dedicata 
a Francesco Mazzoni, interamente rivolta agli 
studi su Dante, già ora frequentata dai borsisti 
e assegnisti, le energie giovani dell’Accademia 
della Crusca.

di Dante, tanto che pubblicò le osservazioni di 
Magalotti sui primi 5 canti della Commedia, un 
manoscritto che aveva nella propria collezione. 
Curò anche un’edizione del Convivio e una Vita 
nuova. Per i suoi meriti, divenne socio corri-
spondente dell’Accademia della Crusca. Ma in 
questo caso la collezione non andò dispersa alla 
sua morte. Suo figlio Teodoro sposò una Ri-
nuccini di famiglia fiorentina, che portò nella 
collezione altri manoscritti della propria fami-
glia. E, ancora, il nipote Giangiacomo (1839 
- 1902) perfezionò la raccolta dantesca del 
nonno completando la serie degli incunaboli e 
aggiungendo un esemplare dell’aldina del 1502 
stampato su pergamena. La formidabile colle-
zione dantesca della famiglia Trivulzio nel 1935 
fu ceduta alla città di Milano e posta nel museo 
del Castello Sforzesco. La Biblioteca Trivulzia-
na possiede oggi 24 testimoni della commedia, 
di cui 23 sono appunto nel fondo Trivulziano 
e uno solo è classificato nelle nuove acquisizio-
ni25. Ma ancora alla fine dell’Ottocento la rac-
colta Trivulzio ne aveva addirittura due in più, 
che attualmente risultano «deperditi». Di que-
sta magnifica raccolta di codici danteschi, che 
rende Milano tappa obbligata per un editore di 
Dante che faccia riferimento alle fonti prima-
rie, 19 codici, cioè quattro quinti, appartengo-
no al ramo α, il ramo toscano, e solo 5 sono 
indipendenti. Ma nella raccolta Trivulzio non 
c’è soltanto questo formidabile campionario 
di manoscritti della Divina Commedia: chiu-
derò con un riferimento a un libro di Dante 
molto caro a chi si occupa di lingua italiana, 
i cui codici sono estremamente rari, cioè il De 
vulgari eloquentia. Del De vulgari eloquentia si 
conservano in tutto soltanto tre manoscritti, 



1. La Mostra documentaria nella Sala oggi delle conferenze secondo l’allestimento degli anni Trenta del Novecento.



35

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Così, due tavolette di biccherna Le finanze del Co-
mune in tempo di pace e in tempo di guerra (1468, n. 35) e 
Il pagamento dei salariati del Comune (1430?, n. 92) sono 
state esposte alla mostra Dante, la visione dell’arte ai Musei 
di San Domenico di Forlì sulla quale si veda la sezione 

Dante e la virtù politica. I Comuni, la Chiesa, l’Impero in 
Dante, La visione dell’arte, a cura di G. Brunelli, F. Maz-
zocca, A. Paolucci, E.D. Schmidt, catalogo della mostra di 
Forlì (Musei di San Domenico 30 aprile-11 luglio 2021), 
Forlì-Firenze, Silvana editoriale, Milano 2021.

L’istituzione, alla vigilia del tramonto del 
Granducato, aveva lo scopo di tutelare un ar-
chivio importantissimo, e, quindi, impegna-
to nella conservazione ma, soprattutto, nella 
descrizione ed inventariazione scientifica del 
patrimonio che veniva raccogliendosi dalle isti-
tuzioni comunali e dello Stato di Siena, dagli 
enti ed istituti (anche quelli soppressi) del ter-
ritorio, da importanti acquisti e donazioni. In 
quella temperie culturale, nei decenni di prepa-
razione all’Unità d’Italia, e, subito dopo a fine 
Ottocento, lo studio di Dante ebbe un grande 
impulso alimentato anche dallo spirito apolo-
getico risorgimentale, per cui il Poeta, come 
noto, divenne l’immagine profetica della nuova 
Nazione - dopo il cosiddetto secolo senza Dan-
te, il XVII secolo, anche se anche sotto questo 
aspetto la valutazione sia in parte da riconside-
rare - simbolo dell’unità nazionale linguistica 
e politica. In quella temperie culturale il Poeta 
viene individuato come personaggio e poeta 
fondamentali per coltivare il senso civico che, 
al tempo stesso, permette agli studiosi dell’Ar-
chivio di Stato e delle altre Istituzioni senesi di 
sviluppare le conoscenze scientifiche e storio-
grafiche grazie allo studio diretto dei documen-
ti mano a mano che l’attività di riordinamento 
dei fondi archivistici trasferiti in Palazzo Picco-
lomini procedeva. 

Il rapporto Dante e Siena, tra i più battuti 
percorsi di ricerca di quel periodo, era inteso 
principalmente ad approfondire l’ipotesi del 
soggiorno del Poeta in città e ad individuare 
documentazione relativa a personaggi (non 

Il settimo centenario della morte di Dante 
Alighieri ha promosso e sostenuto un’intensa e 
diffusa attività artistica e scientifica orientata 
all’approfondimento, alla divulgazione e valo-
rizzazione della vita, delle opere e dei nume-
rosi aspetti attraverso i quali si può guardare 
al Sommo Poeta. Celebrare l’Alighieri, infatti, 
significa celebrare la sua opera e insieme la sua 
vicenda storico-esistenziale, la sua individualità 
e la sua formazione ma anche le ragioni fonda-
tive dell’Italia e della sua civiltà. La complessità 
del personaggio può essere ben sintetizzata col 
riferimento all’affresco di Raffaello nella stanza 
della Segnatura in Vaticano (1510 ca.) in cui 
Dante compare sia nella Disputa del Sacramento 
come teologo (laico), sia nel Parnaso come poe-
ta (unico moderno) e la Commedia, insieme alle 
altre opere, è un grande Codex della cultura oc-
cidentale in cui si possono indagare storia, poli-
tica, teologia, filosofia, scienza, arte, ovvero una 
pluralità di temi e contenuti accresciuti dalle 
interpretazioni, dai commenti, dalle traduzioni 
che sono state prodotte nelle diverse stagioni 
storiche e culturali. 

L’Archivio di Stato di Siena è impegnato in 
molteplici attività, sia organizzate e coordina-
te direttamente, sia partecipando ad iniziative 
condotte da altri enti ed istituzioni, grazie alla 
ricchezza ed unicità del patrimonio in conse-
gna1, volendo proseguire e, se possibile, con-
tribuire alla tradizione degli studi e alla divul-
gazione delle conoscenze avviate sin dai primi 
decenni di attività dell’Istituto fondato nel 
1858 da Leopoldo II. 

L’Archivio di Stato di Siena  
e il VII centenario della morte  
di Dante
di Cinzia Cardinali



36

2  Si veda E. Pellegrini, Alle origini di ‘Dante e Siena’, 
in Dante e Siena. Accademia dei Rozzi, a cura di E. Pelle-
grini e P. Ligabue,. Siena, Accademia dei Rozzi, 2021, pp. 
5-12. Utili anche M. Ascheri, L’accademia degli Intronati e 
la ricerca storica locale a Siena, in «Miscellanea storica della 
Valdelsa», CI (1996), pp. 177-189, e P. Nardi, Le relazioni 
tra l’Archivio di Stato di Siena e il mondo universitario dalla 
fine dell’Ottocento al 1960, in I centocinquant’anni dell’Ar-
chivio di Stato di Siena. Direttori e ordinamenti, a cura di 
P. Turrini e C. Zarrilli, Ministero per i beni e le attività 
culturali, Direzione Generale Archivi 2011 [Pubblicazio-
ni degli Archivi di Stato – Saggi 100], pp. 117-156.

3 A. Leoncini, L’inizio della scoperta dei documenti 
danteschi dell’Archivio di Stato, la “Vita nuova” di Antonio 
Pantanelli e la nuova Fonte Gaia, in Id., Università, cultura 
e politica nella Siena dell’Ottocento. Dalle esperienze risor-
gimentali alla scoperta delle memorie dantesche, Settimo 
centenario della morte di Dante Alighieri, Siena 2021, 
pp. 117-135.

4  In generale si veda I centocinquant’anni dell’Archivio 
di Stato di Siena cit.

5  In generale si veda Le sale della mostra e il museo delle 
Tavolette dipinte della Biccherna e della Gabella, a cura di 
A. Lisini, Siena 1928. 

prima mostra dedicata ai personaggi ‘senesi’ 
della Commedia (1867) che, arricchita da docu-
menti della storia di Siena e di alcuni autografi 
di personaggi illustri è nei decenni successivi 
ampliata e riorganizzata più volte e rimane an-
cora parte del percorso espositivo dell’Archivio 
di Stato4. La mostra si arricchisce nel 1873 con 
il primo allestimento delle Biccherne che arri-
vano in Archivio di Stato, accresciuto, già nel 
1875, del nucleo conservato all’Accademia di 
Belle Arti5. Nel 1877 l’Archivio riceve anche, 
grazie al legato Bichi Borghesi, la ricchissima 
collezione di pergamene e manoscritti raccolta 
dal conte Scipione e comprendente anche il te-
stamento di Boccaccio (1347) - considerato il 

solo senesi) citati nella Commedia grazie all’ap-
porto dell’Archivio di Stato e della Società sene-
se di storia patria municipale che, rifondata nel 
1863, presieduta da Luigi Polidori, direttore 
dell’Archivio - è poi assorbita dall’Accademia 
dei Rozzi nel 18702. Sin dal marzo 1864, in 
preparazione del sesto centenario della nascita 
del Poeta (1865) svolto principalmente a Fi-
renze allora capitale d’Italia, molti studiosi ap-
profondiscono lo studio degli argomenti senesi 
che si trovano nella Commedia3 e forniscono 
importanti contributi, alcuni ancora validi, su 
alcuni personaggi. 

A conclusione di quelle iniziative, viene al-
lestita all’interno di Palazzo Piccolomini una 

2. La Mostra documentaria nella Sala oggi delle conferenze secondo l’allestimento degli anni Sessanta del Novecento.



37

6  Tra i punti ora riesaminati si veda, naturalmente, 
il catalogo della mostra dantesca dell’Archivio: L’Universo 
di Dante. Documenti, incunaboli, cinquecentine, xilogra-
fie, Mostra documentaria e bibliografica in omaggio al VII 
centenario della morte del Sommo Poeta, a cura di C. Car-
dinali e P. Tiezzi Maestri, Società Bibliografica Toscana, 
Montepulciano 2021 [Il Moreni 16], ove sulla questione 
si leggerà il saggio di P. Turrini, Giovanni Boccaccio, grande 
lettore di Dante, pp. 129-131.

7  Si vedano Le sale della mostra e il museo delle tavolette, 
Siena 1889 e B. Aquarone, Dante in Siena: ovvero accenni 
nella Divina commedia a cose sanesi, I. Gati, Siena, 1865.

8 G. Mengozzi, Documenti danteschi del R. Archivio 
di Stato di Siena, in «Bullettino Senese di Storia Patria», 
XXVIII (1921), pp. 87-182.

9 Raccolti in «Bullettino Senese di Storia Patria», 
XXVIII (1921) e pubblicato anche come volume a sé. Il 
saggio storico di base è di P. Rossi, Dante e Siena, ivi,  pp. 
1-86. Solo in parte ristampato: il saggio di Pietro Rossi 
è stato reso disponibile dalla ristampa Betti, Siena 2015; 
mentre i saggi di Alessandro Lusini e Gino Chierici sono 
ripubblicati nell’omonimo volume dell’Accademia dei 
Rozzi cit., ma rimane da consultare nel “Bullettino”, ad 
esempio il lavoro di Mengozzi cit. a nota 8.

tre, non solo senese, ha ulteriormente studiato 
la ricca documentazione archivistica di primo 
Trecento, ed aperto nuovi orizzonti non neces-
sariamente legati alla verifica del soggiorno di 

primo biografo dell’Alighieri - completo della 
teca fatta costruire nel 1847 dall’erudito sene-
se6. 

Quell’approccio storiografico rivolto a veri-
ficare eventi e contesti della Commedia attra-
verso la ricerca documentaria, se ne ha ridi-
mensionato la funzione come fonte storica in 
particolare sul piano del ‘realismo’ dei perso-
naggi menzionati e della ‘imprescindibile’ defi-
nizione del soggiorno a Siena del Poeta, ha po-
tenziato il suo valore come opera politica e ha 
dotato Siena di una documentazione ‘dantesca’ 
relativamente all’età del Comune che poche al-
tre città possono vantare7. In concomitanza con 
la ricorrenza del sesto centenario della morte 
nel 1921 viene riorganizzata l’esposizione di 
documenti all’Archivio di Stato sotto la dire-
zione di Guido Mengozzi (Siena 1884 - Siena 
1960): si pubblica il catalogo (ripubblicato con 
poche varianti ancora nel 1928) e l’edizione di 
alcuni di essi8. La selezione dantesca è organiz-
zata, da quel momento, in sezione autonoma, 
con documenti estratti (temporaneamente) 
dalla loro collocazione ovvero appartenenza al 
fondo documentario di riferimento, al fine di 
renderli disponibili a fini museali per i visita-
tori oltre che per gli studiosi, grazie alle nuove 
vetrine, in parte ancora utilizzate, donate per 
l’occasione dal Monte dei Paschi di Siena. 

Numerosi gli studi editi a seguito della vo-
lontà di apportare novità in relazione alla ricor-
renza, come quelli confluiti nel volume Dan-
te e Siena9. Rispetto al precedente centenario, 
naturalmente, molti sono i cambiamenti nei 
metodi e negli obiettivi della ricerca storica e 
linguistica, come molto più approfondite sono 
le conoscenze relative al Medioevo ed evolute 
le metodologie impiegate. La storiografia, inol- 3. Il testamento di Giovanni Boccaccio (ASSi, Diplomatico 

Bichi Borghesi, 1374 agosto 28) nella teca di Pietro Rossi, 1847.



38

4. La Sala Dantesca nell’attuale allestimento. Sul bancone La Commedia all’interno della mostra Scriptae di Sara Lovari.

5. Particolare delle teche dell’attuale allestimento della Sala Dantesca.



39

10 Per promuovere la nuova organizzazione della mo-
stra, inoltre, e comunicare le novità emerse rispetto ai 
temi trattati, sono state organizzate comunicazioni e aper-
ture straordinarie in occasione delle European Heritage 
Days 2021 del Consiglio d’Europa (25 e 26 settembre) e 
della Domenica di carta (10 ottobre). 

11  Sul quale si veda A. Luongo, Siena e i Senesi nella 
Commedia dantesca: un secolo dopo, in L’Universo di Dante 
cit., pp. 17-30.

12  Sul quale si veda D. Mastrantonio, La cultura vol-
gare senese all’epoca di Dante, in L’Universo di Dante cit., 
pp. 31-42.

13  Studiata da D. Mastrantonio, La cultura volgare se-
nese cit.

14  ASSi, Conventi, 1734, Carte Montanini, ins. 25, sul 
quale si veda P. Turrini, Bonifacio VIII, un papa simoniaco, 
in L’Universo di Dante cit., pp. 77-80.

15 Che il saggio di Diego Quaglioni in questa rivista 
dimostra ancora necessaria di nuova considerazione.

16  Sull’argomento si veda il saggio di Duccio Bale-
stracci in questa rivista.

17  Si veda M.A. Ceppari, Maestro Giovanni da Spoleto 
lettore di Dante, in L’Universo di Dante cit., p. 132.

‘invenzione’ senese di ambito civico, è quello 
della classe mercantile, in parte segnata dalla 
crisi, ma ancora estremamente dinamica anche 
dal punto di vista linguistico, che punta sulla 
nuova forma espressiva, come appare da alcune 
lettere mercantili della metà del XIII secolo tra 
le più risalenti della Toscana. 

Alcuni di questi testi compaiono nella mo-
stra documentaria dantesca, come la lettera 
mercantile del 1253 di Arrigo Accattapane da 
Spoleto a Ruggieri da Bagnuolo13 espressione di 
quel dinamismo anche linguistico dei mercanti 
senesi che precede il resto della Toscana, o il 
volgarizzamento ‘quasi un volantino pubblici-
tario’ della bolla Antiquorum habet fida relatio, 
con cui Bonifacio VIII indice il giubileo e pro-
clama la relativa indulgenza14.

Nell’epoca di Dante Siena è una grande città 
- ed è anche la seconda per numero di citazioni 
nella Commedia dopo Firenze - e vive la crisi 
conseguente al fallimento dei principali banchi 
finanziari ed al chiudersi di parte del mercato 
internazionale, ma sostiene anche i grandi mo-
numenti della nuova cattedrale e del Palazzo 
del Comune, del nuovo porto di Talamone che, 
nella Commedia, è associata all’immagine della 
‘vanità’ impersonificata dalla ricerca della Dia-
na, secondo le parole di Sapia Salvani. 

Su questo punto, naturalmente, si gioca il 
ruolo politico della visione del Poeta, mentre 
è innegabile l’importanza della costruzione del 
sistema delle fonti e dei ‘bottini’ che dota Siena 
di un efficiente sistema di approvvigionamen-
to e distribuzione idrici16, e, dove già entro il 
Trecento, si provvede alla lettura pubblica delle 
opere del Poeta17. Alcuni interessanti documen-
ti sono emersi o nuovamente letti proprio in-
torno alla figura storica di Sapia Salvani, come 

Dante in Città, del quale non ci sono evidenze 
documentarie. 

Nel corso dell’estate 2021, in collaborazio-
ne diretta con la direzione dell’Archivio (da 
me condotta), alcuni studiosi di diversi ambiti 
disciplinari, segnatamente Mario Ascheri, Ma-
ria Assunta Ceppari, Maura Mordini e Patrizia 
Turrini, si sono resi generosamente disponibili 
a rivedere ed integrare i documenti esposti nel-
la sezione ‘dantesca’ della mostra documentaria 
dell’Archivio e a redigere le schede di commen-
to per un totale di 27 temi, personaggi, situa-
zioni, che a vario titolo fanno riferimento all’e-
tà di Dante10.

Inoltre, su impulso dell’Università per stra-
nieri di Siena, l’Archivio di Stato collabora al 
progetto Siena2021 (Siena per Dante. Docu-
menti di lingua, cultura e letteratura fra medioe-
vo ed età moderna), cofinanziato dalla Regione 
Toscana, con il concorso della Società Dantesca 
Italiana ed il Dipartimento di scienze storiche 
e dei beni culturali dell’Università di Siena, che 
ha ripreso il filone di ricerca tradizionale del 
rapporto tra Dante e Siena mirando a mette-
re in luce connessioni meno evidenti sul piano 
storico11 e linguistico12 tra l’opera dantesca e la 
Città nell’ambito specifico della documentazio-
ne d’archivio. 

Siena è un Comune ‘popolare’ che proprio 
negli anni di Dante investe su un imponente 
corpo di leggi in volgare, il Costituto (1309-
1310), un ‘monumento’ dell’italiano antico 
risultato della scelta della classe dirigente di in-
vestire nell’uso del volgare, problema centrale 
dell’opera e della riflessione dantesca, anche in 
antitesi alla classe dei tecnici del diritto (giudi-
ci e notai). Il contesto sociale di riferimento, 
espresso anche dalle biccherne, vera e propria 



40

Siena noti in quel momento. La figura ha ispi-
rato anche una serie di attività della Pinacoteca 
Nazionale di Siena intorno alle quali sono state 
organizzate delle aperture coordinate della mo-
stra documentaria presso l’Archivio di Stato23. 

La figura della Pia, come noto, conosce una 
straordinaria fortuna a seguito del poemetto 
in rime di Bartolomeo Sestini nel 1822 con-
taminato dalla drammaturgia shakespeariana 
in cui la vicenda della nobildonna senese fra-
gile vittima della gelosia del marito si prestava 
alla rappresentazione di sentimenti e passioni 
che avrebbero continuato ad ispirare artisti nei 
diversi settori. Superata l’identificazione con 
una Guastelloni, la Pia senese viene identifica-
ta come Pia dei Tolomei oppure come Pia dei 
Malavolti, all’interno di un quadro complicato 
dal collegamento con la figura di Nello da Pie-
tra24. Come Farinata (Manente) degli Uberti, 
ed altri, che compaiono nei documenti dell’Ar-
chivio di Stato, si tratta di personaggi che sono 
divenuti universali e sono entrati nell’immagi-
nario collettivo in modo da essere fruibili da un 
pubblico diversificato. Per lo stesso fine, sem-
pre perseguendo il bilanciamento tra la qualità 
della proposta culturale dell’Archivio e diverse 
forme espressive, oltre che possibili e diversifi-
cati interessi, è stato declinato con una Lectura 
Dantis l’invito pervenuto dalla Direzione Ge-
nerale Archivi ad approfondire il tema femmi-
nile25.

18  ASSi, Diplomatico Patrimonio dei resti ecclesiastici, 
S. Domenico, 1274 maggio 14; si veda il saggio di P. Tur-
rini, L’invidiosa Sapia Salvani, in L’Universo di Dante cit., 
pp. 113-117.

19 ASSi, Diplomatico Riformagioni, 1267 novembre 
18. Sul rapporto Siena-Firenze veda in questa rivista il 
saggio di Marco Bussagli e Alberto Luongo, Siena e i Se-
nesi cit., pp. 24-26.

20  Si veda M. Mordini, Benincasa d’Arezzo, iuris pro-
fessor, in L’Universo di Dante cit., pp. 103-107.

21  Si veda P. Turrini, I ribelli ghibellini Tacco di Ugolino 
e Ghino di Tacco Cacciaconti, in L’Universo di Dante cit., 
pp. 98-103.

22  A. Lisini, G. Bianchi Bandinelli, La Pia dantesca, 
Siena, a cura di Mario e Rolando Bianchi Bandinelli, 
Amazon, Wroclaw 2021 [da Accademia per le arti e per 
le lettere 1939].

23 La Pinacoteca Nazionale di Siena ha organizza-
to in particolare, oltre ad una serie di iniziative a parti-
re dal mese di settembre 2021 come proiezioni video e 
conferenze, anche aperture speciali della “scala della Pia” 
all’interno del Museo con date coordinate con l’apertura 

dell’Archivio di Stato.
24 Il contributo di Maura Mordini, La Pia senese, in 

L’Universo di Dante cit., pp. 97-98 appare ampliato in 
un volume di prossima pubblicazione su Dante e Siena 
dell’Accademia degli Intronati; su Nello si veda M. Asche-
ri, Nello de’ Pannocchieschi, presunto responsabile del ‘disfa-
cimento’ della Pia dantesca, in L’Universo di Dante cit., pp. 
94-97. 

25 Per favorire quanto possibile la conoscenza del pa-
trimonio documentario dell’Archivio è stato accolto l’in-
vito pervenuto dalla Direzione Generale Archivi per la 
Domenica di carta con lo spettacolo Ricorditi di me: Siena 
e le sue donne nella Commedia dantesca: le letture com-
mentate di Lorenzo Bastida con le improvvisazioni al vio-
loncello di Volfango Dami hanno guidato in un percorso 
testuale e musicale attraverso le figure senesi (o legate alla 
storia di Siena) presenti nel poema che ha privilegiato le 
voci femminili di Sapìa e della Pia proponendone un raf-
fronto con le grandi figure di donna – Beatrice, Matelda, 
Francesca, la Donna Gentile, Pietra – cantate dalla poesia 
dell’Alighieri.

 

il testamento con cui stabilisce di edificare e 
fondare un ospedaletto con oratorio annesso 
presso Castiglion Ghinibaldi, dove accogliere 
pellegrini ed infermi18. Interessante il docu-
mento in cui Guido da Montefeltro, in quali-
tà di vicario di Enrico di Castiglia, promuove 
un’effimera alleanza tra Roma, Pisa e Siena in 
funzione antifiorentina19 che inserisce la docu-
mentazione nel contesto politico dell’epoca e 
rispetto alla quale è l’esperienza del Dante esi-
liato a costituire un filtro decisivo per l’inter-
pretazione dei fatti. 

Circa le novità ricordiamo, sempre a tito-
lo di esempio, la definizione di una datazione 
anteriore a quella finora nota per la morte di 
Benincasa d’Arezzo20, giudice e iuris professor, la 
prima anima incontrata da Dante nel canto VI 
del Purgatorio, dopo il commiato dalla Pia. La 
documentazione conferma prima la cattura e 
poi l’uccisione di Tacco di Ugolino Cacciacon-
ti per ordine del podestà Guido da Battifolle, 
di cui Benincasa era giudice e assessore, e at-
testa la lunga persistenza presso la popolazione 
del favore ai due ghibellini, Tacco di Ugolino 
e Ghino di Tacco21. Riaperta e, quindi, ancora 
da definire storicamente, è la figura di Pia (de’ 
Tolomei?), oggetto di una contemporanea ini-
ziativa editoriale che ha reso disponibile, cor-
redato da un indice, La Pia Dantesca di Ales-
sandro Lisini e Giulio Bianchi Bandinelli22 del 
1939, con i documenti dell’Archivio di Stato di 



41

Italiana ed ispirata alla valorizzazione della bic-
cherna La commissione per la riforma del calen-
dario (1582-1583, n. 72), dedicata alla riforma 
avvenuta il 24 febbraio 1582 per volere di papa 
Gregorio XIII nella quale viene stabilita la so-
stituzione dell’antico calendario giuliano con il 
calendario gregoriano27. 

Un ulteriore approfondimento è stato svi-
luppato da Antonio Raschi, Doriano Mazzini 
e Andrea Brogi, ciascuno in un diverso am-
bito, prendendo spunto dalla presenza della 
‘Puzzola’, antico soffione spento, di Rapolano 
Terme nella zona della Mofeta rappresentato in 
una mappa dell’Archivio di Stato di Siena del 
172528 e finalizzato a contestualizzare la possi-
bile conoscenza diretta da parte di Dante del 
territorio termale fra Siena e Arezzo. La mostra, 
opportunamente rimodulata in relazione allo 
specifico territorio, viene allestita nel periodo 
autunnale anche all’antica Grancia delle Serre 
di Rapolano (Rapolano Terme) e, nell’ambito 
di una collaborazione attivata in occasione del 
Dantedì (15 marzo 2021), la giornata promos-
sa dal Ministero della Cultura, anche alla bi-

Il volume L’Universo di Dante, quale ‘guida’ 
alla mostra ‘dantesca’ rappresenta, pertanto, un 
ulteriore tassello della tradizione di ricerca sui 
rapporti tra Dante e Siena che si è voluto prose-
guire, aggiornare e divulgare e che si traduce nel 
riallestimento con l’inserimento di documen-
ti inediti o nuovamente presentati seguendo 
l’ordine con cui luoghi, personaggi e situazioni 
sono individuati nelle cantiche della Comme-
dia. Ne risulta una piccola guida ‘a campione’ 
alla scoperta dell’universo - in termini di mol-
teplicità tematica che, secondo la visione esca-
tologica di Dante, si proietta sulla realtà storica 
(senese) e la interpreta. 

Il volume pubblica anche un approfondi-
mento sulla conoscenza dell’astronomia con 
cui Dante ha una conoscenza non comune 
tanto da riuscire a trasportarla correttamente in 
forma lirica nella Commedia nella stessa strut-
tura del poema che riflette quella del Cosmo, 
e, soprattutto per la considerazione nella quale 
egli teneva la disciplina celeste26. Prosegue, così, 
la collaborazione attivata dall’Archivio di Stato 
di Siena nel 2020 con la Società Astronomica 

26  Letture astronomiche di Dante Alighieri di Massimo 
Mazzoni, Società Italiana di Archeoastronomia, in L’Uni-
verso di Dante cit., pp. 43-52.

27  Si veda il catalogo della mostra pubblicato per il 
centenario della fondazione della Società Astronomica 

Italiana. Come vadia il cielo, Montepulciano, Società bi-
bliografica Toscana, 2020.

28  Pianta dei bagni e mulini detti di Rapolano, 1725, 
ASSi, Quattro conservatori 3052, ins. 16.

6. La Mostra documentaria nella Galleria secondo l’attuale allestimento.



42

29  S. Bellomo, Dizionario dei commentatori danteschi. 
L’esegesi della ‘Commedia’ da Jacopo Alighieri a Nidobeato, 
Firenze, Olschki 2004.

30  Si vedano comunque i saggi di Claudio Marazzini 
(rielaborazione della prolusione pronunciata presso l’Ar-
chivio di Stato il 25 settembre 2021) e di Carlo Caruso 
in questa rivista.

31  Si veda L’Universo di Dante, pp. 145-212 (si tratta 
di raccoglitori ben noti: Cervetti, Spagli, Terrosi Vagnoli 
e Tiezzi Maestri).

32   Il volume ha ricevuto anche il contributo del Mini-
stero della Cultura attraverso la Direzione generale educa-
zione e ricerca, del Rotary fellowship of old and rare antique 

books and prints e della Società Astronomica Italiana; inol-
tre hanno collaborato, partecipando alle varie iniziative 
di divulgazione le Accademie Senese degli Intronati, dei 
Rozzi e dei Fisiocritici.

33   E. Mecacci, I Frammenti ‘senesi’ della Commedia, in 
L’Universo di Dante cit., pp. 133-144.

34  Lolliniano 35 della Biblioteca del Seminario di Bel-
luno.

35  Pape Satàn, Pape Satàn aleppe, Demoni e mostri del-
la Comedia di Dante Alighieri, nel catalogo L’Universo di 
Dante cit., il commento di Gianfranco Schialvino, pp. 
213-218.

al sostegno ed alla collaborazione in particolare 
della Società Bibliografica Italiana che ha accol-
to nelle sue collane il volume32. 

L’Archivio conserva (ed espone) anche alcu-
ni frammenti della Commedia del secolo XIV: 
tre bifogli, per un totale di un migliaio di versi 
del Paradiso - provenienti dal riuso della perga-
mena del manoscritto come guardia e coperta 
in alcune unità del fondo mediceo-lorenese dei 
giusdicenti - descritti e confrontati nel catalo-
go da Enzo Mecacci33 con alcuni frammenti 
dell’Inferno provenienti dalle biblioteche di 
San Gimignano e di Domenico Maffei, tutti di 
ambito senese o almeno toscano. Il frammen-
to Maffei è appartenente ai cosiddetti ‘Danti 
del Cento’, uno dei quali34 è la base per l’editio 
princeps della Commedia stampata a Foligno nel 
1472. 

Le iniziative scientifiche sono state affianca-
te da due iniziative espositive di ambito artisti-
co con l’esposizione delle xilografie di Gianni 
Verna35, che aprono alla capacità di comunicare 
la lezione dantesca con un linguaggio artistico 
(contemporaneo) utilizzando il linguaggio tec-
nicamente diverso ma omologo dell’arte dante-
sca di ‘intagliare e scolpire’ figure come si può 
fare con le parole. 

Alle ‘Scriptae’ di Sara Lovari, artista ca-
sentinese, ispirata dalle ‘scritture’ contenute 
nell’incredibile patrimonio documentario che 
l’Archivio di Stato di Siena conserva, è stato af-
fidato il compito di comunicare con rinnovata 
fiducia l’apertura al pubblico del Museo delle 
Biccherne, dopo il lungo periodo di chiusura, 

blioteca Rilliana di Poppi (dicembre 2021), a 
conclusione dell’anno di celebrazioni. Infatti, 
oltre a vantare, come noto, la presenza del Poe-
ta come cavaliere feditore nella schiera guelfa 
a Campaldino (11 giugno 1289), il Comune 
di Poppi è depositario di un ricco patrimonio 
librario confluito nella biblioteca Rilliana, tra 
cui una delle prime versioni della Commedia 
(Ms. 29) in cui un anonimo copista del Trecen-
to disegna lo schema dei tre regni ultramonda-
ni, e interessanti esempi con il commento del 
Landino (1425-1498 febbraio 24) secondo la 
cui interpretazione, sostanzialmente per tutto il 
XVI secolo, si legge la Commedia dantesca. 

Dalla morte di Dante fino alle prime edizio-
ni a stampa, la Commedia viene fatta oggetto di 
quarantasei edizioni del poema29, di cui trenta 
per il Cinquecento, una stagione, in sostanza, 
abbastanza feconda, soprattutto in considera-
zione della successiva, il Seicento e il primo Set-
tecento, pressoché sterile e segnata dall’assenza 
dei commenti e dello stesso poema, conseguen-
za della progressiva decadenza dell’interesse per 
Dante30. 

Sempre al Cinquecento si riferiscono le 
edizioni dei Dantisti esposte alla mostra e pub-
blicate nel catalogo con le immagini di fron-
tespizi, particolari e incisioni, a documentare 
questa stagione di iniziative esegetiche sulla 
Commedia, alcune solo di testo, altre annotate 
o commentate, molte arricchite da incisioni e 
xilografie a costituire un interessante campio-
ne (per numero, caratteristiche e pregio) grazie 
alla disponibilità di generosi collezionisti31 ed 



43

con opere in carta, mappe e libri che propon-
gono un interessante e inedito dialogo tra l’arte 
delle biccherne e l’arte contemporanea36 con 
anche una installazione dedicata specificamen-
te alla Commedia.

7. Copia volgarizzata della bolla Antiquorum habet fida relatio (1300 febbraio 22) con cui Bonifacio VIII indice il giubileo, 1300 febbraio 
26 (ASSi, Conventi 1734, Carte Montanini ins. 25).

La varietà delle iniziative e l’ampiezza della 
partecipazione hanno giustificato un impegno 
straordinario. 

Dante, questo grande Italiano, lo meritava.

36  Scriptae di Sara Lovari, Catalogo della mostra (Ar-
chivio di Stato di Siena 4 giugno -30 ottobre 2021), a cura 

di Laura Monaldi, Prato 2021.



1. Ambrogio Lorenzetti, La Tirannide e i suoi vizi, 1338-1339, affresco del Cattivo Governo, particolare, Siena, Palazzo del 
Comune.



45

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1  P. G. Ricci (a cura di), G. Boccaccio, Trattatello in 
laude di Dante, in V. Branca (a cura di), Tutte le opere di 
Giovanni Boccaccio, III, Mondadori, Milano 1974, pp. 
425-538: 467.

2  P. Rossi, Dante e Siena, Betti editore, Siena 2012. 
L’atmosfera evocata da Boccaccio può far pensare ai giorni 
del Palio. 

l’ebbe veduto e quasi sommariamente compre-
so, che egli da ciò si levasse; affermando poi ad 
alcuni, che il domandavano come s’era potuto 
tenere di riguardare a così bella festa come da-
vanti a lui s’era fatta, sé niente averne sentito: 
per che alla prima maraviglia non indebitamen-
te la seconda s’aggiunse a’ dimandanti.»1. Al di 
là dell’episodio specifico, ossia dell’interesse per 
il «libretto» e della capacità di non farsi distrarre 
da quel che gli accadeva intorno («…grandissi-
mi romori da’ circustanti … e altre  correzione 
cose assai v’avvenissero da dover tirare altrui a 
vedersi, sì come balli di vaghe donne e giuochi 
molti di giovani…»), il passo di Boccaccio ci 
lascia intuire una consuetudine dell’Alighieri 
nel frequentare Siena. Possiamo, infatti, leggere 
che quella sua presenza fu «…una volta tra l’al-
tre in Siena…» e che quel libretto gli era stato 
«davanti promessogli» per cui, verosimilmente, 
fu proprio nel corso di una di quelle “altre vol-
te” che si posero le premesse per questa ulte-
riore visita nella bottega dello speziale. Vale a 
dire di un “collega”, giacché proprio all’Arte dei 
Medici e degli Speziali Dante s’iscrisse per po-
ter accedere al percorso politico che lo avrebbe 
portato, sia pure per poco, al Governo di Fi-
renze. Quest’altro aspetto ci permette un’ulte-
riore illazione (perché purtroppo non siamo in 
condizioni di poterla considerare più che tale), 
ossia che queste passeggiate senesi – visto il ri-
ferimento allo speziale – siano da porsi dopo il 
1295, quando il poeta ebbe modo d’iscriversi a 
quella corporazione. Del resto, che il rapporto 
fra Siena e il sommo poeta non debba essere 
considerato episodico, ma costante, lo dimostra 
in modo poco discutibile uno studio di Pietro 
Rossi ristampato di recente in una bella veste 
grafica2. 

Sono diversi i riferimenti a Siena nella Di-
vina Commedia. Che il sommo poeta abbia 
frequentato la città toscana è indubbio, ma evi-
denze storiche non ci sono, se si eccettua quan-
to riferisce Giovanni Boccaccio nel suo Tratta-
tello in laude di Dante. L’opera apparve, per la 
prima volta, nel 1477 come premessa all’edizio-
ne del poema stampata a Venezia da due, allora 
celebri, tipografi tedeschi, Johann e Wendelin 
von Speyer, italianizzati in Vindelino da Sipra. 
Scritto, in realtà, fra il 1351 e il 1365, il Trat-
tatello fu pubblicato – in quell’occasione – col 
titolo di Vita di Dante. È noto quale fosse l’e-
pisodio riportato dall’autore del Decamerone. 
Con l’intento di dimostrare quanto fosse l’A-
lighieri assiduo agli studi, scrive: «… secondo 
che alcuni degni di fede raccontano di questo 
darsi tutto a cosa che gli piacesse, egli, essendo 
una volta tra l’altre in Siena, e avvenutosi per 
accidente alla stazzone d’uno speziale, e quivi 
statogli recato uno libretto davanti promesso-
gli, e tra’ valenti uomini molto famoso, né da 
lui stato giammai veduto, non avendo per av-
ventura spazio di portarlo in altra parte, sopra 
la panca che davanti allo speziale era, si pose col 
petto, e, messosi il libretto davanti, quello cu-
pidissimamente cominciò a vedere. E come che 
poco appresso in quella contrada stessa, e di-
nanzi da lui, per alcuna general festa de’ Sanesi, 
s’incominciasse da gentili giovani e facesse una 
grande armeggiata, e con quella grandissimi ro-
mori da’ circustanti (sì come in cotali casi con 
istrumenti varii e con voci applaudenti suol far-
si), e altre cose assai v’avvenissero da dover tira-
re altrui a vedersi, sì come balli di vaghe donne 
e giuochi molti di giovani; mai non fu alcuno 
che muovere quindi il vedesse, né alcuna volta 
levare gli occhi dal libro: anzi, postovisi quasi 
ad ora di nona, prima fu passato vespro, e tutto 

Dante e Siena: amore-odio
di Marco Bussagli



46

3  Sulla Battaglia di Montaperti: D. Balestracci, La bat-
taglia di Montaperti, Roma-Bari 2017.

4  Inferno, X, v. 85. Tutti i passi della Divina Comme-
dia sono tratti dalla seguente edizione: G. Scartazzini (a 

cura di), La Divina Commedia, Milano 1914. 
5  Ibidem. Per la storia del duomo di Firenze e, in parti-

colare, i progetti di facciata: F. Pomarici, La prima facciata 
di Santa Maria del Fiore. Viella, Roma 2004. 

stesso che ci spiega come mai sia arrivata fino 
alle sue orecchie la notizia di quella tragedia di 
cui non avrebbe dovuto sapere nulla, giacché  
quando aveva avuto luogo, lui non era ancora 
nato. Il fatto è, spiega il poeta, che il dramma 
era stato di così ampia portata per Firenze che, 
a distanza di lustri, si pregava ancora nel duo-
mo di Santa Reparata, visto che solo nel 1296 
Arnolfo pose mano al cantiere di Santa Maria 
del Fiore. Dovevano essere state le orecchie 
di un Dante ancora bambino (entro il 1269, 
quando i Fiorentini colsero la vittoria a Col-
le Val d’Elsa) che avevano sentito le «orazion» 
recitate nel «nostro tempio»5. Perciò, il risenti-
mento nei confronti di Siena non doveva essere 
di poco conto e, infatti, l’accusa a Farinata degli 
Uberti che, come si sa, è l’interlocutore con cui, 
qui, l’autore scambia i versi appena riportati, è 
quella di essere stato lui la causa della rovina di 
Firenze. Cacciato dal governo dei guelfi, fuori 
della città dell’Arno come ghibellino, Farinata 

L’odiata Siena: Dante e Montaperti. 
Tutto quanto detto, sebbene esiguo, deli-

nea un Dante assiduo frequentatore di Siena. 
Il che è sufficiente per giustificare, nella Divi-
na Commedia, la molteplicità dei riferimenti 
alla città toscana e ai suoi personaggi; al di là 
dell’inevitabile conoscenza di quella che doveva 
considerarsi una delle grandi potenze politiche 
dell’epoca. Addirittura rivale della sua Firenze 
che, come ben sapeva l’Alighieri, da quella era 
stata battuta nella piana di Montaperti3. Cer-
tamente, il poeta non aveva partecipato alla 
battaglia del 4 settembre 1260 perché il grande 
poeta sarebbe nato, se si tiene conto dei mesi, 
poco meno di cinque anni più tardi. Tuttavia, 
sono i suoi due versi che, ben più di un trat-
tato di Storia, hanno eternato quella vicenda, 
nonché la disperazione dell’autore e della cit-
tà gigliata: «Lo strazio e il grande scempio che 
fece l’Arbia colorata in rosso, / tali orazion fa far 
nel nostro tempio.»4. A parlare, infatti, è Dante 

2. Veduta di Monteriggioni. 



47

6  Inferno, X, vv. 89-93. 
7  Ecco il riferimento storico all’ipotesi della distruzio-

ne: G. Villani, Nova Cronica, VI, 81, ed. Giovanni Villani, 
Nuova Cronica, a cura di G. Porta, Parma 1990, p. 165.

8  Sul Governo dei Nove: M. Ascheri, Ambrogio Lo-
renzetti e Siena nel suo tempo, Nuova Immagine ed. Siena 
2018.

male conoscente contra il detto messer Farina-
ta, e sua progenia e lignaggio.»7. 

Or fu giammai gente sì vana come la  
Sanese?

Bisogna, però, subito dire che lo scenario 
intorno a Dante mutò rapidamente, prima di 
tutto a Firenze, dove venne firmata nel 1280 la 
pace tra guelfi e ghibellini e, a Siena, sette anni 
più tardi, s’insediò il governo dei Nove di stam-
po filo-fiorentino8. Tutto questo pose le pre-
messe per la nascita nel cuore del poeta di un 
sentimento d’interesse, di ammirazione e anche 
d’ironico stupore nei confronti della senesità. 
Vale, infatti, la pena di ricordare la celebre frase 
che, di fatto, è divenuta lo stigma di una città 

si rifugiò a Siena, allora ghibellina anch’essa. 
Nel poema, naturalmente, il condottiero si giu-
stifica e dice: «“A ciò non fui io sol” disse “né 
certo / senza cagion con gli altri sarei mosso. 
/ Ma fu’ io sol colà dove sofferto / fu per cia-
scun di tórre via Fiorenza, / colui che la difesi 
a viso aperto.”»6. Fu lui, infatti, ad opporsi alla 
proposta fatta dai vincitori di raderla al suolo 
e di distruggerla completamente. Lo racconta 
con dovizia di particolari nella sua Nova Cro-
nica, Giovanni Villani, che scrive: «… messer 
Farinata, e il suo gran seguito, e come parte 
ghibellina se ne potea partire, e avere discordia, 
sì si rimase, e intesono ad altro; sicché per uno 
buono uomo cittadino scampò la nostra città 
di Firenze da tanta furia, distruggimento, mina. 
Ma poi il detto popolo di Firenze ne fu ingrato, 

3. Gustave Dorè, I giganti del pozzo infernale, Tav. LXV, Canto XXXI, ed. Hachette, Parigi 1861.



48

9  Ecco i versi: «Però che, come in su la cerchia ton-
da / Monteriggion di torri si corona, / Così la proda che 
il pozzo circonda, / Torreggiavan di mezza la persona / 
Gli orribili giganti, cui minaccia / Giove dal cielo ancora, 
quando tuona.» (Inferno, XXXI, 40-45). Il verso che dà il 
titolo al paragrafo sta in: Inferno, XXIX, 122.

10  Sulla Visio Tnugdali: A. Magnani, Il cavaliere irlan-
dese all’Inferno (con testo latino e traduzione), Sellerio, 
Palermo 1996.

11  Ecco la terzina: «Ed io dissi al poeta: “Or fu giam-
mai / Gente sì vana come la Sanese? / Certo non la Fran-
cesca sì d’assai”. /Onde l’altro lebbroso, che m’intese, 
/ Rispose al detto mio: “Tra’ mene Stricca /  Che seppe 
far le temperate spese; / E Niccolò, che la costuma ricca 

/ Del garofano prima discoperse / Nell’orto, dove tal seme 
s’appicca; / E tra’ ne la brigata, in che disperse / Caccia 
d’Ascian la vigna e la gran fronda, / E l’Abbagliato il suo 
senno proferse.”» (Inferno, XXIX, 121- 132). 

12  Su Stricca si veda: ed. G. Scartazzini, p. 291, n. 
125. Si veda pure: R. Piattoli, s.v. Stricca, in Enciclopedia 
Dantesca, Istituto dell’Enciclopedia Italiana Treccani, IV, 
Roma 1970, p. 274.

13  Per il rapporto animali-diavolo: M. Centini, Le bestie 
del Diavolo. Gli animali e la stregoneria tra fonti e folklore, 
Rusconi, Milano 1998. Ecco i versi completi: «”…Sì vedrai 
ch’io son l’ombra di Capocchio, / che falsai li metalli con 
l’alchìmia; / E te dee ricordar, se ben t’adocchio, / Com’io 
fui di natura buona scimia.”» (Inferno, XXIX, 136- 139). 

Bolgia, poi, ci sono vari dannati, attanagliati 
dalla lebbra, con cui il poeta va a scambiare 
battute e ad interloquire. Fra loro, alcuni sono 
senesi, rampolli delle famiglie dei Salimbeni o 
dei Bonsignori, secondo le diverse ipotesi rico-
struttive, che facevano parte della cosiddetta 
«costuma ricca», ossia della brigata godereccia 
che spendeva soldi in donne e piaceri della gola, 
a cominciare da Stricca. Non si sa bene quale 
sia lo Stricca a cui si riferisce Dante: se l’espo-
nente della famiglia Salimbeni che fu Potestà di 
Bologna nel 1276, oppure quello de’ Tolomei, 
un noto frate gaudente documentato a Siena 
poco meno di vent’anni dopo12. Quale che sia, 
a citare questo personaggio è un altro senese bi-
slacco, condannato anche lui alla lebbra infer-
nale che, tuttavia, non ha potuto togliergli l’ar-
guzia e l’ironia: Capocchio, l’alchimista. È lui 
stesso che si presenta, con altri versi immortali 
che lo sanno qualificare, con un sottile gioco di 
rimandi, «di natura buona scimia»; ovvero imi-
tatore del mondo, ma con un’implicazione ma-
ligna, essendo la scimmia uno degli animali dal 
simbolismo demoniaco13. Nonostante tutto, 
però, il sentimento di Dante non riesce a essere 
così completamente negativo. A cominciare dal 
sarcasmo di Capocchio da Siena che ironizza 
sulla vanità dei suoi stessi concittadini per pro-
seguire con la citazione di Albero da Siena, uno 
dei ricconi della città che fu fra i finanziatori 
del Banco della famiglia Buonsignori a quella, 
fatta dall’alchimista Griffolino d’Arezzo, di un 
altro facoltoso senese Bartolomeo Folcacchie-
ri, soprannominato l’Abbagliato, fratello del 
rimatore Folcacchiero certo noto a Dante per 
frequentazioni poetiche, quella che emerge dal 
consesso della senesità è un’atmosfera venata di 

(e di una civiltà, perché di civiltà senese si può 
senz’altro parlare), con la quale l’autore si chie-
de: «Or fu giammai gente sì vana come la Sa-
nese?». Il contesto nel quale si svolge il dialogo 
con Virgilio, com’è noto, è quello della Bolgia 
dei falsari, nell’ottavo cerchio dell’Inferno, su-
bito prima del Pozzo dei Giganti, dove ci sarà 
un altro riferimento al territorio senese, questa 
volta esaltante e monumentale, sebbene terri-
ficante, con il paragone fra i giganti infernali e 
le torri di Monteriggioni. Anche qui si dimo-
stra l’ambivalenza del sentimento di Dante che 
ammira la possanza dell’architettura senese, ma 
nello stesso tempo, istituisce il raffronto con 
«gli orribili giganti» dell’inferno9. Nella discesa 
verso le insondabili profondità del male, il poe-
ta colloca sul baratro ghiacciato del Lago Coci-
to (da ricondurre alla tradizione medievale alla 
Visio Tnugdali) il freddo della falsità, in tutte 
le sue declinazioni, prima di calarsi nell’abisso 
del tradimento che lo condurrà a Lucifero, il 
primo a disertare Dio ribellandosi a Lui e la-
sciando le schiere angeliche in cambio di quelle 
demoniache da Satana stesso derivate10. Così, 
un attimo prima di tuffarsi nel buio della vo-
ragine infernale il pensiero del poeta corre ai 
Senesi, ma non immediatamente per il peccato 
della falsità: la prima sua riflessione è sulla va-
nità che della prima può considerarsi, per certi 
versi, una variante. Un vizio (capitale) che i Se-
nesi hanno, evidentemente, in forma endemica 
e che Dante considera per antonomasia a loro 
carico, salvo poi ridimensionarne la portata a 
paragone di quella dei Francesi: «Certo non la 
Francesca sì d’assai!»11. È interessante notare 
che, anche in questo caso, quando parla di Sie-
na, Dante lo fa in prima persona. Nella decima 



49

14 Ecco i versi di Dante dedicati a Lano da Siena, 
suicida: «Quel dinanzi: “Ora accorri, accorri, morte!”./ 
E l’altro, cui pareva tardar troppo, / Gridava: “Lano, sì 
non furo accorte / Le gambe tue a le giostre dal Toppo!”.» 
(Inferno, XIII, 118-121). Sulla battaglia di Pieve al Toppo, 
imboscata degli Aretini ai danni dei Senesi: G. Cheru-
bini, s.v. Pieve al Toppo, in Enciclopedia Dantesca, Istitu-
to dell’Enciclopedia Italiana Treccani, IV, Roma 1970, 
p. 189. Si veda pure: R. Piattoli, s.v. Lano, ivi, II, Roma 
1970, pp. 115-118. Per i personaggi della «costuma ric-
ca»: ed. G. Scartazzini, pp. 291-292, n. 128.

15  Ecco i versi: « Eran li cittadin miei presso a Colle / 
In campo giunti coi loro avversari,  / Ed io pregava Dio di 
quel ch’ei volle. / Rotti fur quivi, e volti negli amari / Passi 

di fuga; e veggendo la caccia, / Letiza presi a tutte altre di-
spari; / Tanto ch’io volsi in su l’ardita faccia, / Gridando a 
Dio: ‘Omai più non ti temo!’ / Come fa ol merlo per poca 
bonaccia.» (Purgatorio, XIII, 115-123). Si veda pure: M. 
Santagata, Le donne di Dante, il Mulino, Bologna 2021, 
pp. 60-72.

16  Ecco i versi di Dante: «...ed ancor non sarebbe / Lo 
mio dover per penitenza, scemo, / Se ciò non fosse, ch’a 
memoria m’ebbe / Pier Pettinagno in sue sante orazioni, / 
A cui di me per caritate increbbe.» (Purgatorio, XIII, 125-
129). 

17  R. Manselli, s.v. Pier Pettinaio, in Enciclopedia Dan-
tesca, Istituto della Enciclopedia Italiana Treccani, IV, 
Roma 1970, p. 178-182.

versi del poeta, si rivela motivo di ulteriore go-
dimento15. Ciò non toglie che Sapia sia stata 
una donna caritatevole e di gran cuore nei con-
fronti dei poveri e dei bisognosi. Fondò, infatti, 
nel 1274, un ospizio per i pellegrini, sulla via 
Francigena, riattando il maniero di quel Casti-
glionalto che un tempo fu governato dal mari-
to Ghinibaldo Saracini, scomparso cinque anni 
prima. Fatto che, sebbene non citato nel poe-
ma, viene dato per implicito e di sicuro giustifi-
ca il ricordo della donna da parte del beato Pier 
Pettinaio, anche lui senese (di Campi, oggi fra-
zione di Castelnuovo Berardenga, nel Chianti), 
secondo quanto rivela lei stessa pochi versi più 
avanti. Spiega, infatti, che se non fosse stato lui 
a ricordarla nelle sue «sante orazioni», non si 
sarebbe certo ritrovata qui nel luogo dell’espia-
zione e della speranza che è il Purgatorio, ma 
di certo, al contrario, l’avrebbero ghermita le 
fiamme dell’inferno16. Elevato agli onori degli 
altari da Pio VII che lo creò beato, Pier Petti-
naio esercitava il commercio dei pettini per la 
tessitura della lana, ma la sua spinta spirituale 
lo condusse a Firenze come terziario france-
scano nella chiesa di Santa Croce, dove visse 
qualche tempo circondato dal rispetto e dalla 
venerazione di chi lo conobbe, come il mistico 
piemontese Ubertino da Casale che lo ricorda 
nel prologo del suo Arbor vitae crucifixae Jesu, 
dove lo descrive come «uomo pieno di Dio». 
Non per nulla, subito dopo la sua scomparsa 
(1289), la Repubblica senese stabilì una ricor-
renza annuale per celebrarlo17. Era Sapia la so-
rella di Ildebrandino, padre di Provenzano, un 
altro dei Senesi a cui Dante dedica i suoi versi e 
la sua attenzione. Il poeta, infatti, evoca la figu-
ra del condottiero senese, che si fregiò del titolo 

umorismo, ma pure segnata dalla tragedia. È il 
caso di Arcolano da Squarcia di Riccolfo Maco-
ni, meglio noto come Lano da Siena che, come 
ricorda Dante, perse la vita nella battaglia di 
Pieve al Toppo, volontariamente, per porre fine 
a un’esistenza che, ormai, sarebbe stata piena di 
stenti all’indomani del totale sperpero delle ric-
chezze di famiglia14. Allora, i Senesi gente vana, 
responsabili della sconfitta di Firenze a Monta-
perti, di sicuro all’inferno, ma – potremmo dire 
– con simpatia. Del resto il poeta incontrando 
altri senesi, altrettanto variegati, nel prosieguo 
del viaggio ultraterreno, che è argomento della 
Divina Commedia, conferma il suo empatico 
sentire nei confronti di Siena e dei suoi abitanti. 

Gli altri senesi della Commedia. 
A Dante è ben chiaro che la dimensione se-

nese è evidentemente tutt’altro che ‘solo’ infer-
nale. In questo senso, forse, la figura di Sapia 
Salvani, incontrata fra gli invidiosi che popola-
no la Seconda Cornice del Purgatorio, è emble-
matica. La nobildonna, moglie del Signore di 
Castiglionalto, un maniero nei pressi Monte-
riggioni, riuscì addirittura a pregare per la scon-
fitta di Siena nella battaglia di Colle Val d’Elsa, 
combattuta fra il 16 e il 17 giugno del 1269, 
dove i Fiorentini vendicarono l’onta di Mon-
taperti. A muoverla fu forse l’invidia per suo 
nipote Provenzano (di cui si dirà più avanti), 
condottiero di grande valore che in quell’occa-
sione perse la vita. Certo è che il suo livore, al 
limite della follia, la trascinò nella gioia incon-
tenibile per la sconfitta dei suoi concittadini e 
nella predizione del poco successo del porto di 
Talamone come approdo commerciale che, dai 



50

18  La frase completa di Cennino Cennini è: «Rimutò 
l’arte del dipingere di greco in latino, e ridusse al mo-
derno; et ebbe l’arte più compiuta ch’avesse mai più nes-
suno.». C. Cennini, Il libro dell’arte, I, 25. Il testo è del 
1398 circa. Un’edizione recente è: Cennino Cennini,  Il 
Libro dell’arte della pittura: il manoscritto della Biblioteca 
nazionale centrale di Firenze, con integrazioni dal Codice 
riccardiano, a cura di A. P. Torresi; prefazione di F. Car-
dini; postfazione di G. Viganò, Ferrara 2004. Ecco i ver-
si di Dante: «Credette Cimabue ne la pittura / Tener lo 
campo, ed ora ha Giotto il grido, / Sì che la fama di colui 
è oscura.» (Purgatorio, XI, 94-96).  

19  Sul grande senese: M. Puppo, s.v. Sallvani, Proven-
zano, in Enciclopedia Dantesca, Istituto della Enciclopedia 
Italiana Treccani, IV, Roma 1970, pp. 350-354. Si veda 
pure: R. Mucciareli, s.v. Salvani, Provenzano, in Dizio-
nario Biografico degli Italiani, Istituto della Enciclopedia 

Italiana Treccani, LXXXIX, Roma 2017, pp. 112-118.  
Ecco i versi di Dante: «“Quando viveva più glorioso”, dis-
se, / “Liberamente nel Campo di Siena, / Ogni vergogna 
deposta, s’affisse; / E lì, per trar l’amico suo di pena, / Che 
sostenea ne la prigion di Carlo, / Si condusse a tremar per 
ogne vena. / Più non dirò, e scuro so che parlo; / Ma poco 
tempo andrà, che ‘ tuoi vicini / Faranno sì che tu potrai 
chiosarlo. / Quest’opera li tolse quei confini”». (Purgato-
rio, XI, 133-142).

20  Ecco i versi completi: «Qui vi era l’Aretin che da 
le braccia / fiere di Ghin di Tacco ebbe la morte.» (Pur-
gatorio, VI, 13-14. Sulla figura del brigante, si veda: R. 
Piattolo, s.v. Ghino di Tacco, in Enciclopedia Dantesca, Isti-
tuto della Enciclopedia Italiana Treccani, III, Roma 1970, 
p. 118. Si veda pure il commento dell’edizione citata:  
ed. G. Scartazzini, p. 402.

personaggi di riconosciuta santità e, nel con-
tempo, briganti, falsari o figure anomale come 
Ghino di Tacco. Signore di Torrita, nato nei 
pressi di Sinalunga, di nobili origini, governava 
abusivamente il Monte Amiata dalla rocca di 
Radicofani e condizionava il passaggio, lungo 
la Francigena, delle merci, delle carovane e dei 
pellegrini verso Roma. A suo modo esercitava 
la giustizia e l’equanimità, combattendo i conti 
di Santa Fiora e le ingiustizie che potevano pa-
rarglisi dinanzi. Ne ricorda Boccaccio la gene-
rosità quando, catturato il ricco abate di Cluny, 
invece di ucciderlo e depredarlo, lo curò, gli 
impose una benefica dieta, e lo lasciò prosegui-
re verso San Pietro dove l’attendeva Bonifacio 
VIII. Il che gli fruttò la protezione dell’abate 
e il riavvicinamento alla Chiesa di Roma che 
ne tollerò la presenza nominandolo Cavaliere 
di San Giovanni, con tanto di prioria. Anche 
nei versi di Dante che lo ricorda per aver ucci-
so il giureconsulto e podestà Benincasa da La-
terina, che aveva condannato a morte il padre 
del brigante, si scorge un senso di ammirazione 
con quel «Ghin di Tacco» «dalle braccia fiere»20. 
Infine, l’elenco dei Senesi evocati da Dante non 
sarebbe completo se non si ricordasse Pia de’ 
Tolomei che ‘abita’ il quinto canto del Purga-
torio, eternata nei celeberrimi versi che ci piace 
citare perché in due solo potenti frasi, il poeta 
riesce a segnare l’alfa e l’omega della parabola 
umana di questa donna sfortunata, vittima di 
un marito violento ed egoista, allora podestà 
di Volterra: «”Ricorditi di me che son la Pia! / 
Siena mi fe’; disfecemi Maremma: / Sàlsi colui 

di dominus quando raggiunse l’apice del potere 
nella sua città, ben due volte sempre nell’ambi-
to della Seconda Cantica. Ne parla per prima 
proprio Sapia nel passo che abbiamo ricordato 
e, poi, Oderisi da Gubbio miniatore vissuto a 
Bologna, ma attivo anche a Roma per la Cu-
ria papale e la relativa Biblioteca Apostolica. È 
Dante che lo riconosce e il pittore ripercorre 
le vicende artistiche del suo tempo leggendo-
le come esempi morali dell’inutilità della fama 
che passa di mano in mano come quando ri-
corda che il nome del grande Cimabue finì per 
essere offuscato da quello del suo umile ma ge-
niale allievo che, come avrebbe scritto Cennino 
Cennini, “volse la pittura di greco in latino”: 
Giotto di Bondone18. In quest’ottica, ma que-
sta volta senza implicazioni di tipo artistico, 
Oderisio riporta la vicenda di Provenzano che 
riuscì per carità a purgare se stesso e la sua su-
perbia. Ormai all’apice del potere, Provenzano 
(che, per un miracolo voluto dalla Vergine nella 
chiesa da lui dedicatale, avrebbe dato il nome 
al Palio che ne avrebbe celebrato la ricorrenza) 
si ridusse a chiedere l’elemosina in Piazza del 
Campo. Il motivo era più che nobile: raccoglie-
re i soldi per il riscatto di un amico (forse un 
certo Vinea o Vinca) ingiustamente imprigio-
nato da re Carlo I d’Angiò che, per liberarlo, 
pretendeva diecimila fiorini19. Tutto questo per 
dire che Dante non faceva fatica a riconosce-
re la varia natura dei Senesi, con un senso di 
ammirazione e di repulsione che spesso s’in-
trecciavano insieme. Del resto, al di là dei fatti 
politici di cui si è detto, la città aveva espresso 



51

21  S. Pagani, «Ricorditi di me». Pia de’ Malavolti e Nello 
de’ Pannocchieschi (Purg. 5, 130-136), in Italianistica: Ri-
vista di letteratura italiana, 44, 2 «Nel suo profondo». Mi-
scellanea di Studi Danteschi (1265-2015), maggio-agosto 
2015, pp. 131-148. Si veda pure:  A, Lisini, G. Bianchi 
Bandinelli, La Pia dantesca, Accademia per le Arti e per le 

lettere, Stabilimento Grafico Combattenti, Siena I939, in 
particolare pp. 3-4.  S. Saffiotti Bernardi, s.v. Pannocchie-
chi, Nello, in Enciclopedia Dantesca, Istituto della Enciclo-
pedia Italiana Treccani, IV, Roma 1970, p. 154. Si veda 
infine il commento dell’edizione citata: G. Scartazzini, 
cit., p. 400.

mente, fra il quarto e il mezzo secolo prima. 
Certo, è implicito che Pier Pettinaio fosse in 
Paradiso, ma la sua figura viene ricordata nel 
Purgatorio per le note vicende di Sapia Salvani. 
In ogni caso, poco traspare la religiosità senese 
che pure era già ampiamente dimostrata da fi-
gure celebri come Sant’Ansano o San Savino, 
protettori della città che, sebbene non nati a 
Siena, a quella sono strettamente legati e quel-
la bene rappresentavano nella cultura religiosa 
dell’epoca. Tuttavia, posto che Dante abbia vo-
luto fare così sofisticati distinguo sul luogo di 
nascita dei vari Santi, altrettanto non potrebbe 

che inanellata pria, / Disposando, m’avea con 
la sua gemma”.». Di nobile lignaggio, la gio-
vane sposa venne condotta nel castello avito di 
Pietra, proprietà del consorte Nello de’ Pannoc-
chieschi, e lì rinchiusa fino a morire. I versi del 
poeta, per bocca della donna, non fanno scon-
ti al carnefice che sa bene quali siano state le 
sue responsabilità («Salsi colui che inanellata 
pria») e quanto grande sia stata la sua perfidia. 
La tradizione identifica la Pia dantesca con una 
nobildonna della famiglia Tolomei, ma uno 
studio recente, che è necessario citare qui, sulla 
base di una plausibile documentazione, la con-
sidera della schiatta dei Malavolti, la famiglia 
cui appartenne, nel XVII secolo, uno dei più 
grandi studiosi della storia di Siena. Dal nostro 
punto di vista poco cambia, però, perché il rife-
rimento alla città della balzana rimane intatto. 
Vale, però, la pena precisare, seguendo lo studio 
di Serena Pagani, a sua volta basato sulle va-
rie ricerche di Lisini e Bianchi Bandinelli, che 
Pia Malavolti andò prima in sposa a Tollo degli 
Alberti, Signore di Prata di Maremma, mercé 
la procura di Nello de’ Pannocchieschi che poi 
avrebbe impalmato la dama alla morte del pri-
mo marito. Sarebbe questo il senso ulteriore del 
verso dantesco: «inanellata pria». Dopo essersi 
invaghito della bella Margherita degli Aldo-
brandeschi (che poi, infatti, sposò) Nello, come 
si è già detto, chiuse la consorte nel maniero di 
famiglia, di fatto, condannandola a morire di 
stenti21. Per questo, Dante la colloca nel Pur-
gatorio fra i neghittosi, ossia fra coloro che non 
sono stati in grado di reagire alla loro sorte. 

Senesi in Paradiso.
Non ci sono Senesi in Paradiso, ma – per 

paradosso – non è del tutto colpa di Dante, vi-
sto che figure imprescindibili come Santa Cate-
rina da Siena e San Bernardino non si erano an-
cora affacciate sul crinale della Storia. La prima 
nasce nel 1347 e il secondo nel 1380, quando 
il poema era già stato scritto ormai, rispettiva- 4. La spada di San Galgano a Montesiepi.



52 5. San Galgano e Don Stefano monaco, tavoletta di Biccherna, 1320, Siena, Archivio di Stato, n. 11.



53

22  Sulla tavoletta di Biccherna: AA.VV., Le Biccherne. 
Tavole dipinte delle Magistrature senesi (secoli XIII-XVII), 
(Le Monnier, Firenze), Roma 1984, pp. 78-79. Su San 
Galgano: F. Cardini, Leggenda di santo Galgano confessore, 
Cantagalli, Siena 1982. Si veda pure: A. Conti, M. Ian-
naccone,  La spada e la roccia. San Galgano, la storia, le 
leggende, Sugarco, Milano 2007.

23  Per il testo della Cronaca di Tura del Grasso che 
riferisce di quest’episodio del 9 giugno 1311, si veda: G. 
Cattaeno, E. Baccheschi (a cura di), L’opera completa di 
Duccio, «Classici dell’Arte, 60», Rizzoli, Milano 1972, p. 
84. Si veda pure: L. Bellosi, s.v. Duccio di Buoninsegna, in 
Enciclopedia dell’Arte Medievale, Istituto della Enciclope-

dia Italiana Treccani, V, Roma 1994, pp. 746-748. 
24  Sul Palazzo Pubblico: A. Cairola, E. Carli, Il Palaz-

zo Pubblico di Siena, Editalia, Roma 1963. Si veda pure: 
M. Civai, Il palazzo pubblico e il museo civico di Siena, 
Editore Betti, Siena 1999. Sull’affresco e le implicazioni 
politiche dei Nove: M. Ascheri, La Siena del ‘Buon Go-
verno’ (1287-1355), in M. Ascheri - S. Adorni Bracces (a 
cura di), Politica e cultura nelle Repubbliche italiane dal 
Medioevo all’età moderna: Firenze - Genova - Lucca - Siena 
- Venezia, Roma 2001, pp. 81-107.

25  E. Carli, Il Duomo di Siena, Sagep Editrice, Genova 
1979. 

profondo rispetto per la preziosa pala. I poveri 
ricevettero molte elemosine e noi pregammo la 
Santa Madre di Dio, nostra patrona, affinché 
nella sua infinita misericordia preservasse la no-
stra città di Siena dalle sfortune, dai traditori e 
dai nemici.». Pertanto, il poeta avrebbe avuto 
modo d’inserire ben più di un riferimento a 
Siena nella terza cantica del suo straordinario 
poema23. Cosa che puntualmente non avven-
ne. Si tratta, perciò, a mio avviso, di un silen-
zio voluto, se non addirittura colpevole. In un 
certo senso, parrebbe implicita la dichiarazione 
che la simpatia per i Senesi e la loro città non 
poteva andare oltre il limite di una contenuta 
ammirazione, che ponesse sullo stesso piano 
pregi e difetti. Infatti, segnalare esempi d’eccel-
lenza morale come le figure dei Santi, avreb-
be potuto far pendere la bilancia dalla parte di 
una definitiva ‘assoluzione’ dell’odiata Siena. 
Sicuramente Dante è attratto dalla città della 
balzana e dai suoi abitanti, dalla sua grandezza 
e dalla sua bellezza, anche se quella che si pre-
sentava ai suoi occhi non era certo quella che 
oggi conosciamo noi. Il Palazzo Pubblico, per 
esempio, non era ancora stato edificato nelle 
forme attuali e se la ricostruzione cronologica 
che abbiamo proposto per la sua visita fosse 
corretta, il cantiere che avrebbe portato a com-
pimento l’attuale progetto, iniziato nel 1297, 
era stato appena cominciato o sull’orlo di prin-
cipiare24. Diverso il discorso per il Duomo che, 
nelle sue parti generale – inclusa la cupola e la 
sua sfera di rame, realizzata da Rosso Padellaio, 
e collocata nel 1263, sulla cima della costruzio-
ne – era di fatto completato25. Anche se, della 
meravigliosa facciata in ‘merletto’ di marmo, 
solo la parte inferiore era stata ultimata verso il 

dirsi di San Galgano, che era nato a Chiusdi-
no. La sua vita di cavaliere e la sua spada infissa 
nella roccia di Montesiepi avevano portato nel 
1195, a quattordici anni dalla morte, al proces-
so di canonizzazione. In quegli stessi anni, la 
sua vicenda aveva, di fatto, ispirato tanto il po-
eta francese Chrètien de Troyes, quanto quello 
tedesco Wolfram von Eschenbach che avevano 
esemplato i personaggi rispettivamente di Per-
ceval e Parzifal sulla figura del cavaliere sene-
se. Anche l’immagine del Santo appare ormai 
codificata, se in una tavoletta di Biccherna del 
1320 (AS, Siena, n. 11), appare appoggiato alla 
spada infissa nella roccia mentre Don Stefano, 
monaco di San Galgano gli s’inginocchia da-
vanti in segno di adorazione22. Di tutto que-
sto, Dante non fa menzione. Il che sembrereb-
be configurarsi più come una scelta che come 
un’innocente dimenticanza. Pare difficile, per 
esempio, che alle orecchie del sommo poeta 
non siano giunte notizie di quel capolavoro che 
è la Maestà di Duccio di Boninsegna, portata 
solennemente in Duomo sulle spalle dei fedeli 
nel 1311, ovverosia un anno prima che l’Ali-
ghieri ultimasse di scrivere il Purgatorio. Abbia-
mo addirittura la dichiarazione di un testimone 
oculare che ci lascia questo resoconto: «Ed il 
giorno che [la Maestà] fu portata nella catte-
drale, tutte le botteghe rimasero chiuse e il ve-
scovo guidò una lunga fila di preti e monaci in 
solenne processione. Erano accompagnati dagli 
ufficiali del comune e da tutta la gente; tutti 
i cittadini importanti di Siena circondavano la 
pala con i ceri nelle mani, e donne e bambini li 
seguivano umilmente. Accompagnarono la pala 
tra i suoni delle campane attraverso la Piazza 
del Campo fino all’interno della cattedrale con 



54

spendaccioni senesi dei quali s’è già detto: «Ma 
s’io vedessi qui l’anima trista / di Guido o d’A-
lessandro o di lor frate, / per Fonte Branda non 
darei la vista.»28 Del resto, la sorgente senese 
compare dall’XI secolo e assunse forme gotiche 
simili alle attuali dalla metà del XIII secolo che, 
quindi, Dante poté verosimilmente vedere29. È 
importante riflettere su questi temi, anche le-
gati all’aspetto che doveva avere Siena all’epoca 
delle visite di Dante, per tentare di comprende-
re quanto grande dovesse essere l’influenza del-
la città sulla sensibilità del poeta e quale fosse 
la scelta dell’Alighieri nella costruzione dei suoi 
versi divenuti – oggi si direbbe con un neologi-
smo pseudo-tecnologico –, ‘virali’. I contadini 
sapevano a memoria la Divina Commedia, ma 
non per averla letta, quanto per averla ascoltata. 
Il che significa che molto del mondo di allora, 
dopo Dante, finì per essere visto con gli occhi 
di Dante. Perciò anche l’idea di Siena, giusta o 
sbagliata che fosse, aderì a quello che il sommo 
poeta aveva evocato con la potenza della sua 
arte, tanto da condizionare perfino i Senesi che 
finirono per percepirsi in qualche modo con gli 
stessi occhi del Fiorentino. 

1297, mentre del rimanente doveva essere an-
cora a vista l’apparecchio murario26. Allo stesso 
modo, Fonte Gaia non poteva esserci. Non solo 
perché il rifacimento da parte di Tito Sarrocchi 
nel 1859 (poi sostituite da altre copie nove-
centesche) riprendeva le forme del capolavoro 
di Jacopo della Quercia (o addirittura “della 
Fonte”, proprio dal monumento) realizzato fra 
il 1409 e il 1419, i cui resti sono oggi conser-
vati nel Museo di Santa Maria della Scala; ma 
perché all’epoca di Dante, nel Campo di Siena, 
non arrivava ancora la conduttura di alimen-
tazione. Spiega, infatti, Orlando Malavolti nel 
suo Dell’Historia di Siena: «Si condusse l’anno 
seguente, che fu il 1343, il primo di Giugno 
l’acqua tirata per acquidotti sotterranei di luo-
ghi assai lontani alla Città, nella Fonte di Piazza 
di Siena, detta Fonte Gaia…». Dunque Dante 
non avrebbe potuto vederla27. Al contrario, for-
se, nella Commedia, c’è un riferimento a Fonte 
Branda. Sebbene lo Scartazzini non consideri 
i versi che stiamo per citare come un preciso 
cenno alla sorgente senese, per la gran parte 
della critica, invece, il rimando s’inquadra bene 
con la suggestione della vacuità della brigata di 

6. Duccio di Buoninsegna, Maestà, 1308-1311, tavola centrale, particolare, Siena, Museo dell’Opera del Duomo.

26  Sulla storia della facciata: Idem, pp. 19-20. Si veda 
pure: M. Lorenzoni (a cura di), La facciata del Duomo di 
Siena: iconografia, stile, indagini storiche e scientifiche, Ci-
nisello Balsamo, Silvana Editoriale, 2007.

27  O. Malavolti, Dell’Historia di Siena, Marchetti, Ve-
netia 1599, rist. anast. Forni Editore, Bologna 1968, p. 
102b. Su Fonte Gaia, si veda pure: F. Bargagli Petrucci, 

Le Fonti di Siena e i loro acquedotti. Notizie storiche dalle 
origini al MDLV, I, Periccioli,  Siena 1974, pp. 209-243. 

28  Inferno, XXX, 76-78. Per l’opinione contraria all’i-
dentificazione con la fonte senese: ed. G. Scartazzini, p. 
299, n. 78. 

29  Su Fonte Branda: F. Bargagli Petrucci, op. cit., I, 
pp. 179-209. 



55

fra il 1338 e il 1339 (cioè diciotto anni dopo 
la scomparsa di Dante), nonché del messag-
gio di propaganda implicito (è scontato che i 
committenti Signori Nove, s’identificassero col 
Buon Governo), rimane evidente che le allegorie 
dantesche filtrassero fra le immagini degli affre-
schi. Prima di tutto, i vizi e le virtù che, sebbe-
ne pescassero nel comune sentire della società 
di allora, oltre che nella dimensione teologica e 
religiosa dell’epoca, riflettevano le convinzioni 
dantesche sul carattere dei Senesi. Non sembra, 
infatti, un caso che sulla destra, accanto della fi-
gura della «Tyrannides» (la cui dentatura ferina 
sfoggia un esplicito mesiodens, ossia l’incisivo 
centrale che, come ho dimostrato altrove, rap-
presenta il male) aleggi l’allegoria della «Vana-
gloria» tutta intenta a guardarsi allo specchio, 
vestita a festa e con in mano una palma che, 
tuttavia, appare rinseccolita. La scoperta allu-
sione pare proprio ai versi che abbiamo esami-
nato qualche pagina addietro: «Or fu giammai 
gente sì vana come la Sanese?». In basso, poi, 
sulla destra, seduta accanto alla terribile figura 
centrale, troviamo quella «Fraus» che forse allu-

L’idea di Siena, Dante e i Lorenzetti. 
Un esempio monumentale di questa nostra 

convinzione, ovvero del fatto che i Senesi stessi 
avessero inforcato ‘occhiali danteschi’ per guar-
dare a se stessi, può essere individuato nel ciclo 
lorenzettiano del Palazzo Pubblico. L’immagine 
di Siena che emerge dalla lettura dei versi di 
Dante, infatti, è quella di una città ricca di luci 
ed ombre, popolata da uomini e donne capa-
ci di essere vicini alla santità, al delirio o alla 
perfidia più profonda. Caratteri venati di ma-
linconia e d’ironia, in un rincorrersi di contrad-
dizioni che aumentano il fascino di un luogo 
che pare segnato dai colori del proprio blasone, 
dove si contrappongono il bianco e il nero. Ma-
nifesto di questo contrasto estremo è senz’altro 
costituito – come s’è detto – dagli splendidi af-
freschi di Ambrogio Lorenzetti, dove, già altri 
hanno individuato riferimenti danteschi. Non 
ci sono, naturalmente, i personaggi che popo-
lano la Divina Commedia e che abbiamo sin 
qui incontrato. Tuttavia, al di là dell’indubbio 
monito morale cui volevano alludere i Signori 
Nove che commissionarono il ciclo realizzato 

7. Veduta di Fontebranda.



56

30  Sugli affreschi: A. Cairola, E. Carli, op. cit., pp. 
119-182. Sulla figura della Divisio: p. 129. Si veda pure: 
M. Bussagli, S. Bottai, Le allegorie, «I Grandi Temi del-
la Pittura, 27», De Agostini, Novara 2006, pp. 18-19. Si 
noti che sullo scudo dell’allegoria della Guerra si può leg-
gere la scritta BRAGUE il cui significato è incerto. Cer-
tamente La Brague è un fiume costiero francese, oggi nel 
dipartimento delle Alpi Marittime, nella regione Proven-
za-Alpi-Costa Azzurra, che sfocia nel Mar Mediterraneo. 
Potrebbe essere stato citato come rimando all’idea di con-
fine e di contrasto con altri popoli e dunque, come mo-
tivo di guerra per la conquista di un territorio. Tuttavia, 

la parola è utilizzata per indicare un indumento intimo 
e pertanto potrebbero esserci implicazioni di scherno. Il 
termine indica anche le corregge per reggere armi pesanti 
come le catapulte ed evitare spostamenti nel corso delle 
operazioni militari. Altri significati sono moderni. Per il 
tema del mesiodens: M. Bussagli, I denti di Michelangelo. 
Un caso iconografico, Medusa, Milano 2014. 

31  Sul tema della danza in relazione ai temi danteschi: 
F. Ciabattoni, Coreografie dantesche, in AA. VV., Dante e 
l’Arte. Dante e la danza, Universitat Autònoma de Barce-
lona Institut d’Estudis Medievals, Bellaterra, Barcellona 
2017, pp. 18-20. 

e provvida confusione, nella quale si anima: «…
alcuna general festa de’ Sanesi (…) e altre cose 
assai v’avvenissero da dover tirare altrui a veder-
si, sì come balli di vaghe donne e giuochi molti 
di giovani…». Scene che non sono distanti da 
quelle che Lorenzetti rappresenta con il grup-
po di fanciulle che danzano, di cui si è scritto 
anche recentemente. Infatti la danza muliebre 
giocosa e casta rientrava perfettamente nelle at-
tività lecite di una città fiorente, tanto è vero 
che la ritroviamo anche nel celebre affresco di 
Andrea di Bonaiuto nel Cappellone degli Spa-
gnoli, dove, però, la scena si tinge di un chiaro 
valore simbolico, giacché si svolge nel giardino 
d’amore31. Del resto, probabilmente, sia pure 
enfatizzando l’aspetto mistico, Dante s’ispira a 
tali scene quando descrive la danza delle anime 
o dei Santi in Purgatorio e in Paradiso. 

Conclusione. 
Al termine di questo breve e certamente in-

completo percorso, si può, tuttavia, giungere 
alla documentata conclusione che l’immagine 
di Siena proposta da Dante e articolata nella 
caleidoscopica visione del suo poema, finì per 
costituire il parametro di riferimento utilizzato 
per descrivere la natura stessa della città. Lo di-
mostra, per esempio, il fatto che la convinzione 
comune, come racconta Orlando Malavolti, a 
proposito della costruzione della «Piazza pub-
blica, che poi si domandò Piazza della Signoria» 
che vide nel 1347 la posa in opera dei mattoni, 
fosse che «da Dante fu nominata il Campo di 
Siena». Cosa assolutamente non vera perché già 
dall’antichità si utilizzava quella denominazio-

de alla falsificazione cantata, a proposito degli 
alchimisti senesi, nella Divina Commedia. Non 
basta, però, perché al di là di queste – a mio 
avviso – esplicite citazioni, c’è una figura che 
si mostra come vera e propria metafora visiva 
del carattere dei Senesi segnati dal contrasto 
che abbiamo fin qui evidenziato: la «Divisio». 
Si tratta, infatti, di una specifica aggiunta, vo-
luta certo dai committenti, e costituita da una 
figura vestita di una tunica per metà bianca e 
per metà nera su cui si possono leggere le scritte 
«SI» (nero su bianco) e «NO» (bianco su nero), 
che, riunite in uno stesso personaggio, alludo-
no anche alla “contraddizione”. La donna bran-
disce una sega da falegname e mima l’atto del 
dividere. L’immagine assume un carattere parti-
colare in quanto i colori della veste richiamano 
la balzana senese che, tuttavia, essendo posti 
in verticale, sembrano segnare il carattere della 
città, vale a dire proprio quello che Dante ha 
magistralmente tratteggiato nel corso del suo 
viaggio ultraterreno. Vicino c’è la figura della 
Guerra, senza scritta accanto, che con la spada 
in mano si atteggia in un gesto divisorio che 
prelude a un fendente30. In altre parole, vista la 
vicinanza delle tre allegorie, è come se si volesse 
dire che i ‘peccati’ dei Senesi sono quelli: vana-
gloria, aggressività e faziosità (vedi Sapia Sal-
vani). Del resto, anche nell’allegoria del Buon 
Governo possiamo trovare qualche allusione a 
quanto Dante ha vissuto, più che scritto. Il rife-
rimento è proprio al passo iniziale di Boccaccio 
che abbiamo citato in capo a questo breve con-
tributo. Con l’intento di descrivere la capacità 
di concentrazione del poeta, l’autore del Deca-
meron ci narra di una città viva, piena di allegria 



57
32  O. Malavolti, op. cit., p. 108b. Il riferimento al 

Campum Fori sta in F. Bargagli Petrucci, op. cit. I, p. 210.

8. Ambrogio Lorenzetti, Effetti del Buon Governo in città: fanciulle che danzano, 1338-1339,  affresco del Buon Governo, particolare, Siena, 
Palazzo Pubblico.

ne, ossia Campum Fori, che poi si trasformò nel-
la toponomastica medievale e moderna32. Quel 
che va sottolineato, però, non è l’imprecisione 
di Malavolti, quanto il radicarsi della tradizione 
che coinvolge il sommo poeta nella toponimia 
della città. Una città importante, viva, capace 
di essere artefice dei propri destini, che aveva 
condizionato non poco la storia di quell’epoca 
al punto di mettere nell’angolo la stessa Firen-
ze e di porne in discussione il predominio. Al 
tempo stesso una città contraddittoria, con fi-
gure di spicco come Pier Pettinaio, eccelso in 
santità, e altre vacue, strette fra i piaceri e l’in-

dolenza, come i rampolli della “costuma ricca”, 
dediti pure alla gola e al consumo delle costose 
spezie. Infine, una città segnata da personaggi 
che assommavano in sé queste contraddizio-
ni come Sapia Salvani, capace di sperare nella 
sconfitta dei concittadini e, nello stesso tempo, 
impegnare le proprie fortune a sostegno dei bi-
sognosi, oppure Ghino di Tacco, brigante e ma-
scalzone di nobile lignaggio, capace di generosa 
ospitalità e giustizia. Tutto questo e molto altro 
è Siena dalla quale, però, Dante non ha potuto 
distogliere i propri occhi.



1. A sinistra Via della Diana, a destra Via San Marco. In primo piano il pozzo fatto costruire dal card. Francesco Petrucci nel 1522 
davanti alla casa del cavallo, già cappella della Ss.ma Vergine del Rosario. (Foto di Marco Donatti). 



59

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

scherno, o di qualche particolare episodio sus-
sunto a elemento identificatore di una comu-
nità, e da qui si dipanano, poi,  racconti, aned-
doti, facezie. Per Dante, il rapporto fra i senesi 
e l’acqua e la tenace ricerca di essa in un suolo 
fra i più aridi della Toscana è la prova di una 
sfida all’impossibile. E chi sfida l’impossibile è 
un sognatore o/e uno sciocco. 

Ma proviamo a entrare “dentro” l’oggetto 
mentale dello scherno dantesco. Quale è stata 
la dimensione reale e realistica della ricerca del 
fiume nascosto? Su quali elementi ragionevo-
li si basavano i senesi che, secoli fa, raspavano 
sottoterra alla ricerca di un fiume? La risposta 
è semplice: su nessun elemento che non fosse 
congetturale o addirittura fantasioso. E, tutta-
via, è interessante notare che la formazione di 
questa storia non procede in maniera lineare, 
ma, al contrario, si snoda con un andamento 
che si riavvolge su se stesso.

Non si può dubitare che all’origine della po-
stulata esistenza di un fiume sotterraneo (al net-
to delle permanenze antropologiche  dell’acqua 
sotterranea come residuo del più vasto mito ar-
chetipico della Grande Madre che garantisce la 
vita tramite l’acqua) ci sia una tradizione di im-
maginario che traduce l’esistenza delle modeste 
vene che alimentano le antiche fonti etrusche e 
poi romane in un fiume che, “necessariamen-
te”, deve esserci e che se non si vede è perché, 
“evidentemente”, scorre  sotto terra. Non c’è da 
stupirsi del procedimento logico: all’epoca que-
sto tipo di percorso cognitivo è perfettamente 
coerente, e ad esso si adeguano i senesi. Con 
risultati modesti e deludenti.

Si trova l’acqua quando si scava nell’area nel-
la quale una via, da questo tentativo, prenderà 

Quanto deve averci davvero riso, Dante, di 
quei senesi che si arrabattavano come talpe per 
cercare l’acqua. Deve essercisi talmente diverti-
to da usare questo fatto per creare un supporto 
al blasone popolare che, ai suoi tempi, bollava 
i senesi: stupidi e vani sognatori. La carrella-
ta degli scrittori che davano di scemi a questa 
gente, infatti,  è lunga e va ben oltre Alighieri: 
lui potrebbe essere stato il “capostipite” (ma 
non è nemmeno detto che non abbia recepito 
una “communis opinio” già consolidata ai suoi 
tempi, quanto meno a Firenze), però sul suo 
solco si misero altri che usarono a man bassa il 
lemma “besso” (appunto: stupido) per definire 
i nostri antenati. Boccaccio e Filippo Villani si 
espressero in questa cifra adottata, dal primo, in 
funzione novellistica e, dal secondo, in quella 
storico-cronachistica; Giovanni Sercambi (e lui 
era lucchese) ci si adeguò e, nel Quattrocento, 
si profusero a dar di scemi ai senesi i relativa-
mente meno noti Matteo Franco (1448-1494) 
e il pistoiese Antonio Cammelli (conosciuto in 
letteratura proprio con il soprannome di Il Pi-
stoia, che vive fra il 1436 e il 1502) e i ben più 
celebri  Burchiello e Pulci.

Non è questo il solo caso di blasone popo-
lare recepito nel poema dell’Alighieri, sia ben 
chiaro: nelle sue pagine ce n’è per tutti. Per are-
tini,  pisani, pistoiesi,  bolognesi (e pensare che, 
nel complesso, loro gli erano anche abbastanza 
simpatici), casentinesi e, ovviamente, per gli 
stessi suoi concittadini fiorentini, vituperati 
quanto, e forse anche più, degli altri.

Un blasone popolare ha necessità di “pezze 
d’appoggio” giustificative, e queste, in genere, 
nascono dalla enfatizzazione di qualche eviden-
te e conclamata caratteristica dell’oggetto dello 

L’acqua degli sciocchi sognatori.
Siena, la Diana e Dante Alighieri
di Duccio Balestracci



60

bracci e trovaron un ramo piccolo del fiume, 
donde che lo sboccaron nel pozzo; era già tra-
monto il sole e partironsi. La mattina tornando 
all’opera trovaro l’acqua essere abbondante so-
pra il ponte et era buonissima”.

Al di là del dettagliato racconto, non si sa-
prebbe dire da dove desunto, ma quasi sicu-
ramente frutto di narrazione fantasiosa o di 
tradizione orale, ci sono in tutta questa storia 
almeno un paio di elementi improbabili.

Il primo: l’ordine de Carmelitani nasce in 
Galilea dopo la prima Crociata, ma in Occi-
dente questi religiosi ci arrivano solo nel XIII 

secolo, in concomitanza con la perdita dei ter-
ritori, riconquistati dai musulmani. 

Il secondo: il convento del Carmine, nel 
luogo nel quale lo conosciamo ancor oggi, è un 
insediamento della metà del XIII secolo che ha 
inglobato la precedente chiesa di San Niccolò. 

Che a fine XII secolo ci sia stata una co-
munità (improbabilmente carmelitana) attrice 

poi la designazione odonomastica di via della 
Diana, dietro l’attuale edificio che ospitava il 
convento del Carmine, anche se su questo ten-
tativo si intrecciano fatti veri e superfetazioni 
fantasiose.  Le cronache di Giovanni Bisdomi-
ni, di Sigismondo Tizio e di Curzio Patrizi (le 
notizie di tutte le quali sono sempre da sotto-
porre ad un rigorosissimo vaglio euristico) rac-
contano che i frati del Carmine avrebbero in-
trapreso un tentativo in questo senso nel 1176 
con un parziale successo. “Li frati di S. Maria 
del Carmine – si legge, infatti, nella cronaca del 
Bisdomini riportata da Fabio Bargagli Petrucci 
nel suo “Le fonti di Siena e i loro acquedot-

ti” – havendo disagio d’acqua et havendo noti-
zia della vena di Diana sotto Castelvecchio, la 
quale rigava sotto terra pel loro orto et haveva 
uscita in Tressa, deliberarono farne un pozzo, 
donde si cavaron, a canto all’orto,  più di ottan-
ta braccia [circa 40 metri] e non trovaro mai la 
vena eccetto che alle 60 braccia trovaron la terra 
acquidosa in poco luogo verso la via di Marem-
ma, donde che feronvi un ponte al pari della 
detta acquidosa terra et a traverso scavaron sei 

2. Tratto di Via della Diana.



61

già chominciato a scavare”.

Questo non vuol dire che la Diana non sia 
stata, nel frattempo, cercata. 

Nell’agosto del 1295, in Consiglio Genera-
le viene presentata la mozione per liquidare la 
somma di 70 lire all’Operaio (il soprintenden-
te) di Santa Maria della Scala (l’ente cui ven-
gono appaltati i lavori pubblici), il quale aveva 
sostenuto tale spesa per scavare e cercare l’acqua 
della Diana, così come già in passato si era fat-
to, per mandato dei signori Nove.

La delibera viene approvata con 169 voti a 

favore, ma i 38 scettici che votano “no”, ancor-
ché minoranza, sono eloquente indizio che non 
tutti sono convinti di questa caccia al tesoro.

Né hanno torto. In una di queste occasioni 
(questa stessa? Un’altra?) i risultati sono tragi-
comici. Gli emendamenti e le aggiunte agli sta-
tuti, redatti fra il 1291 e il 1329, riportano un 
episodio che potrebbe (potrebbe) essere quello 
che ha dato materia allo sberleffo di Dante il 

dell’iniziativa è alquanto discutibile. E’ molto 
più probabile, invece, che l’episodio narrato 
con dovizia di particolari dagli eruditi sia rife-
ribile ad un episodio che vede, questo sì, prota-
gonisti i frati del Carmine, ma nel 1328 e con 
una storia di contesto molto meno fantasiosa. 

In quest’ anno, infatti, i carmelitani che ave-
vano cominciato l’opera di scavo di un pozzo 
almeno due anni prima, chiedono al Comune 
una sovvenzione per portare a termine l’opera. 
E il finanziamento viene concesso, come si evin-
ce dalle carte di Biccherna alla data del 13 apri-
le, ma della Diana non c’è alcun cenno: strano 

se almeno una vena di essa fosse stata captata. 
La motivazione di spesa (riportata in una noti-
zia siglata “Al” nella “Miscellanea Storica Sene-
se” del 1896, alle pp. 184-185), infatti, recita 
semplicemente che si concede la somma, non 
trascurabile, di cinquanta lire “al convento de’ 
frati di Santa Maria del Charmelo del convento 
di Siena per convertire nel uopera, fazzione et 
spedizione [completamento] d’uno loro pozzo, 

3. Tratto di Via della Diana.



62

Non per questo, tuttavia, il mito della Dia-
na muore: tutt’altro. Con un percorso circola-
re, ritorna, infatti, alla sua casella di partenza, 
quella del racconto orale, del sentito dire, del 
“si è sempre saputo che”, contigua a quella della 
favola. 

Bartolomeo Benvoglienti (che vive nel XV 
secolo: muore nel 1486) non ha dubbi: la sta-
tua che sarebbe stata ritrovata a Siena nel 1345 
(che avrebbe avuto la “firma” di Lisippo; poi 
collocata sulla fonte del Campo; quindi accu-
sata di essere stata causa della peste e perciò 
condannata a essere fatta a pezzi e, in stato di 
detriti, seppellita in territorio fiorentino, che 
portasse male a loro; in realtà al suo posto an-
cora nel 1357 quando, davvero, questa volta, il 
Consiglio Generale decide di rimuoverla per-
ché impudica, e che non si sa che fine abbia fat-
to; che questa storia, se l’avesse saputa Dante, 
altro che di “vani” avrebbe dato ai senesi: come 
minimo di stupidi da esposizione nazionale), 
la statua ritrovata, si diceva, per Benvoglienti 
era senz’altro una raffigurazione di Diana (qua-
si certamente, invece, si tratta di una Venere 
Anadiomene) e la tesi è recepita e fatta propria 
da quell’altro amabile arruffastorie che è Sigi-
smondo Tizio (1458-1528) il quale riporta la 
vicenda commentando che gli antichi avevano 
evidentemente reso omaggio alla dea che aveva 
dato il nome al fiume sotterraneo, quello che 
avevano dovuto rinunciare a cercare non perché 
non ci fosse, ma perché l’acqua era troppo in 
profondità per farla salire in superficie (“aqua, 
nimium profunda, superne usquam evadere 
posset”). Del resto, il Benvoglienti aveva por-
tato una prova “solida” dell’esistenza del fiume: 
io stesso – scrive – ho sentito dire che circa 
trent’anni fa è morto un uomo che asseriva di 
aver fatto opere di escavazione, insieme ad al-
tri, per conto del Comune, e che aveva sentito 
molto vicino il rumore di acqua che scorreva. 
Non so perché – aggiunge – l’opera non sia sta-
ta portata a termine, e ignoro in quale posto sia 
stata fatta questa scoperta, ma sospetto che, co-

quale avrebbe potuto (questa è una possibilità 
del tutto reale) aver avuto notizia della sfortu-
nata ricerca del fiume misterioso. Si legge, in-
fatti, in questo documento che il Comune si 
impegna a risarcire le monache del monastero 
del Poggio di Vico “prope Senas” per il danno 
da loro subìto durante i lavori “pro inveniendo 
aquam que vocabatur Diana”, perché si era sca-
vato sotto l’edificio, in corrispondenza dell’al-
tare della chiesa, ad una profondità di circa 15 
metri, tanto che la struttura aveva collassato e 
minacciava il crollo. Non basta: il materiale di 
scavo era stato immagazzinato nella chiesa stes-
sa che era risultata così riempita di terra fino al 
tetto, tanto che una tavola dipinta della Ma-
donna era caduta e si era spezzata a metà.

Effettivamente, Dante o non Dante, chi 
aveva diretto i lavori non si era dimostrato 
granché sagace e, più che di “vano”, ci sarebbe 
stato da dargli di incompetente.

Né il sarcasmo di Dante servì, comunque, 
da dissuasore nei confronti della fiducia nell’e-
sistenza del fiume nascosto: nel 1305 si allaga-
no le prigioni del Comune e i governanti non 
hanno dubbi e pagano 18 lire e 6 soldi a Gio-
vanni di Guido “pro evacuanda Diana”. Non 
si vedeva, forse nemmeno esisteva, ma faceva 
danni quel fiume.

Col passare del tempo, comunque, la fi-
ducia nell’acqua nascosta sembra decisamente 
scemare, via via che ci addentra nel Trecento. 
Si pensa a soluzioni meno “vane”, come quella, 
ancora duecentesca, dell’adduzione dell’acqua 
della Merse, un progetto difficilmente realiz-
zabile, ma non perché fantasioso, bensì per le 
oggettive  difficoltà orografiche del paesaggio 
alle quali non potevano sopperire le conoscen-
ze tecnico-idrauliche dell’epoca. E soprattutto 
si comincia a pensare all’escavazione della rete 
dei bottini che non va a cercare nessun fiume 
misterioso, ma, più realisticamente (anche se 
l’impresa è comunque titanica), a intercettare le 
vene  sotterranee in direzione nord dove la pre-
senza di acqua è un po’ meno avara che altrove.



63

usciti (e anche tale disegno, se avesse fatto in 
tempo a conoscerlo, sarebbe costato ai senesi 
danteschi sberleffi a non finire), ma, in questo 
caso, avevano potuto lasciare la firma della loro 
irrinunciabile attitudine a pensare in grande: 
un “facciatone” incompiuto, di rara suggestio-
ne e bellezza, ricordo perenne di una città che 
– sfottiture o meno – aveva sempre avuto lo 
sguardo “oltre”. 

Che fosse in alto verso il cielo sopra la cat-
tedrale, o in basso, verso le viscere del suo sot-
toterra.

munque, il fiume scorra sotto la città e si getti 
nella Tressa.

Sentito dire, asserito, sospettato.  L’immagi-
nazione, nel vivace Quattrocento senese, bussa 
di nuovo alle  porte della storia pretendendo 
attenzione.

I “vani” senesi non smettevano di sognare, 
ma, del resto, in questo XV secolo era ancor 
fresco un altro sogno in grande partorito dalle 
menti di questa gente: costruire la più grande 
cattedrale della Cristianità. Non c’erano ri-

4. Targa della via.



1. Ambrogio Lorenzetti, La Vanagloria, particolare dell’Allegoria del Cattivo Governo, Siena, Palazzo del Comune.



65

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Dante, La Divina Commedia, a cura di Tommaso Casini, Firenze 1957, p. 207.

con le unghie, usate come vere e proprie lame 
per liberarsi da quelle terribili croste.

Si tratta, ancora una volta, della (dura) leg-
ge del contrappasso. Quei peccatori hanno il-
luso, in vita, le proprie vittime, dando loro a 
credere di essere in grado di fabbricare, dal vile 
piombo, il prezioso oro.  Ma quella fatica, quel 
desiderio spasmodico di liberarsi dall’insoppor-
tabile dolore è vano, perché sono condannati 
per l’eternità: così come sulla terra sfiguraro-
no la realtà con le loro falsificazioni, così ora, 
nell’altro mondo, sono orrendamente sfigurati 
nel proprio corpo, oltre che preda di indicibile 
dolore.

I due dannati sono ‘latini’ e, spinto dalla 
sua guida, Dante chiede loro di rivelarsi: “di-
temi chi voi siete e di che genti/la vostra sconcia e 
fastidiosa pena/di palesarvi a me non vi spaven-
ti”  (Inf., XXXIX; 106-108). Ed ecco, allora, 
manifestarsi il primo: “Io fui d’Arezzo, e Albe-
ro da Siena,/ rispose l’un, mi fé mettere al foco/
ma quel per ch’io mori’ qui non mi mena (Inf. 
XXXIX, 109-111). Non dice il nome, solo la 
città, Arezzo, ma riferisce come morì: sul rogo, 
per volere di Albero da Siena.

Si tratta di Griffolino d’Arezzo, famo-
so alchimista che, come rivela lui stesso, non 
è qui per eresia, per aver promesso ad Albero 
da Siena, nobile e ricco senese, che gli avreb-
be insegnato i segreti del volo, facendone un 
nuovo Dedalo ma, appunto, per le sue pratiche 
trasmutatorie. Griffolino, “parlando a gioco”, 
aveva fatto credere al suo ingenuo interlocuto-
re, “ch’aveva vaghezza e senno poco”, di sapere 

Là dove la ministra de l’alto Sire punisce 
i falsator

Tra i passi della Commedia più significati-
vi per la storia e le tradizioni di Siena vanno 
sicuramente annoverati quelli del canto XXIX 
dell’Inferno nel quale compaiono i peccatori 
della X Bolgia, gli alchimisti, ma di una tipo-
logia particolare, come vedremo. In quel luogo 
di dolore Dante prova una terribile angoscia, 
udendo i lamenti dei dannati ivi rinchiusi: 
“Quando noi fummo in su l’ultima chiostra/di 
Malebolge, sì che i suoi conversi  /potean parere 
a la veduta nostra/lamenti saettaron me diversi/
che di pietà ferrati avean li strali;/ond’io li orecchi 
con le man copersi” (Inf., XXXIX, 40-45). Dan-
te e Virgilio scendono allora “in su l’ultima riva/
del lungo scoglio …”: ed è là “giù ver lo fondo” 
che “la ministra/de l’alto Sire infallibil giustizia /
punisce i falsator che qui registra” (Inf. XXXIX, 
55-57). 

Questi falsator, falsari, puniti dalla giustizia 
divina sono, appunto, gli alchimisti. “Qual so-
vra ’l ventre, e qual sovra le spalle/ l’un de l’altro 
giacea, e qual carpone/ si trasmutava per lo tristo 
calle” (Inf., XXXIX, 67-69): uno addosso all’al-
tro, sul ventre e sulle spalle, alcuni si muovo-
no, stentatamente, a carponi. Due di loro sono 
appoggiati l’uno all’altro “com’a scaldar si pog-
gia tegghia a tegghia” – ossia come quando “sul 
fornello della cucina s’accostano  l’una all’altra 
due teglie, perché si sostengano col vicendevole 
appoggio”1 - e sono letteralmente ricoperti  di 
croste e di scabbia. Provano un tremendo pru-
rito (pizzicor), tanto da grattarsi violentemente 

Saperi segreti “per l’alchimia che 
nel mondo usai”.
Griffolino, Capocchio e la vana 
gente sanese…
di Vinicio Serino



66

2 G. Devoto, Avviamento alla etimologia italiana, Mi-
lano 1979, p. 394.

3 Benevenuti de Rambaldis de Imola, Comentum super 
Dantis Aldigherii Comoediam, a cura di G. F. Lacaita, Vol. 
II, Barbera, Firenze 1887, p. 407.

4 Dante degli Allagheri, Comedia col commento di Ja-
copo della Lana bolognese, a cura di Luciano Scarabelli, 

Tipografia Regia, Bologna 1866, p. 460.
5 Arnolfo di Milano, Liber Gestorum Recentium, edi-

zione criticamente riveduta e traduzione di I. Scaravelli, 
Bologna 2000. 

6 L. Rocci, voce pathos, sta in Vocabolario Greco-Italia-
no, Città di Castello 1962.

pidità di Albero a proposito del quale, nota 
argutamente, “erat per naturam levissimus ad vo-
landum cum sua mente vanissima”3, per questo 
suo insistere affinchè Griffolino gli insegnasse i 
segreti del volo. Ma ”lo maestro”, racconta Ia-
copo della Lana, il primo chiosatore dell’intera 
Commedia, “pur li dicea di no, come persona 
che non sapea fare niente. Costui li prese tan-
to odio addosso, che ‘l padre predetto, cioè il 
vescovo, li informò una inquisizione addosso e 
fello ardere per patarino”4. Dante è più criptico 
sul rapporto che correva tra Albero ed il Vesco-
vo, limitandosi a dire che “l’avea per figliuolo” 
(Inf. XXIX, 117), potendosi intendere in que-
sto modo non una discendenza carnale ma una 
relazione, per così dire, devota.

Il riferimento all’eresia patarina che fa Iaco-
po va chiarito. Come è noto la Pataria – da cui, 
appunto, il nome patarino – fu un movimento, 
al tempo stesso politico e religioso, che si svi-
luppò a Milano intorno alla metà del secolo XI. 
E’ incerta l’etimologia della parola: qualcuno, 
come Arnolfo, presbitero e cronista delle vicen-
de milanesi dell’epoca, ha chiamato in causa 
il termine greco pathos5 qui non nel suo pri-
mo significato di esperienza, prova, ma come 
passione, perturbazione dell’animo6. Sembra 

come farlo “levar per l’aere a volo”(Inf. XXIX, 
112-113). Aveva quindi dato ad intendere, a 
quell’ingenuo credulone, di essere in possesso 
degli stessi poteri di un personaggio, legato al 
mondo oscuro della magia, molto più noto (e 
potente) di lui, Simone il Samaritano: il mago 
che, secondo alcuni testi apocrifi, avrebbe sfi-
dato San Pietro e San Paolo in una prova di 
levitazione. Prova che, nonostante l’aiuto di 
potenze diaboliche, si sarebbe conclusa con 
la caduta e la morte di Simone, dopo che gli 
Apostoli avevano rivolto la propria invocazione 
all’Altissimo. Dante lo colloca nella terza bolgia 
dell’ottavo cerchio dell’Inferno, dove sono pu-
niti, col corpo capovolto infisso in piccole bu-
che, coloro che acquistarono o cedettero beni 
di ordine spirituale: si tratta dei Simoniaci che 
proprio dal mago di Samaria, colui “che ten-
tò di comperare dai santi Pietro e Giovanni il 
dono dello Spirito Santo2, prendono il nome. 
“O Simon mago, o miseri seguaci/che le cose di 
Dio, che di bontate/deon essere spose, voi rapaci/
per oro e per argento adulterate,/or convien che 
per voi suoni la tromba, però che ne la terza bol-
gia state” (Inf., XIX, 1-6).

 Benvenuto da Imola, uno dei primi com-
mentatori della Commedia, sottolinea la stu-

2. Priamo della Quercia, Inferno, Canto XXIX, I falsari, Manoscritto Yates Thompson, British Library.



67

da, secondo che avvinghia” (Inf., V, 5-6). E “… 
quando l’anima mal nata/li vien dinanzi, tutta si 
confessa;/ e quel conoscitor delle peccata/vede qual 
loco d’inferno è da essa:/cignesi colla coda tante 
volte/quantunque gradi vuol che giù sia messa” 
(Inf., V. 7-12). Minosse, per così dire, comu-
nica col linguaggio del corpo: la coda di cui è 
dotato, avvolgendo il suo corpo, stabilisce, at-
traverso il numero delle “attorsioni”, quale cer-
chio attende l’anima dannata. Anche nel canto 
XXVII Dante descrive il giudizio, o meglio la 
quantificazione della pena stabilita da Minosse, 
attraverso le spire della sua (micidiale) coda: “A 

comunque molto più probabile la spiegazione 
offerta da Ludovico A. Muratori che evoca il 
milanese “patée”, ossia straccioni: il che rappre-
senta efficacemente il senso di quel movimento 
- probabilmente compostosi nel mercato degli 
stracci di Milano – che, in contrasto con la dif-
fusa corruzione dell’alto clero, mirava ad un 
ritorno ai valori della spiritualità cristiana e, al 
tempo stesso, ad affrancare il popolo e la na-
scente borghesia dal potere delle grandi gerar-
chie ecclesiastiche.  Per altro, a partire almeno 
dalla seconda metà del XIII secolo – appunto 
il tempo di Griffolino – il termine servirà per 
designare, in maniera generica, tutte le diverse 
forme di eresia.

La mancata ‘magia’ costò dunque molto 
cara a Griffolino, perché Albero, evidentemen-
te molto introdotto negli ambienti del potere 
senese – quell’“avea per figliuolo” all’epoca ve-
niva inteso in senso letterale, ossia che fosse 
proprio il figlio segreto del Vescovo – chiese ed 
ottenne la ‘giusta’ punizione per il crimine di 
pratiche magiche e, quindi, di intelligenza col 
demonio: il rogo. 

Alchimia, che Griffolino usò nel mondo

E’ appunto questa la causa della morte di 
quell’anima dannata, ossia la pena estrema 
comminata, in vita, a carico suo, la (presunta) 
eresia. Quello (scomodo) posto nella X bolgia 
dell’VIII cerchio dell’Inferno che ora occupa è 
però dovuto a ben altra ‘turpitudo’: “Ma nell’ul-
tima bolgia de le diece” – racconta ancora Grif-
folino – “me per alchimia che nel mondo usai/
dannò Minos, a cui fallar non lece” (Inf.XXIX, 
118-120). 

Come Omero, che nel canto XI dell’Odis-
sea pone nell’Ade “Minosse, lo splendido figlio 
di Zeus, /con scettro d’oro fare ai morti giustizia” 
(Canto XI, 568- 569), così anche Dante collo-
ca nell’Inferno quell’antico legislatore, signore 
di Creta. Che però non è più “lo splendido figlio 
di Zeus”, ma un demonio che risiede all’ingres-
so del secondo cerchio dell’Inferno – quello dei 
lussuriosi – e che “orribilmente … ringhia”.

Dante non ne descrive l’aspetto, anche se 
viene rappresentato solitamente con le fattezze 
umane, concentrando invece l’attenzione del 
lettore sulla coda di quel terribile giudice che 
“esamina le colpe nell’entrata/ giudica e man-

3. Gustave Dorè, I simoniaci Benevenuti de Rambaldis,  
ed. Hachette, Parigi 1861.

4. Gustave Dorè, Dante e Virgilio incontrano Sapia Salvani,  
ed. Hachette, Parigi 1861.



68
7 Cfr. J. Hillman, Saggio su Pan, Milano 1977. 8 A.G. Pernety, Dizionario mito ermetico, vol. I, Ge-

nova 1979, p.12.

alchimia, ma Dante aggiunge una espressione 
(sibillina?) che ci fa comprendere molto sul-
la sua mancanza terrena, ossia quella che nel 
mondo ‘usò’, cioè effettivamente praticò. Que-
sta alchimia non è però quella ‘vera’ perché, 
come dirà secoli dopo Dom Giuseppe Pernety, 
Benedettino e cappellano alla corte di Federico 
II di Prussia, nel suo “Dizionario mito-erme-
tico”, straordinario condensato di conoscenze 
ermetiche, tale “Scienza” è quella che “insegna” 
sì “a fare i metalli sulla terra”, ma solo “imitan-
do quasi per tutto il possibile le operazioni che 
la natura compie sotto terra”. La vera alchimia, 
dice ancora Pernety, “è la scienza e l’arte di fare 
una polvere fermentativa” che “trasmuta in oro 
i metalli imperfetti e serve di rimedio universa-
le a tutte le malattie dell’uomo, degli animali, 
delle piante”. All’opposto la falsa alchimia di-
strugge i metalli che impiega e la salute, giacchè 
“lavora su principi erronei e adopera per agente 
il tiranno e il distruttore della natura”. È quella 
trattata da ‘operatori’ “che lavorano seguendo i 
principi della chimica volgare, a cui attingono 
le innumerevoli sofistificazioni di tutti quegli 
impostori che, una volta rovinati, intendono 
rovinare gli altri”8. Sofisticazioni è la parola 
chiave per intendere ciò che vuole trasmettere 
Pernety: è la pratica di chi non ha alcun rispetto 
per quella antica e venerabile arte (o scienza?), 
ma che cerca solo di impossessarsi di qualche 
segreto con un unico scopo, quello di produrre 
oro, ovvero di dare ad intendere di conoscere 
il segreto della sua produzione, da vili metal-
li… E’ il caso di Griffolino, pagato con la per-
manenza, per l’eternità, nell’ultima chiostra di 
Malebolge.

Minòs mi portò; e quelli attorse/otto volte la coda 
al dosso duro;/e poi che per gran rabbia la si mor-
se,/disse: “Questi è d’i rei del fuoco furo”;/per ch’io 
là dove vedi son perduto/e sì vestito, andando, mi 
rancuro» (Inf. XXVII, 124-129). Ancora una 
volta Minosse è inflessibile e per Buonconte di 
Montefeltro, consigliere fraudolento, stabilisce 
la pena del fuoco eterno che sottrae l’anima 
dannata allo sguardo altrui. Ma fa di più, per 
la gran rabbia, si morde la coda, la componente 
più significante del suo corpo.

La coda, nella iconologia medievale, è per-
fettamente congeniale al demonio ed alle sue 
fattezze, come si può constatare, tra l’altro, da 
un’opera che Dante ebbe senz’altro modo di 
vedere, l’Inferno del Giudizio Universale di 
Coppo di Marcovaldo realizzato, tra il 1260 ed 
il 1270, per il “bel San Giovanni”.  Si tratta 
infatti, dai vari testi di demonologia giunti fino 
a noi, di un tipico attributo demoniaco tratto 
dalle fattezze del Dio Pan, dio dei pastori e delle 
greggi, metà uomo e metà animale: dalla sua 
testa spuntano corna caprine; ha il corpo villo-
so; le membra inferiori sono simili a quelle del 
caprone, come pure la coda… L’iconografia cri-
stiana del diavolo discende da questo antico dio 
dell’Arcadia7.  E proprio il riferimento alla coda 
si ritrova nel celebre adagio popolare, “purchè il 
diavolo non ci metta la coda”, espressione usata 
per auspicare che una ‘impresa’ pensata vada a 
buon fine al momento della sua attuazione, os-
sia che non trovi ostacoli imprevisti o, magari, 
appositamente suscitati da qualche ostile ‘forza 
negativa’.

A questo (tremendo) giudizio è stato sotto-
posto anche Griffolino condannato certo per 

5. La brigata spendereccia, Codex Altonensis, ex-bibliotheka Gymnasii Altonani.



69

tro compenso, di effettuare scavi – misurati in 
pertiche o canne – per ritrovare, appunto, il 
corso della mitica Diana: e, proprio conducen-
do questa inutile (vana) opera, avrebbero perso 
tutti i propri averi, cadendo in rovina…9

Se la frase di Sapia può essere suscettibile 
di molteplici interpretazioni, è comunque certo 
che anche i boni cives senenses fossero, all’epo-
ca, ben consapevoli della nomea loro assegnata, 
tanto che, meno di vent’anni dopo la morte del 
poeta, Ambrogio Lorenzetti rappresentava, nel-
la Sala della Pace del Palazzo Pubblico, tra i vari 
vizi a cui soggiacevano i suoi concittadini, la 
vanagloria: femmina, con lo sguardo perduto 
in uno specchio – evocazione ante litteram di 
quel ‘disturbo’ ben noto ai moderni psicanali-
sti come narcisismo -  mentre, con la sinistra, 
impugna una canna - simbolo della umana fra-
gilità – perchè, piegandosi ad ogni stormire di 
vento, rappresenta efficacemente la naturale in-
clinazione umana a soggiacere alle sirene delle 
tentazioni. 

 Al duro giudizio di Dante sulla vanità dei 
senesi, risponde “l’altro lebbroso”, il compagno 
di Griffolino che, con ironia, rievoca le impre-
se della Brigata spendereccia, una allegra ‘con-
fraternita’ composta da dodici rampolli della 
buona società: i quali, sul finire del XIII secolo, 
compirono una scelta di vita di segno opposto 
a quello di penitenti contriti che, all’epoca, ri-
fuggivano dalle passioni e dalla corruzione del 
mondo. Quei giovani, componenti della così 
detta Società della Consuma, misero allora in 
comune i rispettivi patrimoni; affittarono un 
palazzo che arredarono nel modo più lussuo-
so ed appagante; presero a condurre una vita 
di godimenti di ogni genere, in primo luogo 
alimentari. Giuseppe Rondoni riferisce come 
gli ‘spenderecci’ consumassero pasti leggendari, 
spesso a base di arrosti di fagiani e di capponi, 
cotti su di una base di chiodi di garofano10, una 
spezia all’epoca molto preziosa, alla quale, oltre 
a proprietà antisettiche, venivano anche attri-
buiti poteri magici11. Dilapidando in breve i 
rispettivi patrimoni…

Gente vana, vana scienza

Una volta apprese le ‘disavventure’ di Grif-
folino, Dante sbotta con quella celebre ‘battuta’ 
con cui spesso i toscani di altre contrade appel-
lano i senesi, “gente sì vana” che neppure “la 
francesca” – all’epoca considerata ‘vanissima’ 
- riesce ad eguagliare (Inf. XXIX, 122-123). Il 
tema della vanità senese ricorre in un altro cele-
bre passo del Purgatorio, il Canto XIII – quello 
che tratta degli invidiosi - nella parte dedicata a 
Sapia Salvani la nobildonna, sposa di Ghinibal-
do Saracini, che godeva mentre, nella battaglia 
di Colle di Val d’Elsa (A.D. 1269), l’esercito 
dei suoi concittadini, guidato dal nipote Pro-
venzano, soccombeva alle milizie fiorentine. 
Rivolgendosi a Dante, Sapia, pentitasi “in su lo 
stremo de la vita”, riconosce la gravità del pro-
prio peccato, l’invidia appunto: “Savia non fui, 
avvegna che Sapìa/fossi chiamata, e fui de li altrui 
danni/ più lieta assai che di ventura mia” (Purg., 
XIII, 109-111).

E, dopo aver appreso che Dante è mortale, 
e che è disposto “di là”, a muovere per lei “mor-
tal piedi”, ossia a ricordarla nel mondo dei vivi, 
ecco l’altro richiamo alla vanitas senese: “Tu li 
vedrai tra quella gente vana/ che spera in Tala-
mone, e perderagli/più di speranza che a trovar 
la Diana;/ ma più vi perderanno gli ammiragli” 
(Purg. XIII, 152-155). Il porto di Talamone, 
lo sbocco sul mar Mediterraneo, tanto ricer-
cato dalla Repubblica della Balzana, è una pia 
illusione come, d’altra parte, quella di trovare 
la Diana, il fiume sotterraneo che, secondo, la 
credenza popolare, doveva scorrere sotto le stra-
de ed i palazzi di Siena, ma che nessuno può, 
ragionevolmente, sperare di scoprire. Anzi, chi 
intenderà provarci, dice appunto Sapia, farà la 
fine degli “ammiragli”, destinati a morire sulle 
coste della Maremma perché colpiti dal morbo 
che, all’epoca, l’appestava, la malaria. Ma Ben-
venuto da Imola, facendo sua l’interpretazione 
di un senese ‘assai studioso’ di Dante, riferisce 
che quegli ‘ammiragli’ non erano comandanti 
di flotte quanto, più prosaicamente, appaltatori 
che convenivano, col Comune di Siena, con-

9 Benevenuti de Rambaldis de Imola, op. cit. p. 371; 
cfr. anche T. Casini, Commento a La Divina Commedia, 
p.353.

10 G. Rondoni, Tradizioni popolari e leggende di un 
comune medievale e del suo contado, Firenze 1886, p.45.

11 R.M. Suozzi, Dizionario delle erbe medicinali, Roma 
1995, pp.145-146.



70

 Colui che “seconda” Dante “contra i sanesi” 
(Inf. XXIX,133-134) è l’ombra di Capocchio 
che, dice, “falsai li metalli con alchimia/e ti dei 
ricordar, se ben t’adocchio,/com’io fui di natura 
buona scimia” (Inf. XXIX, 136 -139). Interes-
sante quanto osserva, al riguardo, l’Anonimo 
Fiorentino, ignoto autore di un commento in 
volgare alla Commedia, databile al primo de-
cennio del secolo XV e del quale “è sicurissima 
… la fiorentinità”12, che sottolinea le capacità 

6. Abu Musa Gabir Ibn Hayyan noto anche come Geber (721-
815), medico ed alchimista.

7. Tavola smeraldina da Amphitheatrum sapientiae aeternae di 
Heinrich Khunrath (1606).

12 F. Mazzoni, Anonimo fiorentino, sta in Enciclopedia 
Dantesca, Roma 1970.

13 F. Sabatini, V. Coletti, voce vano, sta in Dizionario 

imitatorie di Capocchio. Il quale era in grado 
di “contrafare ogni uomo che volea e ogni cosa” 
tanto efficacemente che “parea propriamente la 
cosa o l’uomo ch’egli contrafacea in ciascun atto”. 
Dopo di che, riferisce ancora l’Anonimo, “diessi 
nell’ultimo a contrafare i metalli, come egli facea 
gli uomini”. Una vera e propria scimmia, dun-
que anche se, come vedremo, questo termine, 
scimmia, appunto nell’universo degli alchimi-
sti ha un significato specifico molto diverso da 
quello corrente della imitazione goffa e malde-
stra. Proprio in forza dell’accusa di alchimia, 
Capocchio venne condannato al rogo, a Siena, 
il 15 agosto del 1293. Interessante quel “ti dei 
ricordar” che sembra alludere ad una conoscen-
za terrena con Dante, forse per comuni inte-
ressi nell’ambito dello studio della philosophia 
naturalis.

Sofisticazioni e sofisticatori
È probabile che non a caso Dante abbia de-

nunciato la vanità dei senesi nel cerchio degli 
alchimisti falsificatori. L’oro che questi ultimi 
hanno prodotto è … vano ossia, caratteristico 
“di ciò che è … privo di fondamento, inefficace, 
inutile, senza effetto…”13 perché, appunto, rea-
lizzato attraverso l’alchimia ‘sofistica’. Ben di-
versa da quella nobile arte che era la vera pratica 
trasmutatoria, l’alchimia ‘sofistica’ aveva lo sco-
po, tutto materiale, di cambiare il piombo in 
oro, per goderne i frutti di una vita fatta – come 
quella dei giovani della Consuma – solo di ap-
pagamento degli appetiti più bassi ed ignobili.

La vera alchimia era invece una autentica 
“disciplina spirituale”14 alla quale potevano es-
sere ammessi, come raccomandava Geber, l’al-
chimista arabo Ǧābiṛ ibn Ḥayyān, un miste-
rioso ‘operatore’ vissuto intorno al IX secolo e 
ritenuto autore della Summa perfectionis magi-
sterii, solo coloro che si fossero dimostrati degni 
di tanto onore. Geber – dietro il quale, forse, si 
celava il frate francescano Paolo di Taranto, vis-
suto nel XIII secolo e probabilmente non solo 
traduttore dell’opera –  così si rivolge a questi 
indegni che intendono (illecitamente) accostar-
si ai segreti di quella scienza: “E voi, figli della 

italiano, Firenze 1999.
14 C. Gilchrist, L’alchimia. Una scienza segreta, Milano 

1993, p. 82.



71

15 Citato da S. Hutin, La vita quotidiana degli alchimi-
sti nel Medioevo, Milano 1998, p. 100.

16 F. Jesi, voce Geber, sta in Enciclopedia UTET, vol. 
IX, Torino 1987.

17 Hutin, op. cit., p.101.

18 J. Le Goff, La civiltà dell’Occidente medievale, Tori-
no 1981, p.94.

19 M. Pereira (a cura di), Alchimia. I testi della tradizio-
ne occidentale, Milano 2006, p. 131.

concepibile come una “sacra filosofia”, ben di-
versa da quella che hanno praticato, mossi dal 
desiderio, iniquo - per ricorrere alla espressione 
di Geber - di vantaggi materiali, e comunque 
sempre a scapito di vittime ignare, Griffolino 
e Capocchio, giustamente ‘ricompensati’ dalla 
Superiore Giustizia Divina con l’eterna danna-
zione. Proprio perché la ‘scienza’ di cui si sono 
avvalsi, e che doveva servire a fabbricare l’oro, 
si è rivelata del tutto fallace, inconsistente, ap-
punto vana, sorta di ‘tombale categoria’.

Chi tendeva alla Grande Opera
Se questa interpretazione è plausibile, è al-

lora ipotizzabile che Dante non intendesse con-
dannare l’alchimia tout court, ma solo quella 
pseudoscienza deviante (malamente) utilizzata 
da malfattori imbroglioni ed incantatori. Chi 
era allora che, all’epoca in cui fu composta la 
Commedia, può essere legittimamente conside-
rato un fedele seguace di questa virtuosa scienza 
nel tempo in cui erano (infelicemente) vissuti 
Griffolino e Capocchio? L’elenco è (abbastan-
za) nutrito e passa, sostanzialmente, attraverso 
le austere mura di Abbazie e di Conventi: cosa 
abbastanza logica, d’altra parte, perché, ancora 
nel XIII secolo il sapere era, in larga misura, in 
mano ecclesiastica anche se,  con la nascita delle 
Universitates studiorum, comincerà a comporsi, 
grosso modo a partire dall’ultimo quarto del 
XII secolo, una cultura, se non laica nel modo 
in cui la intendiamo noi, quanto meno forte-
mente connotata per lo stretto rapporto con le 
(rinate) città e per la graduale liberazione dalla 
“influenza religiosa”18.

Dal mondo ecclesiastico medievale pro-
vengono dunque alcune dei maestri di alchi-
mia più importanti nella storia delle pratiche 
trasmutatorie, maestri che sicuramente aveva-
no attinto alle diverse traduzioni di testi ara-
bi –  largamente tributari, questi ultimi, dalla 
tradizione greco-egizia e bizantina – tra i quali 
si segnala il Libro dei segreti della creazione: “il 
presunto autore, Balinus, è stato identificato con 
Apollonio di Tyana”19, celebre filosofo pitagori-

iniquità, che avete cattive intenzioni, fuggite ben 
lontano da questa scienza, perché essa è vostra 
nemica e sarà certamente causa della vostra rovi-
na… la provvidenza divina non permetterà mai 
che voi godiate di questo dono  di Dio, che per voi 
è nascosto e che vi è vietato”15.

 Dice Furio Jesi che dall’opera di Geber – 
chiunque esso fosse – si manifestano in tutta la 
loro evidenza “le due soglie che l’alchimista deve 
superare secondo la tradizione”. Ossia in primis 
“la soglia spirituale della intensa meditazione 
sui paradossi espressi dal maestro” – alla quale 
l’allievo-apprendista era, rigorosamente, sot-
toposto – concernente le modalità con cui la 
natura genera i metalli, fino a “spezzare i limiti 
del puro pensiero”, perché la pratica è operativa 
e non contemplativa. In secundis va rigorosa-
mente scansata “la soglia etica della tentazione 
a strumentalizzare per scopi profani il frutto della 
ricerca”. Ovverosia è indispensabile non farsi 
travolgere dallo sciagurato auri desiderium, ro-
vina dell’Uomo…16 

Questa alchimia, quella vera, quella tradi-
zionale, sarebbe allora “una Sapienza divina mi-
rante al fine dei procurare ai suoi eletti la gloriosa 
possibilità di accedere a una rivelazione diretta 
del gioco delle leggi fondamentali della Creazio-
ne, che governano i diversi piani di realtà…”17 
L’alchimia è dunque, da questo punto di vista, 

8. Ritratto di Frate Elia da Cortona, co-
pia del XVIII secolo di una più antica.



72

20 Pereira, op.cit., p.131.
21 G. Villani, Nuova Cronica, a cura di G. Porta, Libro 

tredecimo, Parma 1991.

22 E. Kantorowicz, Federico II Imperatore, Milano 
2000, p. 502.

23 G. Barone, voce Elia di Assisi (da Cortona), in Fe-
derico II. Enciclopedia Fridericiana, Roma 2006, p. 508.

indovini: “Quell’altro che ne’ fianchi è così poco,/
Michele Scotto fu, che veramente/de le magiche 
frode seppe il gioco” (Inferno, XX, 115-117). 
Virgilio indica a Dante quel dotto che arricchì 
la corte federiciana, evidenziandone l’esilità del 
corpo che contrasta con la grandezza del suo 
sapere intorno alle scienze proibite. Ne ricono-
sce per altro il valore Giovanni Villani nella sua 
Cronica: “E bene difinì il grande filosofo maestro 
Michele Scotto quando fu domandato anticamen-
te della disposizione di Firenze chessi confa alla 
presente materia: disse in brieve motto in latino: 
“Non diu stabit stolida Florenzia florum; decidet 
in fetidum, disimulando vivet”. Ciò è in volgare: 
“Non lungo tempo la sciocca Firenze fiorirà; cadrà 
in luogo brutto, e disimulando vive”. Ben disse 
questa profezia alquanto dinanzi alla sconfitta di 
Monte Aperti”21. Un annuncio criptico dell’Ar-
bia colorata in rosso…

Un fedele dell’Imperatore anche alchimista

Alla corte di Federico c’è per altro un altro 
grande uomo di pensiero, un dotto francescano 
originario di Assisi ma successivamente trapian-
tato in Toscana, in quel di Cortona, amico e 
sodale dell’Imperatore: tanto amico da tentare, 
invano la riconciliazione tra Papato ed Impero, 
operazione che gli sarebbe costata la scomuni-
ca. Quell’uomo era frate Elia da Cortona, al se-
colo Elias Bonusbaro, uno dei più vicini a Frate 
Francesco, tanto da essere elevato, nel 1232, al 
rango di Ministro dei Frati Minori, per esse-
re poi deposto, sette anni dopo, dai suoi stessi 
confratelli che, dice il Kantorowicz, lo odiava-
no “come despota e tiranno”22. Si sa infatti che, 
per la conduzione dell’Ordine, impostò una 
politica accentratrice, scegliendo di persona i 
ministri provinciali e, soprattutto, favorendo 
l’ingresso di laici, scontrandosi così con le ‘ge-
rarchie’ interne all’Ordine stesso, “in gran parte 
chierici che – in accordo con la politica papale - 
miravano ad imprimere una netta accelerazione 
al processo di ‘clericalizzazione’ del francescane-
simo”23. Questa defenestrazione lo avrebbe in-
dotto a passare nel campo di Federico II, col 

co, considerato mago ed alchimista, vissuto nel 
I secolo . La traduzione in latino, col titolo ‘De 
secretis naturae’, è di Ugo di Santalla, forse un 
prete, certamente vissuto nella prima metà del 
XII secolo in Spagna (nella regione dell’Arago-
na). In quest’opera, “la prima per evidenza ed 
importanza”, viene ricostruita “l’intera cosmolo-
gia sulla base di un dinamismo di tipo alchemico 
operato dal calore che, separando le parti pure e 
sottili della materia da quelle dense e pesanti, dà 
vita alle sfere dei pianeti, ai pianeti e alla dimen-
sione spazio-temporale”20. Si tratta di una sorta 
di enciclopedia cosmologica, in cui è contenuta 
la prima (o una delle prime) versioni in lati-
no della celebre Tavola Smeraldina, misterioso 
testo sapienzale attribuito ad Ermete Mercurio 
Trismegisto, dio degli oroscopi, delle scienze 
alchemiche e di ogni sapere raffigurato, nella 
seconda metà del ‘400, in una delle tarsie  della 
Cattedrale di Siena, forse da Giovanni di Ste-
fano. La Tavola è stata definita definita “la più 
ingegnosa e completa allegoria della Grande 
Opera”. Notissimo il suo incipit, autentico te-
sto sacro delle discipline esoteriche occidentali: 
“E’ vero senza menzogna, certo e verissimo, che ciò 
che è in basso è come ciò che è in alto e ciò che è in 
alto è come ciò che è in basso per fare il miracolo 
della cosa unica”. 

 E’ presumibile che, dalla fine del XII seco-
lo in poi, la maggior parte del patrimonio di 
sapienza alchemica del mondo arabo fosse sta-
ta trasmessa all’occidente, tradotta in latino e, 
quindi, resa disponibile ad uso e consumo degli 
operatori della Res Publica Christiana. Su que-
ste basi si compone, nella prima metà del XIII 
secolo, alla corte di Federico II di Svevia – lo 
stupor mundi – una sorta di ‘accademia’ di dot-
ti operatori come Michele Scoto, sicuramente 
quello più celebre, autore, tra l’altro, di un Li-
ber introductorius - dove si ritrovano, insieme a 
temi di carattere alchemico, altri che hanno a 
che fare con magia ed astrologia - ed un prezio-
so Ars alkimie dedicato proprio alle diverse ope-
razioni trasmutatorie. Dante non lo tratta bene, 
perché lo confina nella IV Bolgia dell’VIII Cer-
chio, il luogo dove scontano la pena eterna gli 



73

24 D. Abulafia, Federico II. Un imperatore medievale, 
Torino 1993, pp. 264-265.

25 Dante, De Monarchia, in Opere, a cura di F. Chiap-
pelli, Milano, 1965.

26 M. Mazzoni, Sonetti alchemici di Frate Elia e Cecco 

d’Ascoli, San Gimignano 1930.
27 Cfr. anche A.M. Partini, Uno studio su Frate Elia e 

l’alchimia, in Savatore Attal (Soter), Frate Elia compagno 
di San Francesco, Roma 2016.

ce che aveva riportato da Bisanzio, quando si 
era recato alla corte dell’Imperatore d’Oriente 
in veste di ambasciatore per conto di Federico 
II. E proprio a Cortona morirà, nell’anno del 
Signore 1253, dopo essere stato riaccolto, quasi 
in articulo mortis, tra le braccia materne della 
Chiesa Romana.

Ed infine, Elia è anche noto come autore 
di opere alchemiche: a lui è attribuito il Lumen 
luminum, in sei libri, in cui si tratta di sostanze 
come allumi, sali e boraci; della trasmutazione; 
e persino della produzione di pietre preziose. 
Di lui o attribuiti a lui, ci sono pervenuti an-
che delle interessanti composizioni raccolte, in 
piena epoca fascista, nel 1930, dal senese Mario 
Mazzoni, insegnante e Direttore Didattico26. In 
questo piccolo, ma tutt’altro che banale lavoro, 
Mario Mazzoni presentava tra l’altro un sonet-
to attribuito ad Elia raccolto alla fine del ‘600 
da Ippolito Magnani, medico di tre papi, Filo-
sofo e maestro di chirurgia, e che si ritrova, con 
qualche variante, in un manoscritto (L.X.29 a 
foglio 142) conservato nella Biblioteca Comu-
nale di Siena. Si tratta di un vero proprio inno 
all’alchimia:

“Solvete i corpi in acqua e tutti dico
Voi che cercate di fare Sole e Luna
Delle due acque ne prenderete una

Quel che più vi piace e fate quel ch’io dico:
Datela a bere a quel vostro nemico

Senza darli a mangiare di cos’alcuna
Morto lo troverete in veste bruna

Dentro del corpo del Leone antico
Poi gli farete la sua sepoltura

Per intervallo tal, che si disfaccia
La polpa e l’ossa e ogni sua giuntura

Questo poi tanto fate che si faccia
Della terra acqua senza far dimora.

La pietra havrete e questo non vi spiaccia.
In un fornello si fa tutta l’arte

Con lento fuoco si dissolve e stilla
In cera,putrefà,calcina e fìssa,

Quivi s’uccider suscita te ipsum
Questa è la vera pietra, questa è essa”27.

quale avrebbe condiviso la scomunica lanciata, 
seppure non contestualmente, da Gregorio IX.  
D’altra parte, come nota Abulafia, l’accusa di 
eresia mossa a Federico II e respinta al mittente 
da Pier delle Vigne, spinse il partito imperiale a 
sostenere “quella corrente di pensiero secondo la 
quale la diocesi di san Pietro avrebbe dovuto tor-
nare alla povertà originaria, lasciando gli affanni 
del campo di battaglia al principe della pace in 
terra, l’imperatore romano”. Tesi questa, aggiun-
ge Abulafia, alla quale “non fu probabilmente 
estraneo… il controverso ministro dell’ordine dei 
francescani, Elia da Cortona”24. Alcuni decenni 
dopo Dante avrebbe composto il suo De Mo-
narchia dove, nel terzo libro, affronta, sposando 
posizioni non lontane da quelle di frate Elia, 
la spinosa questione dei due poteri: “Onde è fu 
di bisogno all’uomo”, dice appunto Dante, “di 
due direzioni, secondo i due fini; cioè del sommo 
Pontefice, il quale secondo le rivelazioni drizzas-
se la umana generazione alla felicità spirituale; 
e dello Imperadore, il quale secondo gli ammae-
stramenti filosofici alla temporale felicità drizzasse 
gli uomini”. E compito dell’Imperatore è quello 
di assicurare che “in questa abitazione mortale 
liberamente in pace si viva”. “E perché la dispo-
sizione di questo mondo séguita la disposizione 
delle celesti sfere; è necessario a questo, affinché gli 
universali ammaestramenti della pacifica libertà 
comodamente a’ luoghi ed a’ tempi si adattino, che 
questo terreno Imperadore sia da Colui spirato, il 
quale presenzialmente vede tutta la disposizione 
de’ cieli… Così adunque apparisce, che l’autori-
tà del temporale Monarca senza mezzo alcuno in 
esso discende dal Fonte della universale autori-
tà”25. Diego Quaglioni, storico del diritto me-
dievale, ha definito quello di Dante un esercizio 
raffinato di «utopia politica».

Elia, oltre che per la sua abilità di diploma-
tico, è anche noto come Operaio della Basili-
ca di Assisi: le stesse competenze le dimostrò a 
Cortona, dove si ritirò dopo che il suo progetto 
di riconciliazione tra i “due soli” venne meno 
e dove contribuirà alla costruzione della Chie-
sa - oltre che del Convento - di S. Francesco 
arricchendola di un frammento della Vera Cro-



74
28 Fulcanelli, Le dimore filosofali, vol. I, Roma 1973, 

pp.145-146.

cosmico. Qui, l’immenso; là il minuscolo. In am-
bedue queste estremità, lo stesso pensiero, lo stesso 
sforzo, una volontà simile nella sua relatività. Dio 
fa tutto dal nulla: crea. L’uomo prende una par-
ticella di questo tutto e la moltiplica: prolunga e 
continua. Così il microcosmo amplifica il macro-
cosmo… In alto Dio; in basso, l’uomo”28.

Capocchio, il falsator, è una scimmia, goffa 
e stonata: tutt’altro che ‘buona’, diversamente 
da come si presenta a Dante. La sua imitazione 
è fallace, indegna del vero alchimista che, come 
scrisse Heinrich Nolle, medico tedesco del Sei-
cento, seguace di Paracelso, è “uomo savio e pio;/ 
che ancora adora e ama il suo Creatore e implora 
il suo amore…” Capocchio non lo fu.

 Concludendo

“O voi che avete gl’intelletti sani /mirate la 
dottrina che s’asconde / dietro il velame delli versi 
strani!”(Inf. IX, 61-63 ).

La scimmia di Capocchio

Con riferimento, infine, alle (male) opera-
zioni alchemiche di Griffolino, è possibile che 
costui, aretino, anche per la notorietà acquisita, 
abbia saputo di frate Elia, assisiate e cortonese, 
e dei suoi “esercizi alchemici”, magari male in-
terpretandoli secondo i (cattivi) principi della 
alchimia sofistica? Difficile dirlo, anche se non 
del tutto improbabile. 

Come abbiamo già visto, il ‘sodale’ di Grif-
folino, Capocchio, che falsò “i metalli con l’al-
chimia” dice a Dante, di essere stato “di natura 
buona scimia”. Questo riferimento alla scimmia 
è molto significativo dal punto di vista dell’im-
maginario alchemico. Infatti, in un famoso 
trattato alchemico, l’Aurora  consurgens - un’o-
pera che interessò molto C.G. Jung e che viene 
attribuita a Tommaso d’Aquino, per altro sen-
za alcuna prova specifica - è rappresentata una 
scimmia che suona un ‘violino’ dalla forma di 
aragosta (?). Sul ‘violino’ è posata un’aquila e 
l’archetto è un serpente. Si tratta di una sim-
bologia, connessa appunto con le operazioni 
trasmutatorie, di problematica interpretazione. 
La scimmia ha tre gambe, una di cavallo, una 
di pesce, una, che sembrerebbe umana, infila-
ta in un covone di grano ardente. Forse è una 
citazione dei quattro elementi secondo Empe-
docle, della terra (il serpente), dell’acqua (l’ara-
gosta), dell’aria (l’aquila), del fuoco (il covone 
che brucia tra le ossa di uno scheletro umano) 
da ‘trattare’ durante le diverse fasi dell’opus?  Il 
piede destro della scimmia poggia su un cranio.  
Accanto a lei un gufo (o una civetta?) suona 
uno strumento a fiato: è un  messaggio di mor-
te? Chi può dirlo?

 L’immagine della scimmia suonatrice sem-
bra una citazione dell’alchimia ‘sofistica’, pro-
pria del cattivo ‘operatore’: una brutta ‘melo-
dia’. Il più noto – e misterioso - ‘operatore” 
del XX secolo, Fulcanelli raccomanda che “… 
l’alchimista, nel suo paziente lavoro” sia “un fe-
dele imitatore della natura, la scimmia della cre-
azione, secondo la genuina espressione di parecchi 
maestri. Guidato dall’analogia, egli realizza in 
piccolo, con i suoi deboli mezzi ed in un ambito 
ristretto, ciò che Dio fece in grande nell’universo 

9. Aurora consurgens, La scimmia ‘suonatrice’.



7511 e 12. Targhe sulla facciata della casa della Consuma che riportano i versi della Commedia (Inferno, XXIX 130-132).

10. Siena, Casa detta “Consuma” della “Brigata Spendereccia”.



1. Stemma del podestà Guido III del Monte Santa Maria (Archivio di Stato di Siena, Biccherna, n. 12, 1321). 



77

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Ci si può concentrare sui saggi in L’arme segreta. 
Araldica e storia dell’arte nel Medioevo (secoli XIII-XV), a 
cura di M. Ferrari, introduzione di A. Savorelli, Firenze, 
Le Lettere, 2015 (Le vie della storia, 86). 

2 A. Savorelli, Contesti imprevedibili. Cavalieri di 
Francia a San Gimignano, ivi, pp. 47-62.

3 Cfr. M. Semeraro, Araldica dei principi angioini di 
Taranto: l’arma di Filippo I d’Angiò, in “Nobiltà. Rivista 
di Araldica, Genealogia, Ordini Cavallereschi”, 154, a. 
XXVII (2020), pp. 48-50. In realtà nell’affresco in que-
stione, che è poi quello riprodotto nell’immagine qui alle-
gata, i fiordalisi appaiono bianchi, cioè d’argento nel lin-
guaggio araldico, mentre il lambello si intravvede appena 
e il suo colore non è leggibile. Tuttavia si sa che tali dipinti 
furono oggetto nel corso dei secoli di vari rimaneggiamen-
ti e restauri, che spesso compromisero in modo sostanziale 
la conservazione dei disegni e dei colori, già danneggiati 
dal naturale trascorrere del tempo.

4 Si intende per ‘brisare’ la modifica dello stemma di 

un individuo che, non essendo il capofamiglia o il figlio 
maggiore, non ha diritto di fregiarsi dell’insegna familiare 
‘pura’ (cfr. M. Pastoureau, Traité d’héraldique, Paris, Pi-
card, 2008, 5^ edizione, p. 360).

5 Cfr. Carlo Martello d’Angiò, re d’Ungheria, in Di-
zionario Biografico degli Italiani, 20 (1977), a cura di I. 
Walter, ma soprattutto M. Schipa Carlo Martello Angioi-
no, in “Archivio storico per le province napoletane”, XIV 
(1889), pp. 17-33, 204-264, 432-458; XV (1890), pp. 
5-125, e Id., Un principe napoletano amico di Dante: Car-
lomartello d’Angiò, Napoli, I.T.E.A. Editrice, 1926. Pare 
che tale brisura, risalente al periodo in cui Carlo non ave-
va ancora assunto il titolo di re nominale di Ungheria, 
sia sconosciuta a coloro che si sono occupati di araldica 
angioina (cfr. Semeraro, Araldica dei principi angioini, p. 
52 nota 11.

6 R. Wolff, Visualizzazioni giuridiche su pergamena e 
in pietra. Gli stemmi dei podestà di Firenze, in L’arme segre-
ta, pp. 207-220.

me vaghi ricordi relativi al personaggio che 
Dante celebra nel canto VIII del Paradiso, ma 
più in là non mi sono spinto. 

Senonché, un saggio che tratta degli stemmi 
dei podestà di Firenze6 rinvia a un’arme genti-
lizia che conosco molto bene, perché di Gio-
vanni dei marchesi di Monte Santa Maria, che 

L’araldica e la storia dell’arte sono un tema 
ricco di suggestioni1, confermate ad esempio dal 
ciclo di affreschi nella cosiddetta ‘Sala di Dante’ 
nel palazzo pubblico di San Gimignano2. Tra 
gli stemmi che vi appaiono la mia attenzione 
è stata attratta da quello di dominus Carolus 
Martellus, il quale portava d’azzurro seminato 
di fiordalisi d’oro al lambello di rosso di quattro 
pendenti in capo, che è d’Angiò antico3 e come 
tale appartenente ai sovrani del regno di Napoli 
discendenti da Carlo, primo di questo nome. E 
però questo blasone presenta una brisura4 parti-
colare che in qualche modo lo personalizza e lo 
lega indissolubilmente a colui che se ne fregiava: 
si tratta di una banda, in questo caso ristretta ad 
una cotissa, d’argento, caricata di tre martelli 
di nero posti nel senso della banda, chiara allu-
sione al nome del primogenito di Carlo II, vale 
a dire Carlo Martello, così chiamato in modo 
da riallacciarsi alla tradizione onomastica ca-
rolingia tanto cara ai Capetingi, ma anche agli 
ambiziosi piani di conquista nutriti dall’avo  
Carlo I5. Lì per lì questo nome ha evocato in 

Dante, gli Angioini e un podestà a 
Siena nel 1321 e nel 1331
Tra araldica e Biccherne
di Sandro Tiberini

2. Stemma di Carlo Martello d’Angiò, San Gimignano (SI), 
Palazzo del Popolo, Sala di Dante, affreschi di Azzo di Masetto 
(1288-1290).



78

7 Ivi, pp. 215-216 e tav. 20 in appendice. Sui mar-
chesi di Monte Santa Maria, il ramo di maggior successo 
tra quelli germogliati dal tronco dei cosiddetti marchiones 
discendenti da Raniero, marchese di Tuscia e forse rettore 
del ducato di Spoleto nella prima metà del secolo XI, si 
vedano S. Tiberini, Origini e radicamento territoriale di un 
lignaggio umbro-toscano nei secoli X-XI: i ‘marchesi di Colle’ 
(poi ‘del Monte S.Maria’), in “Archivio Storico Italiano”, 
CLII, 1994, III, pp. 481-559; Id., I ‘marchesi di Colle’ 
dall’inizio del secolo XII alla metà del XIII: la costruzione 
del dominato territoriale, ivi, CLV (1997), pp. 199-264; 
Id., I marchesi del Monte, i conti di Marsciano e i conti di 
Montemarte: le dinamiche politiche nei rapporti con le città 
(secoli XII-XV), in Terre di confine tra Toscana, Romagna e 
Umbria. Dinamiche politiche, assetti amministrativi, socie-
tà locali (secoli XII-XVI), a cura di P. Pirillo e L. Tanzini, 
Firenze, Leo S. Olschki Editore, 2020 (Biblioteca storica 
toscana, a cura della Deputazione di storia patria per la 
Toscana, LXXX), pp. 369-392; J. - P. Delumeau, Arez-
zo espace et sociétés, 715-1230. Recherches sur Arezzo et son 
contado du VIIIe au début du XIIIe siècle, Roma, École 
Française de Rome, 1996 (Collection de l’ École Française 
de Rome, n. 219), ove ci si occupa dei marchiones alle pp. 
307-364; A. Ascani, Monte Santa Maria e i suoi marchesi, 
Città di Castello, s.e., 1978.

8 Cfr. Wolff, Visualizzazioni giuridiche, p. 215 nota 
44; sull’albero genealogico dei marchesi di Monte Santa 
Maria, si veda U. Barberi, I marchesi Bourbon del Monte S. 
Maria di Petrella e di Sorbello. Notizie storico-genealogiche 
sulla Casa fino ai nostri giorni, Città di Castello, Tipogra-
fia Unione Arti Grafiche, 1943, tav. genealogica VII in 
appendice.

9 Cfr. Le Biccherne: tavole dipinte delle magistrature se-
nesi (secoli XIII-XVIII), a cura di L. Borgia, E. Carli, M. 
A. Ceppari et alii, Roma, Ministero per i beni culturali e 
ambientali, Ufficio centrale per i beni archivistici, 1984 
(Firenze, Le Monnier), pp. 80-81, 86-87.

10 Si veda L. Borgia, Il concordato familiare relativo allo 
stemma dei Bourbon del Monte, in “Archivio Storico Italia-
no”, a. CXLIV (1986), IV, in particolare alle pp. 482-488.

11 Cfr. H. Zug Tucci, Un linguaggio feudale: l’araldica, 
in Storia d’Italia. Annali, 1. Dal feudalesimo al capitalismo, 
Torino, Einaudi, 1978, particolarmente alle pp. 858-860.

12 Già nel 1324 Giovanni XXII aveva indirizzato al di-
lectus filius nobilis vir Guido [III] marchio de Monte Sancte 
Marie Ecclesie romane fidelis un breve in cui lo si esortava 
a perseverare nella sua fedeltà alla Chiesa stessa (L. Ban-
dini, Storia de’ Bourbon del Monte, III, p. 269, ms. presso 
l’Archivio di Stato di Perugia, Archivio Bourbon del Monte 
di Sorbello, Libri).

riginale insegna familiare dei marchesi. Esclu-
dendo che tra costoro e gli Angiò sussistessero 
legami di alleanza matrimoniale, di sudditanza 
politica o di altra natura, non resta a tale scopo 
che far ricorso ad una chiave interpretativa ben 
nota agli studiosi della materia11 e che collega 
determinate modifiche blasoniche alla volon-
tà di esplicitare pubblicamente l’appartenenza 
a questo o quello schieramento politico. E in 
effetti i nostri marchesi del Monte, a differenza 
di altri loro consanguinei, erano decisamente 
orientati in direzione del guelfismo12, come 
del resto è dimostrato dalle numerose pode-
sterie ricoperte presso città di provata fede an-
timperiale, come Firenze e Siena: ciò dunque 
giustificherebbe in qualche misura la scelta di 
assumere l’insegna del fiordaliso. E però molte 
altre casate, volendo manifestare in tale forma 
la propria adesione al guelfismo, si avvalevano 
di simbologie meno ‘invasive’, sul genere del 
cosiddetto ‘capo di Angiò’, vale a dire un lam-
bello di rosso con quattro pendenti alternati a 
tre fiordalisi d’oro, in un capo d’azzurro. Qui 
invece si andava decisamente oltre, in quanto 
non solo l’originaria arme lionata si vedeva sot-
trarre metà del suo spazio, ma soprattutto ciò 
avveniva a vantaggio di uno stemma che non 
si riferiva genericamente al partito angioino, 
ma in modo specifico ad un singolo membro 

dominavano un vasto territorio a cavallo tra il 
comitato tifernate e quello cortonese/aretino; a 
lui è stato dedicato ampio spazio, trattandosi 
del più antico tra i podestà fiorentini di cui ci 
siano rimasti gli atti, risalenti al 1343-13447. 
Qui si ritrova, partita con un leone d’azzurro 
armato e linguato di rosso in campo d’argento, 
l’insegna di Carlo Martello, con l’unica diffe-
renza che il lambello non viene posto solo in 
capo allo stemma angioino ma è “attraversante 
sul tutto”, cioè disteso orizzontalmente sull’in-
tera superficie dello scudo; essa è miniata nella 
coperta pergamenacea di tutti i 60 registri che 
ci sono rimasti del governo del montesco mar-
chese Giovanni. 

Ma tale testimonianza araldica non è la più 
risalente: già infatti Guido III, padre di Gio-
vanni e podestà di Siena nel 1321 e nel 13318, 
aveva lasciato questa stessa ‘impronta blasonica’ 
in due tavole della Biccherna9; dopodiché nella 
seconda metà del Trecento si sarebbero molti-
plicate le attestazioni di tale stemma, sia nelle 
carte sia (come pare) nella pietra10.

Tutto ciò pone il problema su che cosa ci 
stia a fare l’insegna di questo giovane sovrano, 
prematuramente rapito insieme alla consorte e 
poi innalzato al terzo cielo dalla poesia di Dan-
te, a fianco di quello che sembra essere stata l’o-



79

3. Stemma del marchese Guido III del Monte Santa Maria (Biccherna, a. 1331, 
Bibliothèque Nationale de France, Paris, Ms. italien, 1668). 

di questa stirpe, per di più scomparso in età 
giovanile e il cui effettivo ruolo nella storia del 
Regno di Napoli sotto la dinastia francese era 
stato tutto sommato secondario13.

Per spiegare dunque tale apparente anoma-
lia propongo di focalizzare l’attenzione sul cli-
ma culturale che si respirava nell’Italia dei primi 
decenni del Trecento, quando si andava diffon-
dendo a tutti i livelli della società l’influsso del 
patrimonio di immagini, suggestioni, concetti, 
narrazioni, esempi morali costituito dall’insie-
me dell’opera poetica dantesca e in particolare 
dalla Commedia14. Su tale terreno ritengo deb-
ba essere cercata la chiave per comprendere la 

scelta di apportare questa sostanziale modifica 
al proprio stemma da parte dei marchiones. In 
quest’ottica appare infatti evidente come co-
storo, avendo compreso molto presto (e dando 
così prova di notevole acume politico) da che 
parte tirasse il vento della pubblica opinione, 
fossero giunti ad elaborare una sorta di ‘agio-
grafia araldica’ avente come oggetto proprio 
l’affascinante figura dantesca di Carlo Martello 
che, “se più fosse stato/molto sarà di mal che non 
sarebbe”(Pd, VIII 50-51). 

E ciò al concreto scopo di farne uno stru-
mento di promozione della propria immagine 
nel contesto sociale delle città guelfe toscane 

13 Cfr. Schipa, Carlo Martello, XIV (1889), p. 434.
14 Essendo una nozione comunemente accettata che 

l’intera opera poetica di Dante circolava ampiamente in 
tutti gli strati sociali, prima ancora della morte di lui, mi 
limiterò qui a menzionare una recentissima tesi di laurea, 
disponibile anche in rete, che fa il punto su tale proble-
matica, avvalendosi di un’ampia e aggiornata bibliografia: 

mi riferisco a M. Caretto, Fortuna e ricezione di Dante 
nel Trecento, tesi di laurea, Università Ca’ Foscari Vene-
zia, Corso di Laurea magistrale in Filologia e Letteratura 
Italiana, relatore prof. Saverio Bellomo, a.a. 2012/2013 
(devo la segnalazione di quest’opera alla prof. Annalisa 
Persichetti, che ringrazio).



80

15 Schipa, Carlo Martello, XV (1890), pp. 75-82. Sul 
rapporto tra Dante e l’Angioino si veda anche la voce Car-
lo Martello d’Angiò, re titolare di Ungheria, di R. Manselli, 

in Enciclopedia dantesca (1970).
16 Pastoureau, Traité d’héraldique, p. 136.

non offuscate, a causa della morte precoce di 
lui, dall’impatto con i compromessi inevitabili 
della pratica del governo. 

Per cui, se pure rimangono ignote le con-
crete circostanze che determinarono la scelta 
dei marchesi di unire alle loro, in una sorta di 
‘connubio simbolico’, le ben note insegne del 
giovane colto e magnanimo, cui una morte pre-
matura si riteneva avesse impedito di mettere 
in atto un programma di governo impronta-
to a giustizia e liberalità, credo che ora ben si 
comprenda quale fu l’atmosfera culturale in cui 
maturò la scelta di addivenire a un tale cambia-
mento. Esso dovette originarsi dalla volontà di 
‘vivificare’ il loro originario ideogramma aral-
dico, tanto diffuso e usuale da rasentare l’insi-
gnificanza (“qui n’a pas d’armes porte un lion”, 
recita un famoso adagio francese16) innestando-
vi un simbolo di natura tale da trasfigurarlo in 
una specie di manifesto che accreditasse coloro 
che se ne fregiavano come promotori di un pro-
gramma di azione politica improntato ai valori 

nei primi decenni del Trecento. Si sa infatti 
quanto fosse capillarmente diffuso e profon-
damente radicato nell’immaginario collettivo  
l’Idealtypus del principe angioino come modello 
del ‘buon sovrano’, la liberalità del quale Dante 
contrapponeva all’avarizia del fratello Roberto, 
re di Napoli, la cui natura “che di larga parca/
discese, avria mestier di tal milizia/che non curas-
se di mettere in arca” (Pd, VIII 82-84). E questo 
non solo grazie all’influsso del poema dantesco, 
ma anche perché molti dovevano aver conser-
vato il grato ricordo del soggiorno di Carlo a 
Firenze nel marzo del 1294, quando egli ebbe 
certamente occasione di conoscere l’Alighieri 
e di condividere con lui l’interesse per la sua 
produzione poetica, come è testimoniato dal-
la citazione del sonetto “Voi che intendendo il 
terzo ciel movete” (Pd, VIII, 37)15. In quella oc-
casione l’ospite regale ebbe sicuramente modo 
di manifestare ad una vasta platea di cittadini 
quelle qualità che conservarono a lungo nella 
memoria pubblica la loro freschezza in quanto 

4 e 5. Stemma del marchese Giovanni di Guido del Monte Santa Maria, (Archivio di Stato di Firenze, Podestà, 11 e 41, coperta anteriore, 
1343-1344).



81

infatti ebbe a dire il Savonarola quando in una 
sua predica stigmatizzava l’uso, straripante e 
blasfemo a suo parere, di fregiare quadri, sta-
tue ed oggetti sacri in generale presenti negli 
edifici conventuali con gli stemmi dei donatori, 
“io alzo el capo sopra quello uscio: io credo che vi 
sia un crucifisso, ed el v’è una arme; va’ più in là, 
alza el capo: el v’è un’altra arme. Ogni cosa è pie-
no d’arme”17. E tale debordante diffusione della 
simbologia blasonica ritengo caratterizzasse in 
modo pervasivo non solo le comunità con-
ventuali e i luoghi di culto ma anche tutti gli 
altri ambiti della società bassomedievale18. Per 
cui la presente indagine dimostra e conferma, 
se ancora ce ne fosse bisogno, come lo studio 
dei simboli araldici costituisca uno strumento 
insostituibile ed efficacissimo per acquisire una 
conoscenza a tutto tondo e senza pregiudizi di 
tale realtà. 

17 Cit. in M. M. Donato, «Ogni cosa è pieno d’arme». 
Uno sguardo dall’esterno, in L’arme segreta, p. 27.

18 Cfr. M. Meer, Cities, Citizens, and their Signs: He-
raldic Communication and Urban Visual Culture in Late 

Medieval England and Germany, Thesis accepted for the 
degree of Doctor of Philosophy in the Department of Hi-
story, Durham University, 2019, in riferimento all’Inghil-
terra e alla Germania.

legati alla figura assurta a mito del principe an-
gioino. In tal modo esso diveniva, tra l’altro, 
concretamente spendibile come accattivante 
‘carta da visita’ che i membri del lignaggio che 
assumevano la podesteria nelle città toscane di 
parte guelfa potevano orgogliosamente esibire 
di fronte ad una opinione pubblica indotta in 
tal modo a vedere in loro i continuatori di un 
nobile progetto politico, che altri avevano la-
sciato cadere o peggio tradito. Ancora una volta 
dunque si ripropone in tutta la sua rilevanza il 
fondamentale ruolo comunicativo esercitato 
dal ‘codice’ araldico nella società medievale, e in 
generale di ancien règime, come tramite imme-
diato e di universale diffusione per ogni sorta di 
contenuti di carattere politico, religioso, socio-
economico, culturale, contribuendo in modo 
sostanziale a orientare la communis opinio nel 
senso verso cui la si voleva indirizzare. Come 

6. Stemma dei Bourbon marchesi del Monte Santa Maria, partito con l’arme Parli (Archivio di Stato 
di Perugia, Comune di Perugia, Catasti, III, n. 48, c. 264r, 1605).

7. Stemma dei Bourbon marchesi di Sorbello (Archivio di Stato di Perugia, Comune di Perugia, 
Catasti, III, n. 10, c. 120r, 1605).



1. Boccale di maiolica arcaica senese con stemma della fami-
glia Tolomei databile alla prima metà del XIV secolo. 



83

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Un fantoccio viene gettato da un edificio del castello 
che però è una casa contadina quindi non avrebbe mai 
potuto ospitare una nobile. L’associazione è dovuta al fat-
to che esso sorge ai margini della rupe scoscesa e quindi si 
presterebbe ad una scena del delitto.

2 Gli scavi continuarono in forma più o meno regolare 
fino al 2009, anno di edizione del volume (C. Citter a 
cura di Dieci anni di scavi a Castel di Pietra, Firenze, 2009) 
per poi interrompersi.

3 Si veda il testo di Arianna Luna in G. Bianchi et 

al., Prime indagini a Castel di Pietra (Gavorrano – GR): le 
campagne 1997-1998, in “Archeologia Medievale”, XXVI, 
1999, pp. 151-170. Il boccale si data però genericamente 
alla prima metà del XIV secolo ed è sicuramente di produ-
zione urbana, data la qualità del prodotto. Una differenza 
notevole anche con una città come Grosseto dove invece 
arrivano prodotti forse di altri centri minori del territorio 
oltre ad una modesta produzione locale attestata da qual-
che scarto di fornace.

vane donna di alto rango nel castello, perché 
la sua datazione non può essere ulteriormente 
ristretta. Tuttavia esso getta luce su una serie di 
rapporti che i Pannocchieschi, che controllava-
no il castello fra fine XIII e primi del XIV, do-
vevano avere con le famiglie magnatizie senesi. 
Si è discusso sul valore di questi vasi e sulla pos-
sibilità che siano stati realizzati su committenza 
o che vengano in possesso per effetto di doni3, 
ma ricordiamo che la maiolica arcaica già agli 
inizi del XIV secolo non è più una ceramica 
esotica, di particolare pregio. Al contrario, è un 
prodotto seriale. Ciò detto, la maiolica arcaica 
ed altri vasi del butto del palazzo signorile di 
Castel di Pietra databili entro la metà del XIV 
secolo non sono pochi e mostrano decorazioni 
anche originali e di qualche pregio, quindi in 
una certa misura singolari. Furono acquistati 
sul mercato? Da chi? Arrivarono come baga-
glio al seguito di un personaggio di rango? O 
giunsero a più riprese per confluire nel gran-
de butto solo all’ultimo? Non possiamo dare 
risposta a queste domande. Peraltro un pieno 
controllo dei Pannocchieschi sul castello com-
patibile con la datazione del boccale di maiolica 
arcaica con stemma dei Tolomei restringerebbe 
l’arco cronologico fra 1300 e 1328, anno della 

Il castello 

Il noto passo dantesco su una Pia di famiglia 
senese morta in Maremma è da sempre identi-
ficato con la famiglia dei Tolomei e con Castel 
di Pietra nel Comune di Gavorrano. In realtà 
non vi sono prove certe a riguardo. Tuttavia è 
innegabile che localmente questo mito ha una 
forte connotazione identitaria, tanto che ogni 
anno si svolge una manifestazione che culmina 
con il cosiddetto salto della contessa1. Lo scavo 
del castello di Pietra ebbe inizio nel 19972 ed 
ebbe anche la fortuna, piuttosto rara invero, di 
restituire quasi subito un boccale di maiolica 
arcaica senese con il simbolo della famiglia dei 
Tolomei (fig. 1). Questo fatto è rimasto tuttavia 
isolato e dobbiamo contestualizzarlo nel mo-
mento in cui vogliamo dare un’idea del castello 
e del territorio circostante fra la fine del XIII e i 
primi del XIV secolo.

Il boccale di maiolica arcaica fa parte di 
una tipologia che si data abbastanza bene alla 
prima metà del XIV secolo, è una produzione 
cittadina e fu rinvenuto in un butto all’interno 
del palazzo signorile. Il butto ha una datazione 
compresa fra i primi decenni del XIV secolo e 
il 1380 circa. Dunque questo ritrovamento non 
consente di far luce sulla presenza di una gio-

Castel di Pietra al tempo  
di Dante. Qualche riflessione  
su una vecchia ricerca
di Carlo Citter



84

4 Per tutte le informazioni storiche rimando a R. Fari-
nelli, I castelli nella Toscana delle ‘città deboli’. Dinamiche 
del popolamento e del potere rurale nella Toscana meridiona-
le (secoli VII-XIV), Biblioteca del dipartimento di Archeo-
logia e Storia delle Arti – Sezione Archeologia - Università 

di Siena, 14, Firenze, 2007 e in particolare al cd allegato 
con catalogo dei castelli.

5 Lo stesso vale ovviamente per le migliaia di chiese 
che Carlo Magno avrebbe fondato in tutta Europa, per le 
strade su cui avrebbe camminato Cesare etc. 

una profonda interazione con il contesto terri-
toriale5.

Quello che possiamo ragionevolmen-
te proporre è pertanto un quadro del castello 
di Pietra fra la fine del XIII e i primi del XIV 
secolo. Lo scavo partiva dall’esigenza di indi-
viduare fasi precedenti la menzione come ca-
stello, pertanto si era concentrato sul pianoro 
sommitale, lasciando del tutto privo di indagini 
quello inferiore. Questo ha influito non poco 
sulla nostra capacità di comprendere l’abitato 
nella sua lunga diacronia. Un primo quesito è 
infatti quanti abitanti poteva contenere. La ci-
fra di circa 200 riportata dalle fonti scritte alla 
fine del XIII sembra difficile da pensare tutta 
concentrata nel pianoro superiore, dal momen-
to che c’era poco spazio per case. Dobbiamo 
quindi immaginare che gli abitanti risiedessero 
prevalentemente nel pianoro inferiore. L’area 

sottomissione del castello al comune di Massa 
Marittima4. Ma al tempo stesso sappiamo che 
Nello Pannocchieschi sposò Margherita Aldo-
bandeschi nel 1303. Per questi motivi non vi 
è possibilità che il boccale ritrovato a Castel di 
Pietra appartenga al corredo di una donna del-
la famiglia Tolomei che sarebbe lì giunta negli 
ultimi anni del XIII. Rimane quindi aperto il 
motivo della sua presenza.

Questo tipo di riflessioni tuttavia porta l’ar-
cheologo lontano dal suo compito precipuo e 
genera pericolose tendenze a valutare la risorsa 
culturale sulla base di parametri che esulano 
dalla cultura materiale. Detto in modo più di-
retto: l’associazione di un sito con figure stori-
che, se produce localmente un certo fermento, 
ma solo per i primi anni della ricerca, mette 
in secondo piano il vero valore culturale che è 
assai più complesso, di lunga durata, frutto di 

2. Vista del recinto del cassero dal versante che si affaccia sul pianoro sommitale.



85

6  Le fasi tardoantiche e altomedievali rimangono piut-
tosto incerte e di difficile collocazione.

7 La ricostruzione dei perimetrali del recinto del pa-

latium nello stesso luogo a seguito forse di cedimenti 
strutturali ovviamente non rientra in un quadro di nuovi 
progetti architettonici.

chieschi esercitarono un maggiore controllo sul 
sito7. Ma all’interno possiamo cogliere diverse 
fasi che videro la definizione proprio dell’edifi-
cio di pregio la cui forma originaria ci è ignota 
a causa della pesante atttività di ricostruzione 
agli inizi del XIV secolo. Questo palazzo venne 
edificato insieme ad altri ambienti funziona-
li tanto da far pensare ad una volontà forte di 
presenza sul sito che proprio in quegli anni era 
conteso con il comune di Massa Marittima o 
negli anni immediatamente successivi. Le data-
zioni di questi interventi purtroppo non posso-
no scendere ad un livello di dettaglio ulteriore, 
quindi dobbiamo mantenere una certa elasti-
cità nell’interpretazione complessiva. Anche in 
relazione alla permanenza presunta della Pia 
dantesca, i risultati degli scavi non consentono 
di affermare che avrebbe alloggiato nel primo 
palazzo o nel nuovo edificio completamente 
ristrutturato. È certo però che l’intervento dei 

sommitale era in buona parte occupata dal cas-
sero a sudest e dalla chiesa a nordovest (fig. 2). 
All’interno del cassero quell’edificio a due piani 
realizzato nell’angolo sudest dell’area sommita-
le è l’unico luogo possibile dove avrebbero po-
tuto alloggiare i Pannocchieschi (fig. 3). Non 
era un palazzo di particolare pregio, ma faceva 
parte di una serie di edifici posti all’interno di 
un recinto che possiamo in senso lato chiamare 
palatium e che nelle fonti viene definito casse-
ro. Racchiuso da mura realizzate circa un secolo 
prima (fig. 4) su una piattaforma protostorica, 
questo angolo aveva visto la presenza di un sito 
etrusco di una certa importanza e una rioccu-
pazione con un primo castello nell’XI secolo6. 
Il grosso investimento che possiamo ascrivere 
agli Aldobrandeschi, o comunque a persone a 
loro legate, aveva definito una struttura fortifi-
cata. Questo complesso subì modifiche minori 
all’esterno durante il periodo in cui i Pannoc-

3. Ricostruzione del piano terra del palazzo nella fase pannocchiesca.



86

8   Questo fatto è noto ormai anche in altri castelli ma-
remmani nello stesso periodo. Si tratta delle fasi finali del 
potere signorile che si esprimono mediante la realizzazioni 
di palazzi, cinte murarie, tentativi non sempre riusciti di 
popolare i borghi adiacenti alle aree signorili. Cfr. C. Cit-
ter, H. Salvadori, C. Valdambrini, La città in campagna 
(secoli X-XIII): il caso di Siena e la Maremma, in “Archeo-
logia Medievale”, XXXVII, 2010, pp. 105-111.

9 A. Arnoldus-Huyzendveld, E. P. Pozzuto, Una lettu-
ra storica del paesaggio attuale: il territorio di Castel di Pie-
tra tra Antichità e Medioevo, in C. Citter a cura di 2009, 

pp. 17-42 e L. Dallai, L’indagine territoriale nell’alta val di 
Bruna, in C. Citter a cura di, 2009, pp. 42-56.

10  C. Citter, Archeologia delle città toscane nel medioevo: 
frammenti di una complessità, Mantova, 2012, pp. 66-68.

11 E. Salvadori, Dal decastellamento alla formazione del 
paesaggio di età moderna: il caso di Castel di Pietra, in C. 
Citter a cura di 2009, pp. 62-66.

12 Boschi che non necessariamente dovevano ricopri-
re le alture. Anzi: anche solo osservando le foto aeree del 
volo del 1954 si nota come sulle sommità dove sorgono i 
castelli la prevalenza sia del pascolo e non del bosco.

ne documentata quindi poteva risiedere tutta 
entro le mura, mentre per altri casi indagati 
abbiamo ipotizzato che le fonti si riferiscano 
agli abitanti del distretto10. La ricognizione di 
superficie intorno al castello ha mostrato che 
non vi sono tracce di abitato posteriori al VI 
secolo d.C. Inoltre le due aree minerarie sono 
a breve distanza dal castello e questo depone 
a favore di una funzione centrale di control-
lo e sfruttamento della risorsa mineraria oltre 
che della valle del fiume Bruna. Ma c’è forse 
un’altro dato che può spiegare un paesaggio 
così accentrato: la presenza di altri centri inca-
stellati a pochi chilometri. Nel raggio di 10 km 
contiamo infatti 11 castelli che erano attivi nel 
pieno medioevo11. Quindi il paesaggio che si 
sarebbe posto di fronte agli occhi del viaggiato-
re medievale sarebbe stato di piccoli centri sulle 
alture con sistemi misti di aree coltivate, boschi 
e pascoli12. Ciascuno aveva un distretto di cui 
non abbiamo i contorni definiti. Abbiamo fatto 
alcune supposizioni per quello di Castel di Pie-
tra e risulta ampiamente in grado di soddisfare 
le esigenze di una popolazione così ristretta, 
anche non portando la produzione al massimo 
possibile per le caratteristiche del terreno.

NB: le ricostruzioni sono state effettuate dallo 
studio INKLINK di Firenze.

Pannocchieschi andò a definire un complesso 
funzionale dotato di vari ambienti fra cui stalla 
e magazzino (fig. 5) che definivano meglio l’a-
rea signorile rispetto al passato8. E sembra di 
poter affermare che siano tutti collocabili dopo 
la fine del XIII. Quindi potrebbero essere relati-
vi al periodo posteriore al matrimonio fra Nello 
Pannocchieschi e Margherita Aldobrandeschi. 
Potremmo anche azzardare che siano stati rea-
lizzati per ospitare quest’ultima.

Il contesto territoriale

Un personaggio di rango che fosse giun-
to a Castel di Pietra alla fine del XIII secolo 
o ai primi del successivo provenendo da Siena 
avrebbe visto un paesaggio diverso da quello at-
tuale. Rispetto al castello le ricerche sono state 
meno intense, ma abbiamo tuttavia una serie 
di indizi che ci permettono di darne un quadro 
generale9.

In realtà non sappiamo neppure con preci-
sione quale fosse il territorio sotto la giurisdi-
zione del castello di Pietra, né se abbia subi-
to cambiamenti nelle complicate vicende di 
passaggi di proprietà dagli Aldobrandeschi ai 
Pannocchieschi e dal Comune di Massa Ma-
rittima a quello di Siena. La scarsa popolazio-



87

4. Cantiere della costruzione del recinto del casseto fra la fine del XII e i primi del XIII.

5. Ambienti di servizio dentro il recinto del cassero nella fase pannocchiesca. 



1. Fulvio Corsini, Sapìa. Siena, Palazzo Chigi Saracini (da “Vita d’arte”, 1910, p. 141).

2. Fulvio Corsini, Sapìa, bozzetto. Collezione privata. (Foto Bruno Bruchi, Siena).



89

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 E. Santini, Il canto di Sapìa (Purg. XIII), con ri-
produzione degli affreschi di E. Ambron nella Biblio-
teca dell’Accademia Chigiana in Siena, Palermo, presso 

l’Accademia di Scienze, Lettere e Arti (estratto dagli Atti 
dell’Accademia, vol. XIV), 1955, p. 22.

2 Ibidem.

 
Di vil ciliccio mi parean coperti,

e l’un soffería l’altro con la spalla,
e tutti dalla ripa eran sofferti.

Ma il dettaglio iconografico più forte della 
figura dantesca è il mento alzato, come soglio-
no fare i ciechi bramando l’interlocutore; Sapìa 
infatti, al pari degli altri invidiosi, ha le palpe-
bre cucite da un fil di ferro ed è dunque costret-
ta ad alzar la testa per vedere delle ombre dalle 
strette fessure degli occhi. Allo stesso modo i 
“cigli” degli sparvieri selvaggi sono saldati al 
fine di renderli più mansueti:

E come alli orbi non approda il sole,
così all’ombre quivi, ond’io parlo ora,

luce del ciel di sé largir non vole;

ch’a tutti un fil di ferro i cigli fora
e cuce sì, come a sparvier selvaggio

si fa però che queto non dimora.

Sapìa non si illude di essere amata dopo la 
morte, ma chiede a Dante di “ben rinfamarla” 
presso i suoi concittadini (vv. 148-150). Quale 
anima purgante il suo desiderio più grande è la 
preghiera dei vivi:

E cheggioti, per quel che tu più brami, 
se mai calchi la terra di Toscana, 

che a’ miei propinqui tu ben mi rinfami.

Sapìa, gentildonna senese nata Salvani, 
è anima protagonista del canto XIII del 
Purgatorio di Dante, caratterizzato dai toni 
plumbei a partire dal luogo, privo di candidi 
marmi scolpiti e con il pavimento che è una 
livida “petraia”. La figura muliebre emerge per 
la forte caratterizzazione, con tratti sofferti e 
risentiti quale interprete dell’invidia, «superba 
non poco come Siena, aristocratica città 
sempre in gara con Firenze, nelle armi, nelle 
lettere, nelle arti figurative, nella gloria della 
lingua»1. Peccò sì tanto d’invidia da giungere 
all’insania2. Nonostante il nome, infatti, la zia 
paterna di Provenzan Salvani, capo della parte 
ghibellina, già incontrato da Dante fra i superbi 
piegato sotto il peso di un macigno, non fu 
“savia” nell’augurarsi la sconfitta dei propri 
concittadini e del nipote nella battaglia di Colle 
di Val d’Elsa (vv. 109-111):

Savia non fui, avvegna che Sapìa 
fossi chiamata, e fui delli altrui danni 

più lieta assai che di ventura mia.

I connotati illustrativi che la caratterizzano 
sono in generale quelli degli invidiosi costretti 
a vestire panni ispidi e pungenti di cilicio dal 
colore spento, sostenendosi fiacchi l’un l’altro 
con un atteggiamento di affetto reciproco, con-
trario al sentimento provato in vita e, tutti, a 
loro volta, si appoggiano alla parete del monte 
(vv. 58-60):

“Rinfamar Sapìa”:  
il conte Guido Chigi Saracini, 
mecenate della figura dantesca
di Marilena Caciorgna



90

3 Pia de’ Tolomei. Una leggenda romantica, catalogo 
della mostra (Siena, 1999), Torino 1999.

4  Lo studioso di letteratura, il quale a Sapìa dedicò 
vari saggi, osserva che l’episodio suscita nel lettore scarso 
interesse “a causa forse anche della fredda natura dell’in-
vidia, che sembra prosperi vigorosa solo nell’inaridirsi di 
ogni sentimento nobile e buono, e per l’incoerenza della 
penitente che si lascia avvincere ancora dalle lusinghe del 
suo indegno passato e soprattutto per l’arida e fors’anco 
scarsamente sincera umanità con la quale è raffigurata” 
(G. Fatini, La Sapìa dantesca in un recente affresco, in 
“Bullettino dell’Accademia musicale chigiana”, VIII, apri-
le 1955, n. 1, p. 11).

5 Al tema, nel 2018, è stata dedicata una mostra, al-
lestita nei suggestivi spazi del Museo San Pietro di Colle 
di Val d’Elsa che ha raccolto le rare testimonianze di mi-
niatori, incisori, scultori e pittori: Savia non fui. Dante e 
Sapìa fra letteratura e arte, catalogo della mostra (Colle di 
Val d’Elsa, Museo San Pietro, 7 aprile – 28 ottobre 2018), 
a cura di M. Caciorgna, M. Ciccuto, Livorno 2018..

6 F. Sapori, Un plastico solitario: Fulvio Corsini, in 
“Vita d’arte”, 1910, p. 141.

7 P. Rossi, Il palazzo Chigi-Saracini e l’opera di Arturo 
Viligiardi, Siena 1929, pp. 21-22.

8 Sapori, Un plastico solitario, p. 138.

Tra l’altre vidi un’ombra ch’aspettava 
in vista; e se volesse alcun dir “Come?”, 

lo mento a guisa d’orbo in su levava.

Il rilievo è stato realizzato probabilmente 
prima del 1909 come dimostra una cartolina 
“Pro laboratorio dei ciechi”. D’altra parte, nel 
1910, il rilievo era già stato realizzato se Fran-
cesco Sapori ne scrive a quella data in “Vita 
d’Arte”6. Arturo Viligiardi (Siena, 1869 – Ales-
sandria, 1936), durante i suoi molteplici lavori 
al palazzo per il conte, inserì, negli anni Venti, 
il rilievo del Corsini all’interno della cornice in 
travertino con gli stemmi Chigi della Rovere e 
Saracini: “nel centro della parete stessa mise in 
opera e incorniciò elegantemente il bassorilievo 
di Sapìa, la fortissima donna di Ghinibaldo Sa-
racini che Fulvio Corsini – il simpatico scultore 
nostro le cui figure hanno un sentimento così 
squisito d’idealità – ha scolpito, trasfondendo 
in quel marmo un senso di gentile pietà, che 
spiritualizza la donna invidiosa che Egli deve 
aver immaginato, non già dopo la battaglia di 
Colle, quando gridava a Dio: ormai più non ti 
temo, ma quando pace volle con Dio in sullo stre-
mo della sua vita, e la preghiera di Pier Pettinagno 
fece lo suo dover per penitenzia scemo”7. Sotto il 
busto di Sapìa sono state incise due terzine dan-
tesche, mentre in basso a destra il luogo “Dan-
te Purg. XIII”. Allo stato attuale delle ricerche 
non sappiamo dove fosse collocato all’interno 
di Palazzo Chigi il rilievo prima della messa in 
opera nell’atrio. Nella rivista “Vita d’Arte” la 
Sapìa di Corsini è pubblicata senza la cornice 
che realizzerà più tardi Viligiardi8. Francesco 
Sapori osserva come “la Bibbia e la Comme-
dia” siano state “le letture preferite” del Cor-
sini: “da la prima ha tratto le ragioni essenziali 

Alcuni artisti la “rinfamarono”, la riabilita-
rono con il loro tratto, ma pochi. Sapìa, in ef-
fetti, rispetto ad altri personaggi muliebri dan-
teschi, come la Pia, cui fra l’altro fu dedicata 
una mostra nel 19993, non ha avuto la stessa 
“fama” iconografica, nonostante il carattere-
di umana fragilità con cui è delineata. D’altra 
parte, il suo cupo profilo di invidiosa al punto 
che, come lei dice, fu “delli altrui danni più lie-
ta assai che di ventura mia”, deve aver limitato, 
secondo Giuseppe Fatini, l’interesse da parte di 
artisti e committenti4. Al di là delle miniature, 
xilografie, incisioni di corredo alla Commedia, 
in effetti, questo personaggio, una sorta di an-
tieroina, non sembra riscontrare una tradizione 
figurativa di rilievo, neanche dopo la fine del 
Settecento quando numerosi pittori avevano 
individuato nel poema dantesco una delle fonti 
letterarie principali di ispirazione5.

“Dinegar saviezza”. Il rilievo di Fulvio 
Corsini

L’episodio di mecenatismo più significativo 
che si leghi alla figura dantesca lo dobbiamo al 
conte Guido Chigi Saracini, non solo cultore 
di studi musicali, ma anche della letteratura e 
delle arti. Il suo palazzo di via di Città, grazie 
alla sua anima creativa, è divenuto non solo un 
Tempio dedicato alla musica, ma anche all’e-
saltazione della famiglia e delle glorie patrie. 
Nell’atrio della nobile dimora è possibile am-
mirare un elegante bassorilievo in marmo del 
versatile scultore Fulvio Corsini (Siena, 1874-
1938), in cui la giovane donna è ritratta con le 
palpebre chiuse e mento “a guisa d’orbo” (vv. 
100-102):



91

9  Sapori, Un plastico solitario, p. 141.
10  U. Frittelli, Si può “rinfamar” Sapìa? (chiosa dante-

sca), Siena 1920. Nel frontespizio è un’incisione “dall’ope-
ra di Cesare Zocchi in Trento”.

11 G. Mazzoni, La Riconoscenza, scultura di Arturo 
Viligiardi ex voto del conte Guido Chigi Saracini, in Le scul-
ture del Duomo di Siena, a cura di M. Lorenzoni, coordi-
namento di M. Caciorgna, Cinisello Balsamo (Milano) 
2009, pp. 80-83.

12 G. Bellissima, Iscrizioni latine dettate per la solen-
ne inaugurazione del Palazzo Chigi-Saracini in Siena nel 

1921, Siena 1921.
13  P. Rossi, Il palazzo Chigi-Saracini, p. 65. Cfr. anche 

P. Rossi, La Statua de “La Riconoscenza” di Arturo Viligiar-
di, in “La Diana”, 2, 1927, pp. 216-219.

14  Il celebre motto chigiano sembra ideato da Giam-
battista Bellissima, Iscrizioni latine, p. 16.

15  Rossi, Il palazzo Chigi-Saracini, p. 64.
16  G. Bellissima, Iscrizioni latine, p. 16; G. Bellissima, 

Iscrizioni latine e italiane dettate nel 1928, Napoli 1928; 
G. Bellissima, Nuove iscrizioni latine e italiane dettate negli 
anni 1931-33, Siena 1934.

lingua latina al Ginnasio Guicciardini di Siena, 
ma anche all’Università di Pisa, cui fu chiesta 
anche la collaborazione per le iscrizioni di Pa-
lazzo Chigi Saracini12. Secondo le disposizioni 
del committente, la scultura votiva doveva con-
sistere in “una lampada, sorretta con bel gesto 
di offerta piena e devota, da una gentile figura 
che esprimesse il sentimento della riconoscenza 
e della fede cristiana”13. Si trattava di un adem-
pimento al voto formulato nell’agosto 1917 nei 
confronti della Advocata Senensium, a seguito 
della polmonite che colpì gravemente il nobile 
senese in guerra presso Udine, dove si era recato 
volontario. La fanciulla rappresentata dall’arti-
sta poggia sulle punte dei piedi, indossa un abi-
to classicheggiante di stoffa leggera increspata. 
Si protende verso la divina immagine di Maria, 
offrendo con le braccia levate in alto, una lam-
pada votiva, sul retro della quale si iscrive l’em-
blema chigiano «Micat In Vertice»14. A pro-
posito di questa commissione il conte Guido 
pretese da Viligiardi la massima dedizione: “Lei 
che conosce la mia anima, traduca in realtà quel 
voto: sa come io l’ho fatto, e Lei lo deve concre-
tare… lascio alla sua pietà ed alla sua coscienza, 
il decidere…lavorando all’opera, tanto grande 
quanto pia, cui s’è impegnato, alla quale dò 
importanza stessa dei lavori di palazzo Saracini: 
anzi questi ed il loro finale trionfo, fo dipendere 
da quella. Col cielo caro amico, non si scher-
za…”15! La bronzea scultura poggia su di un 
piedistallo in cui è incisa appunto un’iscrizio-
ne dettata dal latinista Giambattista Bellissima, 
che soleva adempiere al ruolo di suggeritore di 
‘tituli latini’: «Virgo Servatrix / Mortis gra-
du elapsu / Perennis ardebo tibi / Guido 
Chisius Saracinius / An. Mcmxviii» (O Ver-
gine Salvatrice / sottratto alla soglia della morte 
/ sempre arderò d’amore per Te / Guido Chigi 
Saracini 1918)16. Non fu questa l’unica opera 

del vivere, da la seconda ha succhiato la linfa 
dell’italianità più schietta e vivente. Nella ‘Testa 
di Cristo’ e in ‘Sapia’ ha condensato, a tocchi 
di gentile spasimo, la somma de’ sentimenti 
emersi da codesti libri fatidici e scesi a feconda-
re i solchi più riposti del suo cuore. Il Galileo 
profetizza con divino rammarico la distruzione 
di Gerusalemme; la senese confessa le peccata e 
solleva la mano a dinegar quella saviezza che a 
torto adombrava il proprio nome”9. Del rilievo, 
in collezione privata, abbiamo rinvenuto il boz-
zetto preparatorio firmato in basso a destra «F. 
Corsini», mentre uno scudo al centro con un 
punto interrogativo dimostra che l’artista non 
sapeva ancora quale blasone fosse da inserire. 

Il conte Guido mecenate di artisti e di com-
positori di ‘tituli’ 

Nei primi decenni del Novecento una se-
rie di studi documentari e letterari da parte 
di eruditi appassionati di storia patria furono 
incentrati sull’identità della Sapìa dantesca an-
data in sposa a Ghinibaldo Saracini. Tali ricer-
che, in particolare, furono promosse proprio 
dal conte Guido il quale aveva chiesto a Ugo 
Frittelli insegnante nel R. Ginnasio di Siena 
di condurre un’indagine sul personaggio: “Da 
lei, professore, aspetto la riabilitazione di Sapìa. 
Quella donna non può essere stata così catti-
va, come il grande Alighieri ci ha ritratto. Oh! 
Se potesse Ella ‘rinfamare’ la donna senese, che 
mi è lontana parente”10. D’altra parte, il conte 
d’abitudine rivolgeva il suo mecenatismo non 
solo agli artisti, ma anche agli “umanisti”, come 
dimostra il caso della scultura in bronzo raffi-
gurante la Riconoscenza11 di Arturo Viligiardi, 
eseguita nel 1926 e collocata nel 1927 nella 
Cappella del Voto in Duomo, per la quale si 
rivolse a Giambattista Bellissima, professore di 



92

17 P. Bacci, La porta di bronzo che mena alla cappella 
detta del Voto fondata da papa Alessandro VII Chigi, Sie-
na 1946. La foto che pubblichiamo della porta (Archi-
vio Gianni Mazzoni) presenta una dedica: “Al carissimo 
dott. Rio Mattei valentissimo ed intelligente cancelliere 
del Magistrato delle Contrade in segno di sincera stima, 
ammirazione e riconoscenza, Siena ottobre 1947, Guido 
Chigi Saracini”; vi sono inoltre apposte la firma di Vico 
Consorti e la data “16 agosto 1946”.

18  D. Balestracci, R. Cresti, M. Martellucci, Terzo di 
città, in La memoria sui muri. Iscrizioni ed epigrafi nei cor-
tili, negli entroni e negli atri dei palazzi pubblici di Siena, 
Siena 2005, p. 40. Cfr. P. Cammarosano, Monteriggioni. 
Storia, Architettura, Paesaggio, introduzione di R. Barzan-
ti, con un saggio di G. Barsacchi, Milano 1983, pp. 50-
54: “Ghinibaldo era figlio di un tale Saracini da Strove, 
che era stato colono dell’Abbadia a Isola” (p. 50).

19  Rossi, Il palazzo Chigi-Saracini, p. 57.

racino non sembra aver “rapporto di parente-
la con l’omonima famiglia senese”18, il conte 
Guido dedito al restauro del palazzo in via di 
Città, riuscì a “rinfamare” Sapìa attraverso una 
serie di commissioni come il rilievo del Cor-
sini, ma anche con la figura di Pier Pettinaio 
dipinta nella sala, ora sede della Biblioteca del-
la Chigiana, prima detta di Sapìa “poiché al di 
sotto del fregio sui muri tra le mensole, sono 
trascritti in caratteri gotici i celebri versi dell’e-
pisodio dantesco”19. I versi dunque precedono 
il ciclo di Emilio Ambron di cui parleremo tra 
breve, facendo parte del primo intento cele-
brativo del conte Guido interrotto dalla morte 
del Viligiardi. Probabilmente furono iscritti al 
tempo dei restauri del poliedrico artista sene-
se quando la sala fu rifatta e decorata “in stile 
trecentesco, con soffitto e travi che sostengono 
i travicelli e poggiano su mensoloni di legno 

che il conte Guido commissionò per la catte-
drale giacché il 16 agosto 1946 fu inaugurata la 
porta bronzea della Riconoscenza di Vico Con-
sorti nel transetto destro della Cattedrale come 
adempimento del voto per la salvezza della cit-
tà durante la seconda guerra mondiale17. Nei 
pannelli sono raffigurati quattro fatti storici in 
cui la città ha chiesto l’intervento di Maria. Nel 
primo, ad esempio, si prospetta l’episodio che, 
più di ogni altro, si lega all’identità municipale 
senese: alla presenza del vescovo, prima della 
battaglia di Montaperti, il podestà Bonaguida 
Lucari affida le chiavi della città alla Vergine.

“Un ardito volo di poesia” nel ciclo di Emi-
lio Ambron

Tornando alla figura di Sapìa, al di là della 
fondatezza storica, giacché Ghinibaldo di Sa-

3. Arturo Viligiardi nella fonderia mentre modella la cera della Riconoscenza.



93
20  Rossi, Il palazzo Chigi-Saracini, p. 57.
21  S. Ginanneschi, La scena di Sapìa, gentildonna sene-

se nella Divina Commedia con altre scene nelle quali risplen-
de Pier Pettinaio, Roma 1936.

1905- Firenze, 1996), fra i maggiori interpreti 
dell’Orientalismo nel XX secolo e, allo stesso 
modo, del ritorno alla classicità nella definizio-
ne della figura femminile. Figlio di Aldo, inge-
gnere che partecipò alla costruzione del porto 
di Alessandria d’Egitto e della pittrice Amelia 
Almagià Ambron, formatasi alla scuola di An-
tonio Mancini, vive sin dalla giovinezza in un 
ambiente culturale stimolante. La madre era le-
gata da un rapporto profondo al futurista Gia-
como Balla, a lungo ospite di famiglia a Roma 
e nella tenuta di Cotorniano nel Comune di 
Casole d’Elsa.

Il conte Guido Chigi Saracini, nel 1951, 
affidò ad Ambron la decorazione di un’ampia 
sala del Palazzo di via di Città dedicata al tema 
dantesco di Sapìa da svolgersi su tre pareti: “A 
trent’anni e più dalla inaugurazione del restau-
rato Palazzo il conte Chigi Saracini ha ripreso 

scolpiti”20. Il beato Pietro da Campi, frate laico 
del Terz’Ordine Francescano, detto Pettinaio, 
pectenarius, per aver esercitato il commercio dei 
pettini per la tessitura, dipinto a figura intera 
stante, compare secondo la sua iconografia tra-
dizionale, con un dito a chiudere le labbra21. La 
presenza del “beato del silenzio” è giustificata 
dai versi danteschi, giacché Pier Pettinaio pregò 
per Sapìa affinché salisse al Purgatorio (vv. 124-
129): 

Pace volli con Dio in su lo stremo
della mia vita; ed ancor non sarebbe

lo mio dover per penitenza scemo,

se ciò non fosse, ch’a memoria m’ebbe
Pier Pettinaio in sue sante orazioni,

a cui di me per caritate increbbe.

Dopo le iniziali prove del Viligiardi e del 
Corsini, il conte Guido tornò sul tema di 
Sapìa, affidando un intero ciclo con l’episodio 
dantesco al pittore Emilio Ambron (Roma, 

4. Vico Consorti, Porta della Riconoscenza. Siena, Cattedrale.

5. Arturo Viligiardi, Pier Pettinaio. Siena, Palazzo Chigi Saraci-
ni, Biblioteca. (Foto Bruno Bruchi, Siena).



94

22  Fatini, La Sapìa dantesca, p. 19.
23  C. Frulli, Il viaggio di Emilio Ambron nella deco-

razione pittorica, in Emilio Ambron 1905-1996, Firenze 
1998,pp. 21-23.

24  Frulli, Il viaggio di Emilio Ambron, p. 26.

25 Siena, Archivio Accademia Musicale Chigiana, B 
XXVIII 27. Ringrazio Cesare Mancini e Anna Nocentini 
che mi hanno permesso la ricerca.

26  Archivio di Gianni Mazzoni, lettera di Emilio Am-
bron a Umberto Giunti datata 17 marzo 1953.

soltanto con le figurazioni di primo presso; ma 
anche con quelle imponenti della grandiosità 
circostante e lontana”. Come osserva ancora il 
conte, “io nell’esaltare la Senese moglie di Ghi-
nibaldo Saracini in casa mia, desidero esaltare 
non solo l’Opera poetica e il Personaggio; ma 
anche quella pittorica, dando al Pittore modo 
di sbizzarrire la propria fantasia creando, o me-
glio arricchendo l’ambiente dantesco anche in 
vastità, perché è da presumere […] che l’Infer-
no, il Purgatorio ed il Paradiso della Commedia 
dantesca non possano, né debbano intendersi e 
rimpiccolirsi quali ambienti, scenari ristretti ai 
vari modesti Gironi; ma appartenenti all’Al Di 
Là perciò all’immensità e nell’immensità […] 
terrò insomma di creare in queste mie mura un 
ardito volo di poesia nel quale Lei ed io sia-
mo appassionati creando, sulla base dantesca, 
un’impressionante e (mi perdoni l’ardire!...) 
quasi novella Cappella Sistina! Ma il mio caro 
Viligiardi soleva ripetermi che per far ben capi-
re le cose servivano ottimamente l’iperbole e la 
caricatura…”25. Il Conte Guido è anche risolu-
to nell’affidamento dell’opera al solo Ambron 
senza il coinvolgimento di eventuali aiuti: “P.S: 
Tengo RipeterLe che per l’Opera Sua pittorica 
suddetta io terrò avere e riconoscere Lei Sol-
tanto”. Invero un carteggio tra Emilio Ambron 
e Umberto Giunti, con particolare riferimento 
a una lettera del 17 marzo del 1953, dimostra 
il coinvolgimento dell’artista senese all’impresa. 
Ambron scrive a Umberto Giunti per chiedergli 
“delle lezioni di tecnica” per affrontare il gran-
de affresco: “prima che affronti l’affresco, che 
secondo le intenzioni del conte deve essere in-
teramente compiuto da me, devo prevedere un 
periodo di preparazione non indifferente, mi 
rivolgerò nuovamente a lei per chiederle delle 
lezioni di tecnica… Lei potrà impartirmi i Suoi 
insegnamenti con la perizia e l’alto valore arti-
stico che sono il primo a riconoscerLe e stima-
re”26. D’altra parte Ambron, allievo di Giunti 
insieme ai fratelli Bruno ed Aldo Marzi, con-

il disegno di una glorificazione di Sapìa, non 
limitata, questa volta, come nel 1920, alla ri-
produzione della sua figura in bassorilievo e 
all’affresco del suo salvatore Pier Pettinaio, né 
rivolta ad un nuovo tentativo di riabilitazione, 
che poteva attuarsi con la rievocazione pitto-
rica della generosa protettrice dello spedale di 
Castelghinibaldo; egli è ritornato a Dante per 
celebrare Sapìa alla luce e nello spirito del po-
ema, affidandone l’incarico al pittore Emilio 
Ambron”22. Nel fregio dedicato al Purgatorio 
l’artista romano mette a frutto le esperien-
ze artistiche maturate fra Siena, nella bottega 
di Umberto Giunti che insegnava la tecnica 
dell’affresco alla Scuola di Pittura del Reale Isti-
tuto di Belle Arti, e Firenze con Baccio Maria 
Bacci, anch’egli impegnato nella riscoperta di 
questa antica pratica23.

La decorazione, che si protrasse fino all’au-
tunno del 1954, fu una “dura e impegnativa 
composizione lunga ventidue metri”. In questo 
ciclo “l’artista sembra poeticamente evocare il 
purismo nella linea francese di Puvis de Cha-
vannes… e al maestro francese sembrano rife-
rite la chiara e bionda armonia dei toni spenti 
e velati impastati nella pittura magra, le ampie 
e rigorose pause compositive e la solenne ge-
stualità alla quale già alludono alcuni bellissimi 
disegni preparatori, o la penitente ammantata 
che incerta procede appoggiata alla parete pie-
trosa”24.

Il 12 gennaio del 1952 il conte scrive al pit-
tore una lettera molto ispirata in cui trapelano 
le precise volontà del committente in merito 
alla composizione e al messaggio iconografico: 
“quella stanza, dedicata al Purgatorio di Sapìa, 
non è, nella significazione pittorica, cosa umana; 
ma ultra terrena ed anzi deve dare l’impressione 
di una vastità non soltanto lineare e murale, ma 
anche di vastità, di lontananze di orizzonte, di 
montagne, di abissi, di distanze impressionanti 
e commoventi tali da colpire l’osservatore non 



95

giori dimensioni, che si conservano in collezio-
ne privata, fino a oggi sconosciuti29. All’idea e 
alla mano del solo Emilio Ambron appartiene 
invece un bel cartone che abbiamo rinvenuto in 
occasione della mostra di Colle Val d’Elsa de-
dicata a Sapìa. Si tratta, come si può vedere da 

sidera il maestro un “disegnatore nato”27. Per 
Ambron “Giunti è stato l’ultimo pittore senese 
che sia rimasto fedele ad un’antica tradizione e 
possedeva conoscenze tecniche ormai dimenti-
cate”28. L’aiuto del Giunti sembra riscontrarsi 
in almeno uno di tre bozzetti, quello di mag-

27  Dal carteggio tra Emilio Ambron e Gianni Mazzoni 
lettera datata gennaio 1989 (Archivio Gianni Mazzoni). 
Cfr. G. Mazzoni, Umberto Giunti. Da Sassetta a Fattori, 
in Conferenze d’arte. Pienza, Montepulciano, Val d’Orcia, a 
cura di G. Mazzoni, Montepulciano 1994, p. 125.

28  Lettera di Emilio Ambron a Gianni Mazzoni datata 
25 dicembre 1988.

29  Tempera su masonite, cm 23,5x89,5; tempera su ta-
vola, cm 24,5x88; tempera e olio su tavola, cm 37,5x147.

6 e 7. Emilio Ambron, Episodi di Sapìa. Siena, Palazzo Chigi Saracini, Biblioteca. (Foto Bruno Bruchi, Siena).



96

8 e 9. Emilio Ambron, Episodi di Sapìa, bozzetto. Siena, Collezione privata.

10. Emilio Ambron e Umberto Giunti, Episodi di Sapìa, bozzetto. Siena, Collezione privata.



97

caso, con questa citazione d’autore, Viligiardi 
intendeva per sempre “rinfamar” Sapìa agli oc-
chi dei suoi “propinqui”.

una foto d’epoca, del disegno preparatorio per 
una parte della parete sopra la porta d’ingresso 
alla Sala. Notevoli altri studi preparatori come 
quello per la testa di Sapìa, invero ritratto della 
moglie Carla Polacco Ambron30. La più parte 
dei disegni per il fregio chigiano sono stati do-
nati dall’artista nel 1985 ai Frati Minori Con-
ventuali di San Marino, restaurati in occasione 
della mostra Foco mettesti. Letture, frammenti, 
disegni e cimeli danteschi a San Marino nel Mu-
seo Pinacoteca San Francesco31. 

Sapìa “rinfamata”
Concludiamo le riflessioni su Sapìa con l’im-

magine più commovente, il richiamo di Arturo 
Viligiardi al Monumento a Dante dello scultore 
fiorentino Cesare Zocchi in Trento, che meritò 
alcune terzine di Giosuè Carducci in occasio-
ne dello scoprimento dell’11 ottobre 1896. Per 
l’iconografia del monumento, che si suddivide 
in tre settori corrispondenti alle cantiche della 
Commedia,  l’artista si affidò a Guglielmo Ran-
zi, irredentista italiano, che promosse l’opera 
dedicata a Dante come reazione alla statua del 
poeta Walther von der Vogelwende a Bolzano. 
Il disegno a penna del Viligiardi, siglato A. V. in 
basso a destra, fu tratteggiato dal pittore senese 
per il frontespizio del libro sopra ricordato di 
Ugo Frittelli, dal titolo Si può rinfamar Sapìa, 
con epistola dedicatoria al Conte Guido Chigi 
Saracini32. Nel monumento di Zocchi, in cui 
sono raffigurati anche gli invidiosi, il nudo di 
donna rappresenta un’anima del Purgatorio che 
ha già espiato e sta per raggiungere il Paradiso. 
D’altra parte, già in vita, Sapìa sembra essere 
stata non solo invidiosa, ma anche caritatevo-
le, giacché con il marito Ghinibaldo Saracini 
fondarono un Ospedale nei pressi di Castiglion 
Ghinibaldi ancora in mano della donna e delle 
sue cinque figlie alla morte del marito33. In ogni 

30  Pubblicato nel catalogo Emilio Ambron 1905-1996, 
Firenze 1998.

31  Si veda anche La donazione Emilio Ambron al Museo 
Pinacoteca San Francesco della Repubblica di San Marino, 
Firenze 1985. Aldo Capobianco (p. 7) rileva nei disegni 
per il fregio della Chigiana lo stile toscano rispetto all’o-
rientalismo delle altre opere in collezione dell’artista: “il 
filo conduttore dell’arte di Ambron è proprio da trovarsi 
in un desiderio di bellezza e semplicità che unisca gli ideali 
della nostra cultura europea a quelli della raffinata figu-

razione orientale. Questo suo modello estetico talvolta si 
avvicina maggiormente all’arte indiana, come nell’Apsara, 
mentre in altre occasioni, per esempio nel grande cartone 
per l’affresco dell’Incontro di Dante e Sapìa, eseguito nel 
1955 nel Palazzo Chigi Saracini di Siena, lo stile è chiara-
mente influenzato dall’ambiente toscano”.

32  Frittelli, Si può “rinfamar” Sapìa?, Siena 1920.
33  C. De Santi, L’Alta Val d’Elsa nella Commedia, in 

“Miscellanea Storica della Val d’Elsa”, CXIII, 2007, p. 73.

12. Arturo Viligiardi da Cesare Zocchi, Anima del Purgatorio ha 
già espiato e sta per raggiungere il Paradiso. Ugo Frittelli, Si può 
“rinfamar” Sapìa? Siena 1920.

11. Emilio Ambron, Episodi di Sapìa, particolare del cartone. 
Collezione privata.



1. ‘Maestro di Tressa’, Madonna in trono col Bambino, secondo quarto del  XIII sec. Siena, Museo dell’Opera del Duomo (Opera 
della Metropolitana, inv. 4333, aut. n. 691/2021). È la più antica immagine della Vergine nell’arte senese.
 



99

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 La Sede apostolica ne ebbe un tale arricchimento 
– non solo  spirituale – che nel 1342 Clemente VI, da 
Avignone, ridusse i 100 anni a 50, adducendo a motivo 
una coerenza con  l’originario giubileo ebraico. Nel 1389 
Urbano VI ridusse gli anni a 33 come la vita terrena di 
Gesù. Nel 1470, Paolo II fissò la cadenza ogni 25 anni, 
a causa della brevità della vita umana e dell’umana debo-
lezza verso il peccato. Non sono soggetti a cadenza fissa i 
Giubilei straordinari  (ad esempio, san Paolo VI, 1966, a 
conclusione del Concilio Vaticano II; e poi san Giovanni 
Paolo II, 1984, per il 1950° anno dalla Redenzione).

2  il 25 marzo, Angelis Domini nuntiavit Mariae: il 
primo giorno dell’anno ab incarnatione che in Toscana 
sarebbe stato in vigore fino a metà Settecento. Per altri, la 
visione avvenne ’8 aprile, venerdì santo.

3  Inf. 18, 25-33. 
4  Ricordo con affettuoso rimpianto le discussioni con 

Monika Butzek che optava per la piccola porta sul fian-

co destro: io replicavo che – in quel luogo –  l’ingombro 
del palazzo vescovile male avrebbe sopportato le folle dei 
pellegrini giubilari. Inoltre  sulla porta destra in faccia-
ta, sull’architrave del varco d’ingresso, l’epigrafe – diffusa 
in più luoghi  penitenziali - con i tre esametri ‘leonini’ 
(con assonanza sull’emistichio) è, a mio avviso, attesta-
zione e conferma. ANNUS CENTENUS ROME SEM-
PER EST IUBILENUS – CRIMINA LAXANTUR CUI 
PENITET ISTA DONANTUR – HEC DECLARAVIT 
BONIFATIUS ET ROBORAVIT. 

5  HIC EST SEPULCRUM MAGISTRI IOHAN-
NIS QUONDAM MAGISTRI NICOLE ET DE EIUS 
EREDIBUS. Marilena Caciotgna, Virginis Templum, 
Opera Laboratori Fiorentini - Civita Group, Sillabe, Li-
vorno 2013, p. 26. Si veda anche la scheda dettagliata in 
Silvia Colucci, Sepolcri..., cit. più avanti a nota 67 p. 259-
260.

anche Dante pellegrino. Prima di entrare alza 
lo sguardo ed è accolto dalle voci, energiche e 
benevole, di molte persone come in attesa, voci 
che sono messaggi degli ‘antiveduti’, coloro che 
hanno previsto e proclamato il prossimo avven-
to della Salvazione per partum Virginis.

Sono le figure di Giovanni Pisano, 1284-
1306: mosse, agitate dallo stesso messaggio 
interiore, in movimento: potenziale beninteso, 
ma non meno intenso. Sono molto lontane dal-
le ormai vetuste statues-colonnes di Saint-Denis 
o di Chartres.

Dopo Nicola, morto nel 1284, Giovanni fu 
il capo maestro del duomo. A questo incarico si 
aggiunse la cittadinanza senese, con esenzione 
dagli obblighi sia militari sia soprattutto fiscali 
d’ogni genere. Risale al 1319 la revoca di que-
sta esenzione: può intendersi come l’anno della 
morte. Quasi certamente si riferisce a lui l’epi-
grafe marmorea che dopo non so quanti sposta-
menti è ora sul fianco sinistro5. 

Giovanni, almeno entro il 1297, si dedicò 
alla facciata. Prima ancora di entrare, Dante 
poteva alzare gli occhi e trovarsi avvolto, qua-
si un non-muto discorrere, in un intreccio di 
parole e messaggi. Sono le immagini marmoree 

Il Giubileo fu proclamato da Bonifacio VIII 
con la bolla Antiquorun habet fida relatio del 22 
febbraio 1300, da celebrare ogni cento anni. 
Fu, da parte sua, una geniale ispirazione, o me-
glio geniale invenzione1. 

Nel 1300 Dante, giunto nel mezzo del cam-
mino terreno, ebbe la visione del cammino ul-
traterreno dell’uomo, la Commedia2.

Dante fu a Roma più volte, almeno nel 1302 
allorché fu raggiunto dalla condanna all’esilio. 
Forse vi era andato anche nell’anno del Giu-
bileo; lo fa supporre la vivace descrizione del 
‘senso unico alternato’ sul ponte Sant’Angelo3.

Altro elemento di logica evidenza sono i 
suoi affacci a Siena, attraverso il percorso della 
via Francigena. Argumentum e silentio, è vero, 
ma appoggiato alla logica del vero.

Del pari logica è la sua presenza nella catte-
drale dell’Assunta, come fedele e come devoto. 
Come pellegrino giubilare, penso sia entrato 
dalla porta destra in facciata. Per me è questa la 
vera Porta del Perdono4.

Introibo ad altare dei

Ad deum qui laetificat juventutem meam. Il 
salmo 42 introduce la liturgia della Messa, e 

Siena: con Dante in visita alla 
Cattedrale al tempo del Giubileo
di Alberto Cornice



100

onore: hic situs est primus. Il motivo è espresso: 
combattente a Montaperti6. Se Dante fosse en-
trato dalla porta mediana, sempre beninteso a 
capo chino, avrebbe notato un’altra sepoltura, 
pure di un laico: Giovanni Ugurgieri caduto in 
battaglia7. La sepoltura nella Cattedrale avven-
ne per decreto publico, del Comune. La Catte-
drale è il luogo delle memorie, tutte le memo-
rie. “La Cattedrale come spazio dei tempi”, la 
mai dimenticata lezione di Friedrich Ohly8. 

Montaperti è detto, qui, certamen e poi cla-
des, strage. Forse anche a Dante il ricordo bru-
ciava ancora. Non tanto come fiorentino scon-
fitto ma per lo strazio e lo scempio che hanno 
straziato migliaia di vite; nella Comedia lo dirà, 
in versi anche troppo noti.

La tradizione vuole che ante eventum i Sene-
si abbiano fatto atto di votazione, affidamento 
alla Madonna, celebrato all’altare maggiore su 
cui era l’immagine - verosimilmente al centro 

che stanno a simbolo della Redenzione annun-
ciata ma non ancora avvenuta. A loro si deve 
l’inquieto e inquietante rincorrersi dei messag-
geri che precedono la Salvezza e ne sono fonda-
mento, patriarchi e profeti. Accanto al contesto 
biblico è coinvolta la cultura pagana, Platone, 
Aristotele e la Sibilla. Due donne: questa, volto 
serenamente ‘classico’, mentre Maria sorella di 
Mosè è tesa nell’emozione del vaticinio.

Ingreditur

Nella Cattedrale, sono – o erano – cose che 
possono avere attratto la sua attenzione, stimo-
lato la sua riflessione. 

Dante è entrato a capo chino, penitente, in 
umiltà e raccoglimento. La prima cosa su cui 
posare gli occhi è una sepoltura. Non di un 
vescovo o canonico o religioso, ma di un lai-
co, Andrea Beccarini, il primo ad avere un tale 

6 D.O.M. ANDREAS  EX NOBILI BECCARI-
NORUM  FAMILIA QUIA  IN  MONTIS  APERTI  
CERTAMINE STRENUE CECIDIT DECRETO PU-
BLICO HIC SITUS EST PRIMUS. VIII. KAL(ELLE)
END. MAIAS  MCCLX.I: ossia il  24 aprile. La data del 
1261 si riferisce al decreto publico, il provvedimento con 
cui il Comune concesse al Beccarini il privilegio di avere 
la tomba – primus – nella Cattedrale. 

7  IOANNES  UGURGERIUS  DECRETO PUBLI-
CO  HIC  SITUS  EST. DECESSIT  MONTIS  APER-
TI  CLADE AN.  SAL.  MCC LX. Le due epigrafi furono 

rifatte (questa meno della prima) riproducendo il testo. 
Le iscrizioni sono trascritte e commentate nel prezioso, 
vastissimo repertorio di Silvia Colucci, Sepolcri a Siena tra 
medioevo e rinascimento, Edizioni del Galluzzo, Firenze 
2003, pp. 26, 122.

8  Friedrich Ohly, Die Katedrale als Zeitesraum (Mün-
ster, 1972), Darmstadt, 1977. Ed. it La cattedrale come 
spazio dei tempi. Il Duomo di Siena, con prefazione di 
Enzo Carli, in “Bullettino senese di storia patria” (1977-
1978), 1979, pp. 7-92, in vol., Siena, Accademia senese 
degli Intronati, 1979.

2. Epigrafe del Giubileo del 1300, facciata del Duomo, porta destra ‘del perdono’ (Opera della Metropolitana, inv. 2257 aut. n. 691/2021).



101

nata sul campo e raccolta dai Senesi. Non preda 
di guerra, sia ben chiaro, ma res derelicta, res 
nullius.

È del tutto convincente l’opinione che 
le aste fossero in realtà antenne fisse installa-
te nel terreno presso il Carroccio, a segnalare 
con i vessilli i punti di comando: segnacoli di 
orientamento per i combattenti immersi nella 
polvere e nello smarrimento9. È pur vero che 
negli inventari questi “arbori” sono indicati 
come pertinenti al carroccio: ma sono solo re-
gistrazioni inventariali, a volte accanto a quel-
la (1446) di “Uno caro con ruote, chiamasi el 
Carroccio Anticho, che si portò alla sconfitta 
di Monte Aperto”10. Si dice lo abbia eliminato 
Pandolfo Petrucci quando nel primo Cinque-
cento era Operaio del duomo, in un fugace 
momento filo-fiorentino del suo altalenante 

di un dossale - ora nel museo dell’Opera. Im-
magine quasi totemica, regalità più che mater-
nità, il volto della Regina è tra mansueto e seve-
ro, mentre il Bambino, meno severo, guarda gli 
oranti e porge la benedizione di buon auspicio. 

Post eventum, post victoriam, addossate ai pi-
lastri della cupola, furono collocate le ‘Antenne 
di Montaperti’, abitualmente ritenute dei due 
Carrocci presenti alla battaglia. La cosa non mi 
ha mai convinto. Penso che un carro trainato 
da bovi, per quanto massiccio e robusto, non 
potesse procedere sopportando un palo di tale 
dimensione e peso, quanto meno si sarebbe ri-
baltato anche prima di muoversi. Oltre tutto a 
Montaperti il Carroccio fiorentino non c’era: a 
viaggio intrapreso era stato saggiamente lascia-
to perché ingombrante e pesante. Portarono 
solo la Martinella, destinata a essere abbando-

3. Epigrafe sepolcrale di Andrea Beccarini (Opera della Metropolitana, aut. n. 691/2021).

9 Alessandro Leoncini, Le antenne del Carroccio, in 
“Il Carroccio di Siena”, 106, 2000, pp. 38-40; Marilena 
Caciorgna, Virginis Templum, Livorno, Le Sillabe, 2013, 
p. 110; Maria Assunta Ceppari Ridolfi, Patrizia Turrini, 
Montaperti. Storia Iconografia Memoria, Monteriggioni, Il 
Leccio, 2013: Turrini, pp. 65-66. Questo’ultimo libro – 
di piccola mole e di grande importanza – è essenziale per 
avere attinto in primo luogo ai documenti: quindi con 
una lettura corretta, rigorosa e efficace dell’evento.  Si deve 
a Duccio Balestracci il recente lavoro, ampio e ramifica-
to: La battaglia di Montaperti, Bari-Roma, Laterza, 2017. 

Resta importante il miscellaneo Alla ricerca di Montaper-
ti. Mito, fonti documentarie e storiografia, a cura di Ettore 
Pellegrini, Atti del convegno (Siena, 30 novembre 2007), 
Siena, Betti Editrice, 2009.

10  “Due arbori de li stendardi del carroccio di legna-
me longhisimi, e quali vengano a capo le xii  more attac-
cati”. Gli inventari dalla sagrestia della Cattedrale senese e 
degli altri beni sottoposti alla tutela dell’operaio del Duomo 
(1389-1545), a cura di Monika Butzek, Firenze, Esdzioni 
Polistampa, 2012, p.109, n.335.



102

La Madonna di san Bonifacio

Se le Antenne sono cimelio laico onorato in 
luogo sacro, è un vero ex voto la Madonna che 
dopo il 1262 fu collocata sul terzo altare destro, 
quello di san Bonifacio festeggiato il 4 settem-
bre: il vero ex voto alla Madonna che “dedit 
senensibus victoriam de inimicis”. L’immagine 
(si deve a Luciano Bellosi l’attribuzione a Die-
tisalvi di Speme) divenne la più venerata icona 
in Siena: come è sua doverosa funzione faceva 
molte grazie, unde nomen Madonna delle Gra-
zie. Gli ex voto erano in lamina d’argento, a 
forma non di cuore come oggi, ma di un paio 
di grandi occhi sorretto da una asticciola, una 
specie di occhialino; unde nomen ‘Madonna 
dagli occhi grossi’. Erano applicati tutto intor-
no alla tavola12.

Nel 1631, per le cerimonie ex voto dei se-
nesi risparmiati dalla pestilenza, ebbe nome 
‘Madonna del Voto’, che è rimasto definitivo. 
Poco più tardi, 1655, Fabio Chigi fu eletto 
come Alessandro VII. Nel suo pontificato, con-
cluso nel 1667, non venne mai a Siena: ma ne 
mantenne costante il pensiero anche attraverso 
iniziative di committenza artistica. Era molto 
devoto alla Madonna, cosa ovvia per un senese. 
Ma al suo tempo le Madonne senesi erano due. 
Una, ‘repubblicana’ e di lontana matrice ghi-
bellina, è nel Duomo; l’altra è in Santa Maria 
in Provenzano, di culto recente e di patrocinio 
granducale a partire da Ferdinando I al quale si 
deve la prima pietra, 1594. A questa Madon-
na il papa offrì doni sontuosi: ma la devozione 
privilegiata andò alla vetusta icona princeps, la 
repubblicana Madonna sull’altare di san Bo-
nifacio. Volle toglierla dall’altare nella navata e 
ideare una nuova cappella, simmetrica a quella 
del Battista. Senza muoversi da Roma, ideò ed 
espresse tipologia e iconografia, poi realizzate 
da Gian Lorenzo Bernini e dal senese Benedet-
to Giovannelli Orlandi. Otto colonne monoli-
tiche di età imperiale, di marmo ‘verde antico’ 
prezioso come una gemma, stavano nel palazzo 
papale nel Laterano. Un ‘sacro furto’ se si vuole, 
ma benemerito.

percorso politico. Chissà se è vero: forse invece 
volle soltanto eliminare una ‘anticaglia’, come 
anche la Maestà di Duccio che ebbe la stessa 
sorte.

Non deve in ogni modo sorprendere la col-
locazione, nel più eminente luogo sacro, di tali 
segnacoli di discordia, odio fratricida, morte 
violenta. La presenza nella Cattedrale trascen-
de i valori strettamente religiosi e liturgici: è la 
sede delle memorie civiche, il forziere prezio-
so che le conserva sotto gli occhi dei cittadini, 
come icone laiche.

Nel nuovo palazzo del Comune fu poi con-
servato – con solenne risalto - il ‘Libro di Mon-
taperti’, i documenti che i fiorentini in rotta 
avevano abbandonato nella fuga per salvazio-
ne: anche questo è res derelicta, cosa res nullius. 
Oggi è nell’Archivio di Stato di Firenze11.

11  Se Dante – in via di ipotesi  o di fantasia – fosse 
entrato non dal Piano di Santa Maria ma da Vallepiatta 
avrebbe percorso lo spazio che impropriamente si dice  
 

‘cripta’. Se ciò fosse, ogni commento dovrebbe essere altra 
cosa. 

12  Un inventario quattrocentesco registra 34 paia di 
occhi. 

4. ‘Antenne di Montaperti’, a un pilastro della cupola (Opera 
della Metropolitana, aut. n. 691/2021).



103
6. Attr. a Dietisalvi di Speme, Madonna del Voto, Duomo, Cappella del Voto (Opera
della Metropolitana, inv. 2257 aut. n. 691/2021).

5. Gabella 1483, con l’altare di San Bonifacio, Archivio di Stato di Siena n. 41.



104

7. Nicola Pisano, Giudizio finale: gli eletti, nel pulpito. (Opera della Metropolitana, inv. 2641 aut. n. 691/2021).

8. Nicola Pisano, Giudizio finale: I reprobi, nel pulpito. (Opera della Metropolita-
na, inv. 2643 aut. n. 691/2021).



105

13 L’ottagono battesimale non è obbligo ma signifi-
cante. Per dire solo quelli che conosco, Firenze, Parma, 
Albenga, Lomello, Grado, i due di Ravenna, Cremona. 
Quello do Pisa è a pianta circolare: elevato a Dio, che 
come il cerchio non ha né inizio né fine.	

14  Il suo probabile autore, il francescano Tommaso da 
Celano, era morto intorno alla nascita di Dante. Il testo, 
tetrametri trocaici a rima baciata, è tuttora uno di quelli 
essenziali nella liturgia. 

iustus judex ultionis al quale chiedere: donum 
fac remittionis ante diem rationis. Contrapposti 
ai confuratis maledictis, la supplica voca me cum 
benedictis è intensa: Inter oves me sequestra, sta-
tuens in parte dextra. Anche nel pulpito i Beati 
stanno alla destra del giudice.

L’intera struttura si regge, al centro, sulla 
colonna portante. Quella nel Battistero pisano 
è su telamoni dolenti, piegati e aggravati da un 
peso non sostenibile. A Siena, invece, sulla base 
stanno assise, composte e serene, le Arti Libera-
li, Trivio e Quadrivio, integrate dalla Filosofia. 
Questo segno, esibito e insistito, fa del pulpito 
una sedes sapientiae, ove anche la Cultura laica 
è sostegno di quella religiosa. Del resto in quel 
tempo anche Siena aveva lo Studium.

Sono quindi due le Madonne ‘ghibelline’ 
che Dante poté vedere nel duomo: ghibelline 
anche se, nell’anno 1300, il governo senese dei 
Nove era di parte guelfa.

Il pulpito di Nicola

Nella navata si affaccia (ora a sinistra, allora 
a destra) il Pulpito di Nicola Pisano, commis-
sionato nel 1265 e terminato nel 1268. 

Pochi anni prima, 1260 o 1259 stile pisano, 
in quel Battistero Nicola aveva realizzato un 
prisma esagonale staccato dalla parete: il valore 
della Parola come messaggio autonomo, non 
dipendente da alcuna struttura, ove il fedele 
può vedere e ascoltare. Può essere che Dante 
lo abbia veduto: cinque rilievi, tra cui il Giu-
dizio finale. A Siena Nicola (il figlio Giovanni 
è stipendiato come aiuto) instaura un respiro 
più ampio. Da esagono a ottagono, il numero 
Otto, il giorno dopo i Sette della Creazione, il 
giorno che non c’è, il Dies Irae o, al contrario, 
Dies Redemptionis, che si ottiene attraverso l’ac-
qua lustrale. Il primo Battistero è quello late-
ranense, nella basilica dedicata al Salvatore e 
ai due santi Giovanni: Omnium Urbis et orbis 
ecclesiarum mater et caput. La pianta del Batti-
stero è ottagonale13. 

Dei sette rilievi cinque illustrano l’Infanzia, 
due il Giudizio, Reprobi e Eletti, Inferno e Para-
diso. Nella prima e terza Cantica è inevitabile 
il riferimento a questi rilievi. In uno il grovi-
glio dei dannati, il non-Ordine che degenera in 
Caos. Per contro, i Beati sono disposti in armo-
nia, in ordine: Dio non solo creò, ma omnia in 
mensura et numero et pondere disposti, parole del 
Liber Sapientiae (11, 20) che si voleva compo-
sto da Salomone. Sembra echeggiare la massi-
ma Ordnungsinn macht Gewinn. 

Nel poema come nei rilievi si avverte una 
consonanza, il Dies irae, la sequentia cantata o 
recitata prima del Vangelo14. Tra i due specchi, 
Cristo con la mano aperta conferma il ruolo di 

9. Nicola Pisano, Le Arti liberali, nel pulpito, part. (Opera della 
Metropolitana, inv. 2658 aut. n. 691/2021).



106

10. Duccio di Buoninsegna, San Bartolomeo, Sant’Ansano, vetrata absidale (Opera della Metropolitana, aut. 
n. 691/2021).

11. Duccio di Buoninsegna, Incoronazione della Vergine, vetrata absidale (Opera della Metropolitana, aut. 
n. 691/2021).



107

15  Visione di Ezechiele : Ez, 1, 2-12; poi l’Apocalisse:  
Ap. 4, 6-7.  Superfluo ma non inutile ricordare la piccola, 
eloquente  tavola di Raffaello  nella Galleria Palatina.

16  L’apostolo – qui in posto d’onore accanto a Ansano 
proto patrono – poco dopo fu poi defenestrato: ridotto a 
mezzo busto, uno  dei dodici affacciati al piano di sopra,  
si riconosce a fatica (il terzo da destra) solo per il nome e 
un poco della veste preziosa quasi nascosta dal mantello. 
Il suo posto è stato usurpato da Vittore, leggendario e pre-
sente un po’ dappertutto. Un Apostolo tra i più popolari è 
stato scacciato da un martire improbabile. Non sono mai 
riuscito a chiarire. La domanda è proposta – ma senza ri-
sposta – anche nel fondamentale saggio di Fabio Bisogni e 
Raffaele Argenziano, L’iconografia dei santi patroni Ansano, 
Crescenzio, Savino e Vittore a Siena, in “Bullettino senese 

di storia patria”, 1990, pp. 84-115: Argenziano, p. 86.
17  Nel gruppo fittile etrusco della necropoli della Pe-

data a Chianciano, - ora nel Museo archeologico di Firen-
ze. -  la Mater tiene il bimbo disteso sulle ginocchia: non 
può non richiamare le iconografie mariane.

18  Anche Maometto, io dissi una volta. Ma il cardina-
le tedesco mi rimproverò: “Quello non conta”.

19  Il mosaico è su cartone di Luigi Mussini, 1877.
20 Costituzionalismo medievale a Siena. La Madonna 

“regina” e “avvocata” della repubblica, in “Initium”, rivista 
catalana d’història del dret,  24, 2019, pp. 455-486: pp. 
465-467. Ancora oggi  -  a Siena - l’inno che conclude 
ogni liturgia ordinaria ha inizio con “Volgi il guardo, cele-
ste regina, alla nostra città a te diletta”.

21  Tito Sarrocchi, 1869.

Nei tre pannelli, in moto ascensionale, sono 
i trionfali episodi del percorso di Maria. Nel-
la Dormitio Gesù è sceso per assistere e ha in 
mano un ròtolo: non la consueta animula per-
ché la madre non è morta ma addormentata. 
Sopra, Maria – titolare del duomo – racchiusa 
nella mandorla angelica, è in coelum assumpta, 
con il corpo fisico, privilegio unico18. Il tema 
della Coronatio, al sommo, restò tenace nella 
imagerie senese, al punto di risplendere sul fa-
stigio della facciata ottocentesca19. Pensando al 
XXXIII del Paradiso, il testo figurativo a tessere 
vitree e il testo letterario in terza rima incate-
nata sono il canto e il controcanto di una laude 
sublime. 

Nel 1300, poco distante dal duomo, nel 
“Campo di Siena” (Purg. XI, 134), era in co-
struzione il nuovo palazzo del Comune. Poco 
dopo, 1315, nella sala maggiore, ubi fiunt con-
silia, sarebbe apparsa la protagonista Maria, 
signora e regina, coronata. Siena, tenacemente 
repubblica fino alla fine, è anche monarchia, 
con la Vergine regina della città e dello Stato, 
secondo l’acuta definizione di Mario Ascheri20. 
Più tardi, 1419, Maria sarebbe stata al centro 
della fontana civica, aquae haustus, con il nome 
ancora misterioso. Peccato che nella ricostru-
zione ottocentesca21 non siamo state comprese 
– sembra per mancanza di denaro – le statue di 
Rea Silvia e Acca Larentia: accanto alla Mater 
dei, la madre e la nutrice di Romolo e Remo. 
Poco dopo, 1430, accanto alla porta del Palaz-
zo, sarà collocata l’immagine ufficiale dello Sta-
to, il bronzo di Giovanni e Lorenzo di Turino, 
la Lupa. La Civitas Virginis ha palesato qui il 
mito fondante, pagano e femminile.

La vetrata nell’abside

Come aveva sollevato lo sguardo prima di 
entrare, così fa Dante, al termine della navata, 
conclusione del percorso. Sul rettilineo muro 
absidale si apre un grande cerchio policromo 
trasparente di luce: la fenestra rotunda magna, 
1288-190, per la quale Duccio aveva fornito i 
cartoni e anche il pennello. La struttura e l’ap-
parato iconografico indirizzano alla Croce, il 
simbolo primo, inscritto nel cerchio dell’orbe 
della creazione. A ben vedere, offre ed esige una 
triplice lettura: evangelica, politica, mariana. 

Tra i bracci, entro i triangoli curvilinei, sono 
gli Evangelisti, i punti cardinali per il giusto 
orientamento del fedele che riconosce agevol-
mente gli attributi vetero o neotestamentali, 
figurazione corrente15.

Sul braccio orizzontale della Croce è l’indi-
cazione di ‘dove siamo’: Siena presenta i santi 
patroni. Tre leggendari, e un Apostolo, Barto-
lomeo: protettore e taumaturgo importante e 
in grande devozione – si sa – per ogni malattia 
visibile sulla pelle16.

La parte verticale è quasi lo stolone di una 
grande, policroma pianeta. Tre pannelli sovrap-
posti celebrano la gloria della Divina Madre, la 
Mater Dei, la regina di Sena Vetus Civitas Virgi-
nis. Dante è entrato in un tempio e in una città 
dedicati al culto femminile, forse fin dalle origini 
avvolte nei simboli remoti e inconsci: la Magna 
mater matuta degli etruschi17, la fonte Gaia come 
G-hea’ la Madre Terra, Diana la dea vergine, Rea 
Silvia destinata alla verginità ma che fu madre, 
Acca Larentia nutrice ossia la Lupa, e anche la 
statua di Venere che fu distrutta.



108
22  Patrizia Turrini, Tre Madonne ghibelline, in Monta-

perti cit. a nota 9, p. 76.

no leggere, ancorché mutile, data e firma: A.D. 
MCCLXI COPPUS DE FLORENTIA ME 
PINXIT. Coppo di Marcovaldo era stato arruo-
lato come ‘pavesario’ armato di picca e con un 
grande scudo a protezione dei balestrieri22. Fu 
il maestro più importante in quel tempo a Fi-
renze e altrove, vedi San Gimignano e Orvieto. 
Una immagine dello stesso impianto è ai Ser-
vi di Orvieto, di Coppo con aiuti, e si direbbe 
successiva.

Sul percorso senese di Dante: una Madon-
na ghibellina, un pittore guelfo.

Si può essere certi che Dante, a Siena, appe-
na fuori della porta di san Maurizio (oggi è il 
Ponte di Romana), sia entrato nella chiesa dei 
Servi in omaggio alla Madonna del Bordone, 
protettrice dei viandanti. 

Oggi è sul primo altare destro, una Maestà, 
Madonna in trono con il Bambino. Si posso-

12. Simone Martini, Maestà, part. della Madonna incoronata.



109

23  Patrizia Turrini, ibidem Le aquile sul velo erano state 
notate (ma senza commento) da Cesare Brandi, Il restauro 
della Madonna di Coppo di Marcovaldo nella chiesa dei Servi 
di Siena, “Bollettino d’arte”, 1950, pp. 160.170: p. 160.

24 Maria Assunta Ceppari, Battaglia di Montaperti. Re-
pertorio delle fonti più antiche e meno note. I documenti del 
Duecento, in Alla ricerca di Montaperti, cit. alla nota 7, p. 
81. 

Il velo della Vergine è impresso in tondi ove 
campeggia l’Aquila imperiale, ossia ghibellina. 
Se così fosse, sarebbe iconografia a dir poco 
inconsueta, una Madonna che ostenta sul suo 
capo una insegna politica, e di parte23. 

La tradizione senese vuole che Coppo sia 
stato fatto prigioniero a Montaperti e che la ta-
vola sia il pegno del riscatto. Oppure che abbia 
ottenuto il riscatto su intercessione dei Servi, 
Ordine di recente fondazione fiorentina. Non 
importa. Importa che il pittore, guelfo sconfit-
to, abbia posto in evidenza la patria. Del resto 
risulta che il 25 novembre 1260 ci fu un accor-

Per l’amichevole vicinanza e i consigli preziosi 
sono grato a Mario Ascheri,  

Alessandro Bagnoli, Maria Assunta Ceppari 
Ridolfi, Edoardo Chianese, Laura Martini,  

Ilaria Muzii, Felicia Rotundo, Patrizia Turrini. 

13. Coppo di Marcovaldo, Madonna del Bordone, Siena, Santa 
Maria dei Servi.

14. Coppo di Marcovaldo, Madonna del Bordone, part. della 
firma.

do di pacificazione tra Siena e Firenze, non ne 
so di più24. 

Il nome tradizionale di questa immagine è 
“Madonna del Bordone”, ossia il bastone che 
il pellegrino lasciava, per rispetto, fuori della 
chiesa.

La tradizione senese vuole che san France-
sco, uscendo da Siena dalla parte di Ovile, si 
sia fermato a pregare in una cappellina dedica-
ta alla Vergine: naturalmente, posando fuori il 
bordone. All’uscita il bastone non era più tale, 
per miracolo era germogliato, un alberello, un 
‘alberino’. Diventò un grande leccio e come tale 
– reliquia secondaria – fece molti miracoli. Poi 
fu colpito dal fulmine, seccato e tagliato in pez-
zetti. È sopravvissuto il nome della chiesa, San 
Francesco all’Alberino.



1. L. Ademollo, Sempre dinanzi a lui ne stanno molte, tav. IX, disegno 8 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Inferno n. 43 disegni), dise-
gno preparatorio a grafite con tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero 



111

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1 Il saggio qui presente offre gli esiti ed i contenuti di 
ricerca inediti relativi all’album dantesco presentati all’in-
terno della mia tesi di dottorato discussa presso l’Univer-
sità degli Studi di Genova: Da Milano a Firenze: la carriera 
di un artista. Luigi Ademollo 1764 – 1849, 3 voll., tutor 
prof.ssa M. G. Montaldo, Anno Accademico 2015/16.

2 BNCF, Palat. 2.B.4.1 catalogo Palatino online: 
https://palatino.bncf.firenze.sbn.it/cerca_ava_scorri.php?
par=[Ademollo$,$Luigi]&radioric=Tutto&offset=1

L’esemplare della Biblioteca Nazionale di Firenze 
è stato da me classificato e rintracciato durante i miei 
studi dottorali nel 2014 con la collocazione binaria: 
MAGL.2.19.1-4 e NENC.D.P.1-4 che però ad oggi non 
rispondono ad identificare i volumi. La nuova collocazio-
ne dall’Opac identifica una copia del volume posseduta 
dalla Biblioteca Nazionale fiorentina, dalla Biblioteca 
Medicea Laurenziana (collocazione LETT 17.B.1.23) e 
dalla Biblioteca di Santa Croce a Firenze, di cui però non 
si conosce la catalogazione. Due ulteriori volumi rilegati 
separatamente delle tavole della cantica dell’Inferno e del 
Purgatorio sono segnalati nella Biblioteca Marucelliana di 
Firenze nel catalogo delle incisioni,Volume 9 della sala 
dei manoscritti: BMF, Sala Manoscritti, Vol. CXCII, La 
Divina Commedia, INFERNO, 44 illustrazioni a stam-
pa di Ademollo; La Divina Commedia, PURGATORIO, 
38 illustrazioni a stampa di Ademollo. Per quanto riguar-
da invece gli esemplari sciolti: GDSU, Firenze, Stampe 
sciolte da 20914 a 20919; BCI, Siena, Miscellanea Porri, 
tavv. XXVI.4227, XXVI.4231, XXVI.4226, XXVI.4235, 
XXVI.4230, XXVI.4234, XXVI.4228, XXVI.4232, 
XXVI.4229, C.XIII, c.0003 a. Presso Biblioteca Panizzi 
di Reggio Emilia: BPRE, Gabinetto delle Stampe Ange-

lo Davoli, Inventario 80; Inventario 80, 24592. Oltre ad 
Ademollo vi lavorarono come incisori Francesco Nenci e 
Giovanni Paolo Lasinio, figlio del più noto Carlo, ed an-
che i meno conosciuti Giovanni Masselli, Emilio Lapi e 
Vincenzo Benucci, che collaborarono alla traduzione delle 
tavole del Paradiso. Il volume messo a confronto con i 
disegni dell’album è quello ad oggi conservato presso la 
Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze. La qualità delle 
stampe è elevata ed il volume è probabilmente tra le prime 
edizioni, come evidenziano i segni in rilievo delle barbe, 
i contorni netti senza sbavature e la dicitura di inventario 
del catalogo Palatino “Bellissimo esemplare intonso e di fre-
schissime prove”.

3 G. L. Mellini, Notti romane e altre congiunture pitto-
riche tra Sette e Ottocento, Vallecchi Editore, Firenze 1992, 
pp. 341 - 343. Il ritrovamento di questo corpus di dise-
gni è stato segnalato in primis dal primo indagatore sulla 
figura di Ademollo, Gian Lorenzo Mellini, che presso la 
Libreria Antiquaria Leo S. Olschki di Firenze rintraccia e 
pubblica il foglio con Napoleone al passaggio del Gran S. 
Bernardo e la descrizione di un album di disegni a penna 
sui Fasti napoleonici e di cui già identifica la destinazio-
ne per le sale di Palazzo Pitti. Lo studioso denunciava la 
dispersione dei fogli andati all’asta all’Isola d’Elba in anni 
passati. Soltanto nel 2010 i fogli sono ricomparsi sul mer-
cato antiquario e pubblicati a cura della Galleria romana 
W. Apolloni Antichità a cura di Francesco Leone, Napole-
one a Pitti. Nei disegni di Luigi Ademollo, Apolloni, Roma 
2010. Si tratta di un numero ben più ridotto di fogli ri-
spetto a quelli danteschi ma assimilabili specialmente sul 
piano disegnativo. 

cora di Firenze e di cui vi sono rare copie2. 

L’eccezionalità di questo ritrovamento si 
può accostare, per integrità e qualità, a quello 
dei disegni eseguiti fra il 1812 ed il 1813 per 
il programma iconografico napoleonico mai 
realizzato nella Reggia di Pitti3. Chi scrive ha 
rintracciato l’album in base ad una criptica se-
gnalazione dello studioso Gian Lorenzo Melli-
ni, che individuò per primo l’opera, presumi-
bilmente tra la fine degli anni Ottanta e i primi 
Novanta del secolo scorso, dandone notizia 
nel suo zibaldone Petra Mala del 1991. Melli-

Un ritrovamento

L’emozione nella riscoperta di quest’opera è 
stata pari all’ammirazione nell’indagarla1.

L’album dantesco qui presentato è un inedi-
to dell’artista e si configura come uno dei più 
importanti ed integri ritrovamenti di disegni au-
tografi dell’Ademollo, elaborati fra il 1817 ed il 
1819 per la loro traduzione in acquaforte pitto-
rica ed illustrazione della Divina Commedia con 
tavole in rame edita in quattro volumi in quegli 
stessi anni per la Tipografia all’Insegna dell’An-

La Divina Commedia nei  
disegni originali del professor  
Luigi Ademollo
di Egle Radogna



112

4 L. Mellini, Petra Mala, Edizioni Bolis, Bergamo 
1991, pp. 246, 247. Il critico fa qui riferimento al suo 
saggio apripista sugli studi ademolliani edito nel 1974 con 
il numero 57 della rivista “Arte Illustrata”.

5 Ringrazio la dr.ssa Felicia Rotundo e il prof. Marco 
Ciampolini per l’occasione di proporre alla Rivista della 
Accademia dei Rozzi questa ricerca nell’ambito delle ce-
lebrazioni dantesche del 2021. Per l’album ademolliamo: 
BNCF, Fondo Manoscritti, N. A., L. Ademollo, Dante 
Alighieri Divina Comedia Disegni Originali Composizioni 
del Professor Luigi Ademollo Incisi dal Chiarissimo Cavalier 
Lasinio Per la celebre edizione dell’Ancora, categoria N. A., 
706, G. F. (grandi formati) 70: (acquisto Hoepli), 1817 
– 1818. 

6 G. L. Mellini, Notti romane, p. 345. Nel saggio il 
critico pubblica in riferimento allo scambio epistolare 
fra Ademollo e Canova tutte le missive da lui rintracciate 
nell’Epistolario Canoviano conservato presso la Biblioteca 
Civica di Bassano del Grappa, compresa quella citata in 
questa sede e di cui si riporta l’esatta trascrizione letterale.

7 Ulteriori approfondimenti emersi dalla mia tesi su 
altri punti di connessione con la figura di Canova e l’e-

pisodio dell’accademia bergamasca vengono rimandati ad 
altra sede per non deviare dal tema in oggetto dei disegni 
danteschi. È un elemento che riveste tuttavia grandissima 
importanza nel conoscere il ruolo storico e sociale dell’A-
demollo nel suo tempo e di cui a partire dagli studi di 
Mellini è partito un intenso recupero. La fonte primaria 
che ricorda l’episodio del direttorato dell’Accademia Car-
rara è la stessa autobiografia di Luigi poi riedita da Melli-
ni: L. Ademollo, Cenni biografici del pittore Luigi Ademollo 
scritti da lui stesso in “L’arte, giornale letterario, artistico, 
teatrale di Firenze”, n. 101, 20 novembre 1851, p. 402; G. 
L. Mellini, Apertura per Luigi Ademollo in “Arte illustrata”, 
n.57, 1974, p.69. Sulla Accademia di Carrara si ricorda 
qui solo essenzialmente la pubblicazione delle missive in. 
A. Pinetti, Vicende e glorie della scuola di pittura nell’Acca-
demia Carrara di Bergamo, Società Editrice S. Alessandro, 
Bergamo 1912, pp. 14 - 17,35 - 40, nota 16: appaiono 
pubblicate integralmente le lettere (eccetto quella datata 
28 febbraio 1806) intercorse nello scambio epistolare fra 
la Commissaria con Canova e l’Ademollo. Ulteriori cenni 
e carteggi sono quelli già citati in Mellini, Notti romane, 
pp. 342 – 345.

Senatore, gli editori dell’Ancora ottennero il 
permesso e l’onore di dedicare lo scritto all’esi-
mio scultore di Possagno Antonio Canova, con 
il suo beneplacito. Proprio una missiva indiriz-
zata dall’Ademollo a Canova il 4 marzo 1817 
consente di documentare tutto ciò: “faccio una 
serie di disegni in contorno per una Edizione del 
Dante” “fra le cose che si fano per tirare partito di 
tutto per mantenere la famiglia”6. La lettera evi-
denzia tra l’altro l’interessante legame personale 
e professionale con Antonio Canova, di cui vi 
sono fonti scritte a partire dai primi dell’Otto-
cento in merito alla nomina di Ademollo come 
Direttore dell’Accademia Carrara di Bergamo 
sospinta proprio dallo scultore fra il 1804 ed 
il 18067. Dunque Canova legò il suo nome in-
ternazionale al progetto editoriale fiorentino 
facendosi garante sia del contenuto dell’opera 
bibliografica che, in un’ulteriore occasione, del 
lavoro artistico di Ademollo e promuovendoli 
in virtù del suo ruolo diplomatico e culturale di 
portavoce dell’identità neoclassica italiana.

La lettera è tuttavia anche il momento per 
Luigi di confidare all’amico scultore che accet-
tava questa commissione non solo per la sicura 
risonanza ufficiale ma per il vantaggio econo-
mico che gliene sarebbe venuto per sostenere 
la famiglia; lui, meneghino e cresciuto senz’agi 
al ritmo del lavoro di bottega. Un autodidatta 
e sperimentatore fra il tradizionale ruolo d’arti-
sta di epoca moderna e quello di acquafortista 

ni ricorda il suo appello al bibliofilo marchese 
Ridolfi “prospettandogli per una sua rivista una 
nota sul mio rinvenimento del volume degli origi-
nali per le illustrazioni dantesche dell’Ademollo”4. 
Lo studioso sperava che, nonostante lo scarso 
interesse del Ridolfi per cose di epoca neoclas-
sica, il collegamento filologico a Dante o al 
contesto fiorentino convincessero il marchese a 
dar spazio alla pubblicazione ma non fu così. A 
distanza di diversi anni e ulteriori preziosi studi 
sull’Ademollo, arriva quindi in questa sede la 
possibilità di presentare il suo album, ritrovato 
nei fondi del materiale di pregio fra le opere 
delle “Nuove Accessioni”, e riconoscerne il va-
lore storico artistico ricordando il settecentena-
rio dalla morte di Dante Alighieri5.

Una serie di disegni in contorno per una 
Edizione del Dante

Il volume dantesco con le incisioni inventa-
te e disegnate da Ademollo fu pubblicato dagli 
editori Antonio Renzi, Luigi Gaetano Marini 
e Gaetano Muzzi e promosso dall’allora Diret-
tore dell’Accademia di Belle Arti di Firenze, il 
Senatore Giovanni Degli Alessandri, che fu per 
l’artista sempre amico e sodale. Questi sostenne 
spesso la candidatura di Luigi nelle occasioni di 
operato artistico del milieu fiorentino e proba-
bilmente lo fece anche in questo caso. Ulteriore 
lustro all’incarico si aggiunse quando, grazie al 



113

2. L. Ademollo, Caron dimonio, tav. VI, disegno 5 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Inferno n. 43 disegni),  disegno preparatorio a grafite con 
tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero. 

3. L. Ademollo, Allora stese al legno ambe le mani, tav. XIV, disegno 13 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Inferno n. 43 disegni), disegno prepa-
ratorio a grafite con tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero.



114

8 L. Ademollo, Cenni biografici del pittore Luigi Ade-
mollo scritti da lui stesso in “L’arte, giornale letterario, ar-
tistico, teatrale di Firenze”, n.101, 20 novembre 1851, p. 
402; Mellini, Apertura per Luigi Ademollo in “Arte illu-
strata”, n.57, 1974, p.69. Si deve ulteriormente a Melli-
ni la riproposizione integrale in appendice al suo saggio 
dell’autobiografia ademolliana riscoprendola nuovamen-
te dopo l’ormai lontana pubblicazione ottocentesca. 4 L. 
Mellini, Petra Mala, Edizioni Bolis, Bergamo 1991, pp. 
246, 247. Il critico fa qui riferimento al suo saggio apripi-
sta sugli studi ademolliani edito nel 1974 con il numero 
57 della rivista “Arte Illustrata”.

9 E. Radogna, Luigi Ademollo, pittore in palazzo Pitti 
tra Parigi e Vienna. Parte II, IN “Bollettino degli Amici di 
Palazzo Pitti” 2019, Edizioni Polistampa, Firenze 2020, 
pp. 100-101. Si pensi ad esempio ai disegni numero 17 e 
18 della serie del Purgatorio in cui la Processione dell’arca 
richiama quella della sala omonima di Palazzo Pitti di cui 
già richiamavo la somiglianza nel saggio a queste pittu-
re dedicato, mentre la cavalleria del disegno 18 raffigura 
l’Imperatore Traiano prendendo abilmente spunto dai 
Trionfi di Cesare di Lucignano ma ancor più proprio dalle 
Storie di Traiano che Ademollo stava ideando in contem-
poranea per la Sala del Trono del Palazzo Ducale a Lucca.

10 S. Grandesso, Una prima idea per il “Caino”. Giovan-
ni Duprè (1817-1882) e il contesto toscano in “Dossier” n. 
1, 28 ottobre – 12 dicembre 2003, Carlo Virgilio, Roma, 
2003, tav. I; P. Antonacci, Le metamorfosi di Ovidio illu-
strate da Luigi Ademollo, Paolo Antonacci, Roma, 2006; F. 

Leone, a cura di, Luigi Ademollo (1764 – 1849). L’enfasi 
narrativa di un pittore neoclassico, olii disegni e tempere in 
“Dossier n. 9”, catalogo della mostra della galleria Carlo 
Virgilio, Roma, 27 febbraio – 12 aprile 2008, Edizioni del 
Borghetto, Roma 2008, tav. 2; A. Sobrero, Palazzo Scotto 
e il suo rapporto con il giardino, in “Le dimore di Pisa:l’arte 
di abitare i palazzi di una antica Repubblica Marinara dal 
Medioevo all’Unità d’Italia”, sez. II - Il palazzo, il giardi-
no, la città, a cura di ADSI Associazione Dimore Storiche 
Italiane, Sezione Toscana, E. Daniele, Alinea Editrice, Fi-
renze 2010, pp. 159 - 166. 

Segnalo il disegno classificato Ercole e l’Idra o, secon-
do chi scrive, Cadmo che uccide il drago, attestabile fra il 
1815 ed il 1820; come pure il disegno della collezione 
Tassinari a matita e sanguigna del Diluvio, sempre trat-
to dal Libro I, vv. 291 – 297 del testo ovidiano e datato 
al 1817 e pure la serie degli ulteriori disegni dello stesso 
periodo ed esposti presso la Galleria Paolo Antonacci di 
Roma e poi confluiti nella pubblicazione a loro dedica-
ta. Si possono datare agli anni 1817 – 1819 circa, in cui 
Ademollo dice di lavorare, dopo i disegni per la Divina 
Commedia, proprio alla tematica ovidiana anche se vi si 
dedicava già sul finire del primo decennio dell’Ottocento, 
sia per il progetto editoriale poi sfumato, sia per commis-
sioni private come nei cicli di pittura murale dei palazzi 
privati senesi Sergardi e Giuggioli, a Firenze in Palazzo 
San Clemente e Palazzo Capponi e nel pisano i cicli deco-
rativi di Palazzo Scotto (distrutto) e della Villa di Molina 
di Quosa, a San Giuliano Terme.

moltissime pagine dell’album, talvolta bozzetti 
definiti ed in altri casi soltanto leggere ombre 
della sua fantasia che si intrecciano sui fogli.

Di fatti, un ulteriore tratto caratteristico di 
questi disegni di Ademollo è che spesso sono 
ispirati ad impianti iconografici da lui già ese-
guiti ed in esecuzione, come ad esempio i deco-
ri della Mereria di Lucignano, di Palazzo Pitti e 
soprattutto di Palazzo Ducale a Lucca condotti 
rispettivamente fra il 1811, il 1816 ed il 1818 
-199. Quanto agli esiti fantasiosi e favolistici i 
disegni trovano invece palesi derivazioni dalle 
invenzioni di Ademollo sul tema delle Meta-
morfosi di Ovidio composte in vari fogli sciolti 
e nella serie incisa tra il 1824 ed il 183210.

Tuttavia la disdetta dell’incarico assunto con 
i tipi dell’Ancora non fu una sua scelta quanto 
piuttosto il concorso di fattori sia gestionali che 
dettati da un cambio di gusto della veste edito-
riale. Nuovamente l’artista si rammarica con il 
Canova che gli editori diffidassero in parte della 
sua perizia calcografica e che “non hanno avuto 
la Confidenza che io da me incidessi tali Contorni 
per servirsi di chi lo faccia con maggior precisio-
ne secondo il gusto presente non so poi se avessero 

che, nel corso dell’Ottocento, lo chiama ad au-
togestirsi e sostenersi come imprenditore di se 
stesso fra accademia e mercato.

L’artista fu però costretto ad abbandonare la 
realizzazione di queste tavole, dopo i primi due 
portfolii dell’Inferno e del Purgatorio, passando 
il testimone a Francesco Nenci per la cantica 
del Paradiso. Scelta obbligata che Ademollo 
giustifica, nella propria autobiografia, per esser-
si trovato a gestire nel contempo le pitture per 
la Duchessa Maria Luisa di Borbone nel palaz-
zo Ducale di Lucca tra il 1818 ed il 1819. 

Alla grande edizione del Dante detta dell’An-
cora fece da principio (cioè per l’Inferno) i disegni, 
ed in seguito incise a contorni i rami fino a tutto il 
Purgatorio, ma essendo chiamato alla pittura del 
Salone di Lucca, gli Editori del Dante credettero 
che egli trascurasse il loro lavoro, onde, promosse 
difficoltà, gli lasciò liberi di provvedersi di altri8.

 Ciò risponde senz’altro al vero, ed inoltre 
spia di questa operosità continua del periodo 
sono gli schizzi che Luigi delinea sul verso di 



115

11  Mellini, Notti romane, p. 345.
12 BNCF, Bobina acquisti, 1936, 1 Gennaio XIV; 

Fondo Nuove Accessioni, Catalogo N. A., n. 72, p. 97. 
Ms. cart. 5 cc. Si riporta la descrizione del volume nell’In-
ventario ms del Catalogo Nuove Accessioni, in sala mano-
scritti: “Ademollo Luigi = Disegni originali composti per 
l’Inferno e il Purgatorio della Divina Commedia stampata 
in Firenze nella tipografia all’Insegna dell’Ancora negli 
anni 1817 –1819. Ms. cart. Di 5 cc. e n. 106 tavole di-
segnate a penna. I disegni sono di mm 340 x 240 circa 
e portano scritta a mano l’indicazione del passo a cui si 
riferiscono e (le prime 81) anche i versi. Le ultime 25 por-
tano scritto “non inciso” ed effettivamente non figurano 
nell’edizione a stampa. È da notare viceversa che alcune 
pochissime sono nell’edizione a stampa e non qui e inoltre 
che alcune appaiono nell’incisione dell’edizione dell’anco-
ra assai modificate”.

F. Donzelli, Renato Natali 1883 – 1989, vol. 1 in 
“Collana di pittura dell’Ottocento e Novecento italiano”, 

Cappelli, Bologna 1998, p. 125. Tramite la consultazione 
dei vecchi registri di acquisizioni librarie su microfilm e 
in cartaceo ho potuto rintracciare i dati di provenienza, 
ingresso e acquisto del volume nel fondo manoscritti della 
Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze. La cifra a cui fu 
comperato il volume potrebbe equivalere a poco più dei 
4.000,00 Euro odierni, secondo i sistemi di calcolo del 
valore storico monetario, sembrandoci ad oggi una cifra 
veramente esigua soprattutto in rapporto alla valutazio-
ne artistica corrente dei lavori ademolliani. Un altro dato 
interessante emerge invece dallo studio di Ferdinando 
Donzelli sulle quotazioni del mercato artistico fra gli anni 
Venti e Trenta del Novecento, dei quadri più importanti 
dei primi del secolo e anche pertinenti all’Ottocento, le 
cui stime si aggiravano fra le 1.500 fino alle 2.000 Lire 
ed oltre. Discorso che porterebbe a considerare l’acquisto 
dell’album ademolliano nei ranghi se non al di sopra del-
le valutazioni artistiche dell’epoca e dunque che ne fosse 
compreso il valore. BNCF, Palat. 2.B.4.1,

fismo. Un’opera che svela la pagina fino ad ora 
meno nota della sua fama artistica che, grazie 
alla pratica incisoria, raggiunse l’estero ed in 
questi disegni lo classifica sia come esponente 
del Neoclassicismo italiano che come valido in-
terprete di una internazionalizzazione di gusto 
verso i nordici ed il proto romanticismo.

Scoprendo l’album

L’album, catalogato fra i “grandi formati”, è 
un unico volume rilegato con cucitura a pun-
to pieno e con piatti e dorso rigidi rivestiti in 
pelle. Le pagine, le cui misure massime in folio 
sono 350 mm x 250 mm, si presentano senza 
strappi ma con ondulazioni del supporto car-
taceo, alcune gore dovute ad umidità, tracce di 
lavoro e sporco di deposito. Sul piatto posterio-
re del volume c’è un timbro: “14 Luglio 1936”, 
probabilmente legato all’ acquisto del volume 
dalla libreria Hoepli, come riporta la dicitura di 
catalogazione attuale del pezzo, e che sappiamo 
fu pagato £ 400012.

Il volume presenta sul dorso e internamente 
nel frontespizio la dicitura: “Comedia di Dante, 
disegni originali di Luigi Ademollo. Per l’edizione 
di Firenze 1817 – 19 INFERNO e PURGATO-
RIO. Dante Alighieri Divina Comedia Disegni 
Originali Composizioni del Professor Luigi Ade-
mollo Incisi dal Chiarissimo Cavalier Lasinio Per 
la celebre edizione dell’Ancora” e sulla pagina in 
fondo all’album il timbro regio della Biblioteca 
Nazionale di Firenze.

tutta la ragione”11. Quest’ultima affermazione 
fa presupporre la probabile delusione dell’Ade-
mollo per il lavoro perso e che questi, abile in 
tutto il processo incisorio, visse forse come una 
mancanza di fiducia nelle proprie potenzialità 
la scelta di far finire a Giovanni Paolo Lasinio la 
traduzione dei suoi disegni. Va quindi supposta 
una mancata intesa fra il gusto ricercato dagli 
editori per le tavole, versato al racconto più so-
lenne, piano e accademico, rispetto all’accesa 
foga che Ademollo inserisce in moltissime delle 
tavole inchiostrate per l’Inferno e che furono 
solo in parte lasciate incidere all’artista. 

Se dunque l’immaginario infernale e pur-
gatoriale dantesco era riuscito più agilmente 
a collimare con la vena patetica, espressiva e 
grottesca delle tavole di Luigi, era poi diventa-
to eccessivamente libero ed irrazionale per po-
ter riflettere l’ascensione verso l’Empireo che è 
invece espressa nelle tavole tradotte da Lasinio 
e Francesco Nenci secondo l’ideale di pausata 
classicità ed accademismo purista. Non fu per-
tanto l’entourage accademico italiano ad acco-
gliere con troppo favore questa edizione della 
Commedia, quanto si dimostrò invece ricettiva 
la compagine della critica d’arte estera; prima 
patria dei concetti estetici del Sublime, Pitto-
resco e della poetica nordica e Ossianica cui 
Ademollo attinse. 

L’album dei disegni danteschi in oggetto il-
lustra come un diorama la versatilità artistica 
dell’Ademollo e le tracce del suo prolifico gra-



116

lata, probabilmente, al momento dell’acquisi-
zione dell’opera grafica nel 1936.

Ademollo organizza l’album in modo chia-
ro: nell’antiporta vi trascrive il titolo del vo-
lume, gli autori e l’ editore e poi raggruppa e 
numera ciascun nucleo di disegni per cantica, 
effettuando un distinguo fra quelli poi incisi e 
gli altri scartati : “Inferno n.43 disegni; Inferno 
n.22 invenzioni non incise, Purgatorio n.38 dise-
gni, Purgatorio n. 3 invenzioni non incise”.

Tutte le tavole sono state preparate da un 
leggero bozzetto a seppia rossa ripassato poi a 
china ma senza seguire pedissequamente il trat-
to a sanguigna. Il disegno, quasi un’acquatinta, 
è infine contornato ad inchiostro nero, con un 
effetto chiaroscurale e pittorico molto marca-
to. Ogni tavola presenta in basso la didascalia 
scritta da Ademollo, prima debolmente a gra-
fite e poi ripassata ad inchiostro, con il passo 
del poema illustrato nel disegno, mentre in bas-
so a destra vi è la numerazione del canto e del 
verso. Sempre in calce compare anche la firma 
dell’artista : spesso “L. Ademolli inv.” Oppure 
“L. Ademolli” o “Ademollo” e accanto la dici-
tura “Lasinio Figlio Inc.” nei casi in cui fu di 
Giovanni Paolo la traduzione su lastra incisoria. 

Inferno 

Specialmente nella prima tranche di dise-
gni, poi incisi, sono molti gli scenari tormen-
tati e rovinistici tali da richiamare il vedutismo 
di Giovanni Paolo Panini, e di Louis François 
Cassas e i capricci archeologici di Hubert Ro-
bert. Non di meno la pratica scenografica dei 
fondali “a bosco” della scuola di Giovanni Da-
vid, di Pietro Gonzaga e dei fratelli Galliari con 
cui Ademollo collabora, sul finire del Settecen-
to e giovanissimo, al soldo dello scenografo Lu-
igi Rodriguez. 

Nel foglio 113 “E quanto a dir qual è cosa 
dura” si notano i dettagli floreali e vegetali 
incisi minuziosamente dal Lasinio, rispetto al 
bozzetto ademolliano dal fare più largo. Ciò fa 
pensare che Luigi dialogasse strettamente con 

All’interno del piatto posteriore, al bordo 
destro, vi è una targhetta di carta bianca con 
impresso in lettere a rilievo il nome “Gustavo 
Magheri”, editore al tempo attivo a Firenze 
e che probabilmente era entrato in possesso 
dell’album ai fini di una possibile riproduzio-
ne e pubblicazione dei disegni o per fini colle-
zionistici. Sempre sul piatto l’ulteriore scritta a 
china sottolineata ed in corsivo “Proprietà del 
Sig. Domenico Ademollo” chiarisce che sicura-
mente ne fu proprietario il sestogenito di Luigi. 
Tuttavia va notato che questo album di disegni 
non viene ricordato nel testamento di Ademol-
lo e non è fra gli averi destinati dall’artista al 
figlio Domenico, il quale evidentemente lo ac-
quisì in altro modo e forse proprio da Magheri.

Nell’album vi sono centosei tavole la cui 
ricchezza di fantasia, qualità e varietà merite-
rebbe di poterle indagare una ad una ma di cui 
per il momento si offre una rosa di esempi da 
confrontare con le incisioni stampate nei vo-
lumi all’Insegna dell’Ancora per delinearne le 
caratteristiche portanti. Fra queste ad esempio 
il fatto che l’album contiene alcune versioni 
grafiche diverse rispetto a quelle pubblicate 
e perciò rimaste degli unicum. Un elemento 
già evidenziato nella descrizione del volume 
nell’inventario della Biblioteca e che fu compi-

4. L. Ademollo, Tre donne in giro dalla destra rota, tav. XXXVII, 
disegno35 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Purgatorio n.38 disegni), 
disegno preparatorio a grafite con tracce di matita rossa, ripasso 
ad inchiostro nero. 

13 Nella serie dell’Inferno a partire dal foglio 2 si sfal-
sa di una tavola la corrispondenza numerica fra i disegni 
dell’album e delle incisioni: per cui ad esempio il disegno 
numero 2 non si riferisce alla tavola incisa II bensì alla 
III, e così via.



117

IX), paradigmatico per i molti particolari che 
differiscono fra bozzetto ed incisione, sebbene 
il soggetto corrisponda in linee generali. Ciò 
è visibile nella maggiore resa chiaroscurale del 
disegno, rispetto all’incisione condotta a puro 
contorno, con più campiture scure e parti om-
breggiate, visibili lungo le braccia e le gambe 
mostruose dei diavoli che lanciano i dannati. 
Il tratto di Ademollo si fa tanto estemporaneo, 
specie nelle figure diaboliche molto caricatura-
li e grottesche, da ricordare le bizzarrie estrose 
nella serie grafica dei Capricci di Jacques Cal-
lot. L’estro ademolliano si va poi però a perdere 
nella normalizzazione del tratto di Lasinio, che 
forse va ad emendare il disegno troppo eccen-
trico e fuori canone del Nostro. L’intenzione di 
smorzare il pathos di Luigi si avverte anche nella 
figura femminile accasciata col panno scivolato 
a destra e i capelli scarmigliati. Nel disegno la 
donna è a bocca aperta, tragica come una ma-
schera del teatro greco, mentre nell’incisione 
appare poco più che imbronciata e scompare 
quel viso ancor più pressato dalla mano e in 
ombra. Infine il moto della figura, accentuato 
dal tratteggio a china sul panneggio, si placa 
nell’incisione, così come il fluire dei capelli che 
finiscono per inanellarsi più statici. Non vi è 
spazio per aggiungere il disegno 11 “Voi citta-
dini mi chiamaste Ciacco” (tav. XII) ma ne sot-

Lasinio durante il processo tecnico per accor-
darsi sull’effetto estetico voluto nel passaggio 
dal disegno all’incisione, e che queste rifiniture 
siano state affidate direttamente alla sensibilità 
e autonomia creativa di Lasinio. In linea gene-
rale, poi, i tratti di penna più chiari rispondono 
alle parti incise più debolmente e “a risparmio” 
per le zone più luminose. 

Del foglio 4 “E dietro le venia sì lunga tratta” 
(tav. V) e del 5 “Caron dimonio” (tav. VI) ve-
diamo accenti ferini e truci, come l’aura demo-
niaca di pazzia esaltata dal solo punto di penna 
nelle pupille dei dannati traghettati, che nell’in-
cisione assume una drammaticità più aulica e 
rarefatta. I nudi disegnati sono più “sporchi” 
nella resa muscolare, un groviglio che nell’in-
cisione viene riorganizzato e pulito, così come 
accade per la fiumana di anime sullo sfondo. 
Luigi enfatizza nei disegni il pathos ed il dolore 
umano poi “raffreddato” nella incisione come 
nel caso dei personaggi di Dante e Virgilio sulla 
barca infernale. Qui ad esempio è ben visibile 
la matita rossa, come nel ripensamento per la 
gamba protesa di Caronte il cui polpaccio, nel 
contorno a penna nera, è spostato rispetto alla 
linea a seppia rossa. 

Prendiamo poi in considerazione il disegno 
8, “Sempre dinanzi a lui ne stanno molte” (tav. 

5. L. Ademollo, bozzetto per la barca di Caronte della tavola VI e disegno 5 Caron dimonio, verso del disegno 35 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, 
serie Purgatorio n.38 disegni), disegno preparatorio a grafite con tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero.



118

14 Mellini, Apertura, p.54. 
15 S. Rudolph, Felice Giani: da Accademico ‘de’ Pensieri’ 

a Madonnero, in “Storia dell’arte”, XXX–XXXI (1977), 
pp. 175 – 177, nota 49. A. Ottani Cavina, Felice Gia-
ni e la cultura di fine secolo 1758 – 1823, Electa, Milano 
1999, pp. 35 – 41; R. J. M. Olson, A. Ottani Cavina, 
Identifying Felice Giani’s Double Portrait with Michael 
Köck and the Friendship Portrait in Late Settecento Rome in 
“Mitteilungen Des Kunsthinstorischen Institutes in Flo-
renz”, LV Band – 2013, Heft 2, p. 280, note 49,50,51, e 
52. Si ripercorre l’apporto della Rudolph ed il riferimento 
alla lista del Migliarini. Il coinvolgimento di Ademollo 
nella Accademia de’Pensieri non è però sostenuto da fon-
ti documentarie ma in un confronto personale con Stella 
Rudolph abbiamo concordato sulla probabilità che per le 
consonanze stilistiche ne facesse parte, nonostante il mila-
nese non sia fra le personalità aggiunte dalla studiosa alla 
lista dei partecipanti da lei rintracciata e scritta dall’an-
tiquario artista Arcangelo Michele Migliarini. La “lista” 
del Migliarini si conserva nella Biblioteca della Soprinten-
denza alle Gallerie di Firenze, Filza Cicognara, ff. 97–99.

16 Roma, Archivio Storico del Vicariato, filze 2AIII 
- 2AIV, Stato delle Anime della parrocchia di Sant’Andrea 
delle Fratte per l’anno 1804, principiato il 1 febbraio dal-
la scalinata di Trinità dei Monti, al solito, dal P. Antonio 
Grande, Lettore Giubilato dalla provincia della Calabria 
Ultra, in via di Porta Pinciana, di mano destra al portone 
n.37, c. s. n. Ringrazio Amedeo Ademollo per l’aiuto nella 
ricerca di questi preziosi documenti. Olson, Cavina, Iden-
tifying Felice Giani’s Double Portrait, p. 274, note 20 e 21. 
Una vicinanza che fra questi artisti s’intrecciava al vivere 

quotidiano negli stessi quartieri romani se pensiamo che 
Giani e Köck abitarono dal 1785 al 1801 nella Parrocchia 
di Sant’Andrea delle Fratte dove l’Ademollo vi è registrato 
dal 1804.

17 Wolfgang Hartmann si esprime sulle incisioni dan-
tesche di Ademollo ben cinque anni prima dell’approfon-
dimento del Mellini in occasione della sua tesi di laurea 
dedicata alla “Riscoperta di Dante nell’arte tedesca – J. H. 
Füssli – A. J. Carstens – J. A. Koch” in una sezione dedicata 
ai confronti con altri artisti che avevano trattato l’illustra-
zione della cantica dell’Inferno. Il nome di Ademollo è il 
primo a cui fanno seguito solo altri due italiani: Bonaven-
tura Genelli e Gustave Doré.

18 Berlin, Sammlung Archiv für Kunst und Geschichte, 
AKG19209, Incisione a puro contorno di W. Müller dal 
disegno di Jakob Asmus Carstens, 1796. Source: https://
www.akg-images.co.uk/archive/-2UMDHUZCL6Z.html

19 W. Hartmann, Die Wiederentdeckung Dantes in der 
deutschen Kunst – J. H. Füssli – A. J. Carstens – J. A. Koch, 
Friedrich-Wilhelms – Universität, Bonn 1969, pp. 166 – 
167. Hartmann suddivide in due gruppi i prototipi ico-
nografici derivati dalla matrice “Carstens- Koch”, identifi-
cando un primo gruppo con le invenzioni maggiormente 
articolate in cui oltre alla scena di Paolo e Francesca sia 
compreso un prolungamento della sequenza narrativa, 
come nella scena ademolliana. Un secondo gruppo è 
quello costituito dalle raffigurazioni quasi esclusivamente 
incentrate sui personaggi principali di Paolo e Francesca 
ed in cui il resto del contesto infernale è soltanto accen-
nato o nullo.

quarto del XVIII secolo e la prima metà del 
XIX che si assiste pure alla ricezione della poe-
tica di Dante in ambito anglosassone e tedesco 
al cui sapore nordico sembrano collegarsi i di-
segni ademolliani. 

Di questo interscambio era già convinto nel 
1969 lo studioso Hartmann che dimostra l’in-
teresse internazionale per l’iconografia dantesca 
di Ademollo17. Questi identifica nella tavola 
di Paolo e Francesca del milanese una parziale 
filiazione dal modello figurativo precedente di 
Asmus Jacob Carstens del 1796 e dalle varian-
ti diffuse successivamente in stampa da Joseph 
Anton Koch18. La tavola ademolliana riprende 
da Carstens la figura del dannato in alto a si-
nistra con le gambe aperte a forbice e la stessa 
complessità narrativa che vede uniti i momenti 
della burrasca infernale, con le personificazioni 
del vento, all’arrivo degli amanti lussuriosi19. Le 
figure di Paolo e Francesca e di Dante e Virgilio 
di Luigi seguono invece la disposizione dei fogli 
del Koch, ribaltata rispetto al Carstens. Come 
pure in linea con le versioni di Koch, Ademol-
lo riprende la grande espressività dei volti e 

tolineo l’importanza per l’impianto grafico e il 
tratto inventivo che colpisce per la modernità e 
l’incrocio fra spunti classici come il Galata mo-
rente dei Musei Capitolini ed una forte compo-
nente del grafismo nordico. 

Il linguaggio crepuscolare e preromanti-
co è tra i connotati più evidenti dei disegni 
danteschi dell’Ademollo che Mellini definisce 
“aperture per il favoloso, il mostruoso, l’iperre-
alismo e anche l’impressionistico” facendo del 
Nostro “un uomo profondamente radicato nel 
suo tempo”14. Si conta infatti l’ipotesi che Luigi 
fosse addentro alla romana Accademia de’ Pen-
sieri di palazzo Corea, istituita fra il 1788 ed il 
1794 dagli artisti Felice Giani e Michael Köck. 
Un circolo di liberi pensatori di immagini, tra il 
solco neoclassico e protoromantico, come sug-
gerisce il nome del gruppo, in cui gravitavano 
i suoi conterranei Andrea Appiani, Giuseppe 
Bossi e Giovan Battista Dell’Era, poi Vincen-
zo Camuccini e fra i toscani Pietro Benvenuti 
e Luigi Sabatelli15, e nella compagine straniera 
Hubert Robert, John Flaxman e Bénigne Ga-
gneraux16. Non a caso è proprio fra l’ultimo 



119

6. L. Ademollo, Sempre dinanzi a lui ne stanno molte, tav. IX, acquaforte pittorica, Divina Commedia di Dante Alighieri con tavole in rame 
Tomo I Inferno, 1817 – 1819, Firenze Tipografia All’Insegna dell’Ancora (GDS BCI SIENA).



120

7. L. Ademollo, Ma s’a conoscer la prima radice, tav. X, disegno 9, (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Inferno n. 43 disegni), disegno preparatorio 
a grafite con tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero.



121

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

8. E. Delacroix, La barca di Dante, 1822, Musèe du Louvre, Paris.

9. B. Pinelli, La barca di Caronte, 1808, Thorvaldsen Museum, Copenaghen, grafite, inchiostro bruno e nero, acquerello grigio.



122

20 W. Hartmann, Die Wiederentdeckung Dantes, pp. 
166, 331. Si veda in particolare il disegno di Koch n.41 
“Der zweite kreis des Inferno”.

21 Dell’opera si ha memoria in: BCIS, ms D III, A. F. 
Bandini, Diario Sanese, 1794, c. 147v.

22 E. Romagnoli, Cenni storico artistici di Siena e de’ 
suburbj, Presso Onorato Porri Siena1836, p. 56; G. L. 
Mellini, Apertura,1974, pp. 56, 66, nota 5; C. Danti, Per 
l’arte neoclassica e romantica in Siena, in “Bullettino Se-
nese di Storia Patria”, Accademia Senese degli Intronati, 
Siena, 1981: p. 128, nota 50, p.131; G. L. Mellini, Notti 
romane, p.49, nota 6; C. SISI, E. Spalletti, La cultura ar-
tistica a Siena nell’Ottocento, Monte dei Paschi di Siena, 
Siena 1994, p. 93; F. LEONE, a cura di, Luigi Ademollo 

(1764 – 1849). L’enfasi narrativa di un pittore neoclassico, 
olii disegni e tempere, “Dossier n. 9”, catalogo della mostra 
della galleria Carlo Virgilio, Roma, 27 febbraio – 12 apri-
le 2008, Roma, Edizioni del Borghetto, p. 9.

Lo storico locale Ettore Romagnoli ricorda nei propri 
scritti autobiografici quell’opera fatta “con poco finimen-
to” ma dichiara di averne prese le difese in un panegirico 
scritto per suo conto dall’Angeloni. Il Romagnoli aveva 
comunque colto l’importanza dell’aggiornamento stilisti-
co che il milanese stava importando nello statico milieu 
culturale cittadino e che dunque riportò nella sua guida 
storico artistica di Siena del 1836. Tale dibattito era già 
stato evidenziato da Mellini nel suo Apertura per Luigi 
Ademollo nel 1974 e la vicenda e pure segnalata da Sisi e 

Sperimentatori come Luigi di un neoclassi-
cismo non proprio accademico sono pure i suoi 
coevi Francesco Scaramuzza e ancora Koch 
comparati da Fugelso all’Ademollo. Lo studio-
so considera pacifico però che i disegni di Luigi 
non furono espressione dello stile neogotico, 
quanto convintamente fecero i colleghi Nenci, 
Koch e Scaramuzza ma che il valore e l’unicità 
delle illustrazioni del milanese risieda nel talen-
to illusionistico personale a rielaborare la fanta-
sia dantesca. Infatti, sono senz’altro gli scenari 
infernali quelli dai cui emerge quel titanismo 
michelangiolesco che anche a Mellini suggeriva 
l’adesione del milanese alla cultura anglosasso-
ne del Sublime e a quella teutonica dello Sturm 
und Drang. 

Vale la pena sottolineare quindi che nel qua-
dro degli artisti italiani che nel primo Ottocen-
to si cimentano nell’illustrazione della Divina 
Commedia, l’artista che adopera maggiormente 
e con così tanta libertà espressiva un’adesione al 
linguaggio formale preromantico è l’Ademollo.

Un’anteprima dell’anticonformismo figu-
rativo del Nostro, che già sfuggiva a canoni 
prettamente neoclassici, si ha nella Caduta degli 
angeli ribelli dipinta ed inaugurata nel catino 
absidale della Chiesa di San Donato in Siena 
nel 179421. Un’opera rutilante per i contrasti 
tonali, fuori dal vecchio registro iconografico 
rinascimentale e di maniera. L’Ademollo por-
tò pathos, dinamismo ed un forte cromatismo 
che prevaricava la forte tradizione del disegno 
toscano ed in cui è già grande l’affinità stilistica 
con le future invenzioni dantesche22. 

Fra i bozzetti stilisticamente più adatti a 
suggerire la commistione ademolliana con la 

l’intensità dell’effetto pittorico chiaroscurale20. 
Luigi sembra inoltre mostrare alcuni debiti fi-
gurativi dalle illustrazioni del poema dantesco 
di John Flaxman del 1792, inciso da Tommaso 
Piroli dal 1793, benché vi sia impiegato pro-
priamente un puro contorno ed una pulizia del 
tratto disegnativo cui, in parte, l’Ademollo si 
avvicina nella cantica del Purgatorio. Mentre, 
guardando alla creatura infernale Gerione del 
disegno 28 aleggia un’assonanza fra l’aura cupa 
e il grafismo nervoso dell’esemplare inventato 
dalla matita di Füssli e l’immagine sospesa e vi-
sionaria ideata in chiave simbolista nell’edizio-
ne dantesca di William Blake. 

10. L. Ademollo, Tre donne in giro dalla destra rota, tav. XXXVII 
acquaforte pittorica, Divina Commedia di Dante Alighieri con 
tavole in rame Tomo I Inferno, 1817 – 1819, Firenze Tipografia 
All’Insegna dell’Ancora (GDS BCI SIENA).



123

11. L. Ademollo, Io fui nel mondo vergine sorella, tav. III, disegno 1 (BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Purgatorio n.3 
invenzioni non incise), disegno preparatorio a grafite con tracce di matita rossa, ripasso ad inchiostro nero.

Leone. Giustamente Carlo Sisi sottolinea l’impianto ar-
tistico innovativo che questa prima opera sacra toscana 
ebbe su Siena, e le varie commissioni che ne seguirono per 
esigenza di un complessivo rinnovo culturale locale.

Quanto allo stile del ciclo senese, Mellini evoca nuo-
vamente la poetica del sublime delle correnti artistiche 

nordiche e nel saggio del 1992 vedeva nei dipinti dei Car-
melitani un paragone importante con la Caduta degli an-
geli Ribelli di Chicago del Giuseppe Cades da lui ascritta 
alla metà degli anni Novanta del XVIII secolo, riprenden-
do a sua volta l’analisi di Caracciolo sul Cades in merito al 
senso coloristico e drammatico delle figure.

cultura preromantica è il disegno 13 che illustra 
il viaggio di Dante in barca nel quinto cerchio 
in cui sono iracondi e accidiosi, come il suo ne-
mico politico Filippo Argenti degli Adimari. 

In relazione a questo disegno Mellini sugge-

riva i nomi di Gericault e soprattutto di Dela-
croix per il quale considerava l’ipotesi che egli 
si fosse ispirato allo schema disegnativo della 
barca dantesca di Ademollo nella sua Barca di 
Dante dipinta nel 1822. Il tema dantesco della 
Barca di Caronte viene pure affrontato da due 



124

puccio nella tavola e la figura del dio citaredo in 
alto a destra che scompare.

 La ruota del carro mistico portato in trion-
fo nel disegno 35 è coperta dal fluire rapido del 
panneggio, lasciando però intravedere il simbo-
lo cristologico della testa di Grifone alla guida 
della biga. Ponendo a confronto disegno e inci-
sione vediamo che Ademollo ruota leggermen-
te le prospettive delle due composizioni: si veda 
il cocchio istoriato, dove i racemi e le cariatidi 
incise a bassorilievo sono maggiormente visibili 
rispetto al disegno. In quest’ultimo si notano 
invece piccoli pentimenti come la mano destra 
della Prudenza e che Dante la raffigura con un 
terzo occhio poiché conscia delle cose passate, 
presenti e future. Anche nei disegni del Purga-
torio c’è, quindi, quell’atmosfericità e un tratto 
compendiario dagli esiti crepuscolari vicini tan-
to al versante teutonico del Sublime di Kaspar 
David Friedrich quanto alla pittura settecente-
sca di genere delle sue origini padane a ricor-
dare un Alessandro Magnasco o un Vincenzo 
Bonomini. 

Voltando pagina: un album di invenzioni. 

Alcuni fogli dell’album recano sul verso radi 
ma riconoscibili disegni preparatori a grafite 
dei soggetti danteschi e svariati schizzi e abboz-
zi, condotti direttamente a inchiostro bruno, 
per altri lavori portati avanti in quel periodo. 
Consideriamo innanzitutto il verso del disegno 
35 della serie del Purgatorio, di cui sul recto si 
è già analizzata la processione ecclesiale, in cui 
si identifica chiaramente l’unico disegno pre-
paratorio a grafite presente nell’album per un 
soggetto della Divina Commedia. Si tratta del 
disegno 5 (tav.VI) dell’Inferno ossia la barca di 
Caronte con le anime traghettata sullo Stige. Vi 
si riconoscono la prua della nave, le borchie, le 
anime a bordo della nave e la scia tortuosa di 

23 Si tratta delle seguenti opere: foglio di L. Sabatelli, 
Caronte trasporta le anime, 1789 – 1811 ca., Collezione 
di disegni di Riccardo Lampugnani, Museo Poldi Pezzo-
li di Milano e schedato nel catalogo della mostra Riccardo 
Lampugnani: una collezione milanese donata al Museo Pol-
di Pezzoli, a cura di A. Di Lorenzo, A. Zanni, G. Mori, 
Silvia Editirice, Cologno Monzese 1997, p. 12; disegno a 
penna e inchiostro acquerellato di B. Pinelli con La barca 
di Caronte, 1808, Thorvaldsens Museum, Copenaghen, 
inventory number D499: https://www.thorvaldsensmu-

seum.dk/en/collections/work/D499.
C. Sisi, Immagini e trasfigurazioni dantesche in “Let-

ture Classensi”, Voll. 35/36, 2007, p. 10. La categoria del 
Sublime è quella che anche per Sisi la fa da padrone come 
leit motiv del carattere drammaturgico della Commedia 
e che diventa un punto di incontro fra Ademollo e altri 
suoi contemporanei come ad esempio Sabatelli e Pinelli 
di cui cita proprio la Barca di Caronte, che dà eseguita 
attorno al 1800.

suoi colleghi accademici: il fiorentino Luigi Sa-
batelli ed il romano Bartolomeo Pinelli, i cui 
stili sono in parte affini a quello del Nostro per 
la timbricità ed il dinamismo dei corpi23. 

Purgatorio e Paradiso 

Le tavole dedicate alle altre due cantiche 
della Commedia sono in numero minore poi-
ché si contano meno versioni delle stesse scene 
e, esclusa la prima tavola, in tutte le altre vi è la 
scritta “Luigi Ademollo inventò, disegnò e incise”. 
Quanto al Paradiso l’artista ideò un’unica ta-
vola, incisa invece dal Nenci, che poi subentrò 
al Nostro nell’illustrazione delle tavole appor-
tando un assoluto rigore iconografico in stile 
neomedievale.

I disegni ademolliani, sgravati dell’aspetto 
cavernoso degli inferi, sono invece permeati 
da motivi figurativi antichizzanti e da chiari 
rimandi all’arte pagana ed alla cultura classica 
ovidiana, in scene più auliche ma comunque 
psicologicamente intense ed elaborate. 

La tavola qui scelta dalla serie del Purgatorio 
è il disegno numero 35 “Tre donne in giro dal-
la destra rota venian danzando” (tav. XXXVII) 
dal Canto XXIX, v. 121. Vi è ancora visibile la 
sottostante squadratura a seppia rossa ed il trat-
to grafico compendiario, seppur delicato nel 
ripasso e nella resa precisa dei vestiti ondulati 
e degli ornamenti delle tre donne che imper-
sonificano le virtù teologali. Si veda la figura 
in primo piano il cui orlo della veste è meno 
decorato nel disegno in cui la cintura ha un 
motivo floreale anziché quello ad àncora pre-
sente nell’incisione. Anche nel disegno numero 
1 del Paradiso, dedicato alla figura di Piccarda 
Donati, “Io fui nel mondo vergine e sorella”(tav. 
I) Canto III, v. 46, vi sono alcuni dettagli mo-
dificati nell’incisione: come il capo scoperto di 
Dante che ritrova la sua corona d’alloro e cap-



125

stampe dal 1808, per poi riunire tutte le serie 
nel volume di acqueforti pittoriche intitolato 
Gli Spettacoli dell’Antica Roma, pubblicato a Fi-
renze nel 1837. 

Nel complesso, l’album si fa perciò testimo-
nianza storica e pratica della figura di Ademollo 
che, come la maggioranza degli artisti, aveva un 
uso molto libero e versatile del proprio materia-
le da lavoro. Il volume quindi custodisce e “rac-
conta”, nell’intima forma di un libro, l’evolversi 
della grafica ademolliana nelle sue fasi esecutive 
documentando, inoltre, l’abilità dell’artista nel-
lo svolgere più progetti in contemporanea.

quelle sullo sfondo. Più numerosi sono invece 
gli schizzi relativi a colonnati di templi, gazebi, 
tripodi ed altre strutture portanti tronco pira-
midali con festoni e drappeggi che possono col-
legarsi a due particolari committenze24.

La prima riguarda il coinvolgimento di 
Ademollo nel marzo 1819 per l’ideazione degli 
apparati effimeri per la visita ufficiale in Firenze 
dell’Imperatore d’Austria Francesco I di Lore-
na, fratello del Granduca di Toscana Ferdinan-
do III25. Nella preziosa memoria aneddotica 
dello storico Giuseppe Conti si descrive la festa 
per l’Imperatore e i due apparati magnificenti, 
a tema profano e mitologico, che furono issati 
di fronte a Palazzo Vecchio e sotto la Loggia 
dell’Orcagna, e in cui vanno dunque ricono-
sciuti i lavori a cui anche l’Ademollo deve aver 
preso parte. La seconda impresa che interessò 
l’artista fra il 1818 ed il 1819 è proprio l’impe-
gnativa decorazione del palazzo Ducale di Luc-
ca, per cui l’illustrazione dantesca subì l’arresto. 
L’album non a caso fu composto grosso modo 
nello stesso lasso di tempo ed è dunque facile 
che il retro di questi fogli sia stato usato pure 
per le idee compositive lucchesi, come sembra-
no testimoniare certi schizzi progettuali in cui 
compaiono in prevalenza quadrature, accenni 
di bassorilievi, statue e catafalchi. Interessante 
è poi il verso del foglio 10, (tav. X) della serie 
purgatoriale “Tu te ne porti di costui l’eterno” 
che vede la compresenza di un gruppo di di-
segni a grafite da ricondursi probabilmente ai 
progetti ducali e in alto a destra un gruppo di 
12 formelle disegnate a inchiostro bruno con 
iscrizioni e soggetti di età romana, relativi pure 
ai fogli 40 dell’Inferno e 10, 12, 18, 34, 36, 37 
e 38 del Purgatorio poi incisi. 

A questi schizzi febbrili se ne aggiungono 
altri riconducibili al tema degli spettacoli ro-
mani cui Ademollo lavorava e iniziò a dare alle 

24 Questi schizzi riguardano il verso dei disegni 12, 
22, 38, 42 della serie dedicata all’Inferno; i disegni 6, 9, 
11, 14, 15, 26, 28, 29, 31, 33 relativi alla serie delle scene 
poi incise per il Purgatorio ed infine i bozzetti numero 2 e 
3 delle invenzioni del Purgatorio non incise.

25 ACF, San Casciano, Carte Scotto, Ibidem, lettere di 
Luigi Ademollo a Ranieri Valeriani, 4 marzo 1819, 7 mar-
zo 1819,cc. S. s.n.; G. Conti, Firenze Vecchia, Firenze, 
Giunti Marzocco, 1995, Ed. anastatica, pp. 182 – 186. 

Due lettere scritte dall’Ademollo al maestro di casa Scot-
to, Ranieri Valeriani, testimoniano tra il 4 ed il 7 marzo 
1819 il tempestivo coinvolgimento dell’artista nella pro-
duzione delle idee decorative per gli apparati effimeri da 
adoperarsi nella festa per la visita di Francesco I di Lorena 
a Firenze. Luigi scrive il 4 marzo che ha dovuto lasciare 
Lucca, dove lavorava alle pitture del palazzo Ducale, per-
chè richiamato rapidamente in Firenze per la regale com-
missione dal Gonfaloniere Corsi.

12. L. Ademollo, schizzi preparatori attribuibili ai progetti 
decorativi del Palazzo Ducale di Lucca, verso del disegno 10 
(BNCF, Palat. 2.B.4.1, serie Purgatorio n. 38 disegni), grafite, 
inchiostro bruno.



2. Amos Cassioli,  Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, dopo il restauro.

1. Amos Cassioli,  Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, prima del restauro.



127

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

dal sindaco Luciano Banchi e composto da Gio-
van Battista Placidi ed altri notabili senesi. 

Nonostante il Comitato non ne avesse de-
finito la tematica, richiedendo in un primo 
momento alla cittadinanza proposte aperte, la 
scelta ricadrà nel marzo 1870 sul soggetto pre-
scelto dal pittore stesso. 

Cassioli decide di illustrare un episodio 
estremamente raro nell’iconografia dantesca, 
ma emblematico per la storia senese, traman-
dato dal canto XI (versi 127-142) del Purga-
torio, la cui veridicità storica è tutt’oggi ancora 
oggetto di un dibattito aperto. Durante la bat-
taglia di Tagliacozzo Mino dei Mini, uno dei 
guerrieri al soldo di Corradino di Svevia contro 
Carlo I d’Angiò sarebbe stato fatto prigionie-
ro dal sovrano angioino, che avrebbe chiesto a 
Provenzan Salvani un riscatto di 10.000 fiorini 
da pagarsi entro un mese per liberare l’amico 
e salvargli la vita. Non disponendo per intero 
della cifra, il condottiero dell’esercito senese 
vincitore della battaglia di Montaperti all’api-

La recente mostra Dante. La visione dell’ar-
te, tenutasi a Forlì presso i Musei di San Do-
menico ha offerto, nell’anno delle celebrazioni 
per il settimo centenario della morte di Dante 
Alighieri, vari spunti di interesse. Se infatti in 
primo luogo ha fornito l’opportunità di appro-
fondire con una visione organica ed enciclope-
dica la suggestione che la Commedia dantesca 
ha suscitato nel tempo nell’ambito della cultu-
ra italiana ed europea, ha rappresentato anche 
un’occasione di indubbio valore per un appro-
fondimento delle tematiche ad essa connesse, 
offrendo al contempo lo spunto per promuove-
re importanti restauri.

È questo il caso del Provenzan Salvani nella 
Piazza del Campo in atto di raccogliere elemosine 
per trar l’amico suo di pena di Amos Cassioli, 
un’opera che, sebbene già nota e studiata, in 
tale occasione ha potuto beneficiare di un accu-
rato intervento che le ha restituito l’originaria 
cromia, offuscata da un velo grigio omogeneo 
di depositi superficiali incoerenti accumulati-
si nel tempo, e di nuovi approfondimenti che 
hanno messo in luce particolari inediti della sua 
storia.

La genesi dell’opera ha inizio nel 1869 quan-
do il pittore, sulla scia degli ampi consensi riscos-
si dopo il riconoscimento ottenuto l’anno pre-
cedente al II concorso Governativo Nazionale 
di Firenze, riceve la commissione da parte della 
cittadinanza senese, a titolo di manifestazione 
di stima, di un dipinto il cui soggetto avrebbe 
dovuto afferire alla storia patria e per la cui sov-
venzione tramite una sottoscrizione pubblica era 
stato istituito un apposito comitato, promosso 

“Liberamente nel campo di Siena 
ogni vergogna deposta, s’affisse” 
Il Provenzan Salvani di Amos  
Cassioli
di Veronica Randon

3. Amos Cassioli,  Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in 
atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, bozzetto, 
Arezzo, Museo Nazionale d’Arte Medievale e Moderna.



128

Alla sua approvazione aveva fatto seguito il 
contratto di commissione dell’opera conclu-
so con un semplice scambio di lettere, le cui 
clausole fissavano le misure in una lunghezza 
di circa 3 metri e 50, la data di consegna entro 
il primo semestre del 1872, determinando in £ 
7.000 il compenso per il pittore da corrispon-
dere in quattro rate. 

Gli stati di avanzamento del grande dipin-
to, già abbozzato nella stesura finale nell’agosto 
1871, appaiono ampiamente attestati oltre che 
dalla corrispondenza privata dell’artista e dal-
la stampa locale, anche da una serie di studi 
preparatori, mai citati nella bibliografia spe-
cifica, che testimoniano ancora oggi, sebbene 
in modo frammentario a causa delle numerose 
perdite, il grande impegno dedicato da Cassioli 
alla prestigiosa commissione. 

Risulta a tale proposito estremamente de-
gno di nota il bozzetto conservato presso il 
Museo d’Arte Medioevale e Moderna di Arezzo 
(cm 28x43) proveniente dalla collezione Subia-
no, che presenta, pur nella resa più sommaria 
e nelle dimensioni ridotte proprie del genere, 
l’assetto compositivo del dipinto finito con la 
scansione in piani sovrapposti e l’azione sce-
nograficamente determinata dall’incedere ver-
so destra della figura centrale, fulcro attorno 
al quale ruota la narrazione e si dispongono i 
personaggi in primo piano scompartiti in due 
gruppi simmetrici. Un secondo studio, oggi 
purtroppo disperso, è riconoscibile in una foto 
ambientata molto probabilmente nello studio 
del pittore che ritrae un uomo seduto identi-
ficabile con lo stesso Cassioli, ed una donna in 
piedi nell’atto di porgergli una bacinella, la cui 
posa eccentrica suggerisce probabilmente una 
simulazione per una composizione non meglio 
individuabile, secondo un metodo ampiamente 
praticato dagli artisti del periodo.

Sul retro della scena, alla sinistra della figura 
femminile è riconoscibile appeso alla parete un 
cartone in dimensioni ridotte dell’opera di cui 
si distinguono nettamente le figure del gruppo 
di destra.

In contemporanea con gli studi rivolti alla 
monumentale composizione Cassioli dovette 
dedicarsi anche a quelli dei singoli personaggi 

ce della fama, nonostante il proprio tempera-
mento superbo ed altero, non avrebbe esitato 
a chiedere pubblicamente l’elemosina in piazza 
del Campo ai suoi concittadini che, vedendolo 
umiliarsi per la nobile causa, si sarebbero mossi 
a pietà offrendogli i denari destinati a pagare il 
riscatto.

La precoce impressione suscitata all’artista 
dalla Commedia, verosimilmente acuita dalla 
suggestione delle celebrazioni tenutesi nel 1865 
in occasione del sesto centenario della nascita 
dell’Alighieri a Firenze, città che Cassioli ave-
va eletto a propria residenza almeno dall’anno 
precedente, è d’altronde testimoniata da opere 
come il Casella (Siena, Museo della Società di 
Esecutori di Pie Disposizioni) e Il Bacio, inter-

pretazione del celebre passo su Paolo e France-
sca, la cui prima versione (1870), oggi dispersa 
è nota da repliche successive. 

Il bozzetto del Provenzan Salvani, sottopo-
sto alla Commissione dallo stesso Cassioli a di-
stanza di un anno dalla selezione del soggetto, 
meticolosamente descritto dalla stampa locale 
nell’ambientazione e nella composizione, con-
sente di comprendere come a quella data l’im-
postazione del dipinto risultasse già definita e 
rispondente alla stesura finale.

4. Amos Cassioli (?) nello studio, foto d’epoca.



129

che animano la scena, una folla, non generica-
mente definita, ma meticolosamente declinata 
in pose ed atteggiamenti che non solo risulta-
no identificativi dei diversi stati sociali, ma an-
che rivelatori della psicologia e dei diversificati 
moti d’animo. 

Di questo materiale, che dovette essere cer-
tamente copioso, sono stati rintracciati nel cor-
so del presente studio quattro disegni su carta 
preparata conservati presso il Museo Cassioli 
di Asciano. Di essi due sono relativi alla figura 
della fanciulla in abito giallo sulla destra ritrat-
ta nell’atto di stringere a sé un bambino, forse 
il fratello minore, spaventato da un cane nero, 
uno alle mani incrociate dietro la schiena del 
personaggio avvolto in un lungo mantello rosso 
rappresentato sempre sulla destra che rivolge il 
proprio sguardo verso l’osservatore e un dop-
pio studio che reca in basso il volto dell’uomo 
anziano sulla destra con la testa coperta da un 
cappuccio bianco bordato d’oro rappresentato 
nell’atto di donare una moneta ed in alto il par-
ticolare della mano destra protesa di Provenzan 
Salvani. 

La definizione analitica delle fisionomie di 
molti personaggi fortemente individualizzate 
porta ad intuire come tra di essi si celino nu-
merosi ritratti, tra cui forse quelli di molti sot-
toscrittori, al tempo certamente riconoscibili, 
ma oggi non più agevolmente identificabili, 
utilizzati come autorevoli comparse. 

Tra di essi spicca l’autoritratto del pittore 
stesso che rivolge lo sguardo verso l’osservatore, 
le cui inconfondibili fattezze si distinguono in 
secondo piano nel gruppo di destra, il ritratto 
della moglie Lucrezia Chari, riconoscibile nel-
la nobildonna sempre a destra in primo piano 
ritratta in atto di sfilare i preziosi orecchini per 
donarli a Provenzano e il figlio Giuseppe, abbi-
gliato con una veste gialla, nel gruppo dei bam-
bini rappresentati sulla sinistra a terra intenti a 
giocare, estremamente simile per fisionomia ed 
età al ritratto conservato preso il Museo Cassio-
li di Asciano. 

La complessa orchestrazione del dipinto 
dovette impegnare Cassioli ben oltre i tempi 
inizialmente stimati all’atto della commissione 
se il 7 settembre 1872 scriveva in una lettera 

5. Amos Cassioli,  Studio preparatorio di giovane donna per il 
Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in atto di raccogliere 
elemosine per trar l’amico suo di pena, Asciano, Museo Cassioli.

6. Amos Cassioli,  Studio preparatorio di giovane donna per il 
Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in atto di raccogliere 
elemosine per trar l’amico suo di pena, Asciano, Museo Cassioli.

7. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in 
atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare di 
giovane donna.



130

ti favorevoli anche gli amici Duprè e Sarrocchi, 
il pittore, tuttavia, a seguito del pronunciamen-
to contrario del Comitato dei sottoscrittori e 
pago delle attestazioni di stima ricevute, aveva 
acconsentito a declinare la generosa offerta, ac-
cettando solo una piccola integrazione al com-
penso inizialmente convenuto. 

Nel gennaio del 1874 il dipinto, ormai fa-
moso, era stato presentato all’Accademia di Bel-
le Arti di Firenze in occasione di un’iniziativa 
di beneficenza per poi tornare nello studio del 
pittore per la riparazione di un danno localiz-
zato subito a Vienna, e solo nel mese di agosto 
era stato finalmente possibile per i committenti 
poterlo vedere a Siena dove era stato esposto 
presso l’Istituto di Belle Arti. 

Al plauso di Luciano Banchi, che in una 
sua lettera a Ferdinando Raveggi lo pone tra 
gli exempla virtutis senesi, rimandando con no-
stalgia ai valori di un medioevo eroico e agli 
entusiastici elogi della stampa locale che lo ce-
lebra annoverandolo tra i capolavori della scuo-
la pittorica senese, fa tuttavia da contraltare il 
più obiettivo giudizio critico di Pier Leopoldo 
Cecchi che sottolinea la netta contraddizione 
tra le radici puriste di Cassioli e il realismo del 
dipinto pur riconoscendovi “la composizione 
armoniosa, inappuntabile il disegno, preciso, 
elegante […] i gruppi ben disposti, le figu-
re staccate”. Come sottolineato da Carlo Sisi, 
infatti, il Provenzan Salvani appare rivelatore 
a pieno del nuovo indirizzo ormai intrapreso 
in quegli anni da Cassioli che, superato il puri-
smo mussiniano, si orienta “verso una rappre-
sentazione fredda di episodi storici descritti per 
mezzo di un disegno analitico e di intonazioni 
cromatiche limpide, funzionali alla evidenza 
della narrazione”. 

Dopo la formale consegna al Comitato 
promotore e la poco successiva deliberazione 
di donazione al Comune, ancora alcune que-
stioni restavano tuttavia aperte come attestato 
dall’inedita documentazione conservata presso 
l’Archivio Storico del Comune di Siena.

Oltre alla richiesta integrazione alla prima 
sottoscrizione, restavano infatti insolute altre 
questioni strettamente connesse inerenti la 
realizzazione della cornice del dipinto e la sua 

8. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in 
atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare della 
figura di Provenzano.

a Vincenzo Cambi ancora per tutto il mese 
avrebbe lasciato “riposare il Provenzano” ter-
minato poi solamente nei primi mesi dell’anno 
successivo 

Le aspettative dei senesi, desiderosi di poter 
ammirare l’opera, già celebrata dalla stampa lo-
cale, dovevano tuttavia essere ancora una volta 
disattese a causa della scelta dell’artista di pre-
sentarla all’Esposizione Internazionale, tenutasi 
a Vienna dal 1 maggio al 31 ottobre 1873, otte-
nendo l’ambito riconoscimento della medaglia 
al merito.

Ancora prima della sua partenza alla volta 
della capitale asburgica il dipinto si era, tut-
tavia, trovato al centro di un acceso dibattito, 
scaturito dalla generosa offerta da parte della 
facoltosa baronessa Fiorella Favard de l’Anglade 
che, ammiratolo nello studio fiorentino di Cas-
sioli, si era dichiarata interessata ad acquistarlo 
ad un prezzo molto vantaggioso ammontante a 
circa il doppio di quello pattuito con la com-
mittenza.

Allettato in un primo momento dalla pro-
posta, per il cui accoglimento si erano dichiara-



131

collocazione definitiva all’interno del Palazzo 
da risolvere prima del trasferimento definitivo. 

Sebbene infatti già dal 1869 il Comune di 
Siena si fosse formalmente impegnato a far ese-
guire a proprie spese la cornice e la doratura da 
affidare agli artigiani Leoncini e Franchi, pro-
babilmente a causa del protrarsi dell’esecuzione 
del dipinto, l’incarico non era ancora stato for-
malizzato e quest’ultimo era stato consegnato 
dall’autore al Comitato con una cornice prov-
visoria di sua proprietà. 

A tale proposito dalla corrispondenza inter-
corsa con i rappresentanti del Comune si ap-
prende come la cornice progettata da Leoncini, 
il cui bozzetto è trasmesso, con allegato preven-
tivo, il 5 dicembre 1874, avrebbe comportato 
una spesa complessiva di circa £. 1700, mentre 
l’acquisto di quella provvisoria già in essere di 
sole £. 300. Nonostante l’orientamento della 
Giunta municipale di propendere per la secon-
da soluzione, il Consiglio, avrebbe accolto la 
proposta di Alessandro Saracini di esprimere la 
propria decisione solo a seguito della definitiva 
determinazione sulla collocazione dell’opera, 
divenuta urgente a seguito della richiesta del 
Soprintendente dell’Istituto di Belle Arti di li-
berare il locale che ospitava il dipinto.

Accolto infine con una cerimonia forma-
le in Palazzo Pubblico il 27 febbraio 1875, il 
dipinto era stato provvisoriamente esposto su 
un cavalletto nella sala della Pace in attesa di 
conoscere gli esiti delle verifiche condotte da 
una commissione appositamente nominata e 
composta dallo stesso Saracini e da Luciano 
Banchi che, nell’articolata relazione presentata 
il 20 agosto 1875, riferiscono come, dopo aver 
esaminato la possibilità di esposizione nei vari 
ambienti del piano nobile avessero ristretto la 
scelta alle due sale del Concistoro e del Map-
pamondo. Mentre, tuttavia, la prima era stata 
dichiarata inadatta risultando l’incidenza della 
luce naturale proveniente dalle finestre sulle 
uniche due pareti libere da aperture contraria a 
quella conferita dall’autore al dipinto, la secon-
da aveva destato perplessità in quanto “in quel-
la sala dove con nobile emulazione lavorarono 
grandi artisti senesi di tre secoli diversi, sì che 
forma sempre l’ammirazione degl’intelligenti, 

9. Amos Cassioli,  Studio preparatorio di una testa e della mano 
destra di Provenzano per il Provenzan Salvani nella Piazza del 
Campo in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, 
Asciano, Museo Cassioli 

10. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo 
in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare del 
volto di un uomo anziano.



132

un dipinto moderno per quanto condotto con 
mirabile amore e maestria poteva sembrare non 
collocato al suo luogo”. A dirimere la questione 
aveva contribuito lo stesso Cassioli che, reca-
tosi a Siena e visionate le opzioni proposte si 
era pronunciato in favore di quest’ultima in-
dicando che “per la distanza e la luce non era 
possibile di trovare parete più acconcia al suo 
quadro che quella della Sala del Mappamondo 
tra le due grandi figure frescate dal Sodoma, S. 
Ansano e S. Vittorio”. 

Il grande dipinto non avrebbe occupato 
tuttavia per molto tempo la sede prescelta dal 
suo autore. Rimosso probabilmente a causa del 
trasferimento in Palazzo Pubblico e collocazio-
ne nella sala del Mappamondo al di sotto del 
Guidoriccio della Madonna di Guido da Sie-
na proveniente da San Domenico nel 1888?, 
nella prima guida a stampa del Palazzo, edita 
nel 1890, lo si trova descritto al piano terreno 
del Palazzo nella Sala della Giunta Municipale, 
da cui sarà poi nuovamente trasferito nei primi 
decenni del Novecento nella Sala grande della 
Signoria, divenuta sede del Consiglio Comuna-
le, dove è tutt’oggi esposto.

11. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo 
in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare, 
autoritratto.

13. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo 
in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare, 
ritratto della moglie Lucrezia Chiari.

12. Amos Cassioli, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo 
in atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo di pena, Siena, 
Palazzo Pubblico, sala del Capitano del Popolo, particolare, 
ritratto del figlio Giuseppe Cassioli.



133

bero cittadino”,IV, n. 19, 26 marzo 1871, pp. 
88-89; L’arte senese alla Esposizione di Vienna, 
in “Il libero cittadino” VII, n. 47, 11 agosto 
1872, p. 223; P. d’Ambra, Rassegna artistica, in 
“La Nazione”, n. 49, 5 settembre 1872, s.p.; 
Il quadro di Cassioli, in “La vita nuova”, V, n. 
31, 4 maggio 1873, p. [4]; Il quadro di Cassioli, 
in “La vita nuova”, V, n. 32, 11 maggio 1873, 
[p. 4]; Comitato promotore per la commissione di 
un quadro all’artista Amos Cassoli, in “La vita 
nuova” V,  n. 33, 18 maggio 1873, [pp. 1-2]; 
Notizie varie e Bolgetta. Il Provenzan Salvani 
di Cassioli, in “Il libero cittadino” VIII, n. 26, 
4 maggio 1873, p. 133; La questione del qua-
dro Cassioli, in “Il libero cittadino”, VIII, n. 29, 
18 maggio 1873, pp. 144-145; Comitato pro-
motore per la commissione di un quadro all’ar-
tista Amos Cassoli, in “Il libero cittadino” VIII, 
n. 31, 25 maggio 1873, pp. 156-157; Cronaca, 
in  “Il paese” III, 3 maggio 1873, [p. 4]; O.M., 
Provenzano Salvani che questua nella Piazza del 
Campo di Siena del Cav. Prof. Amos Cassioli di 
commissione di un Comitato senese, in “Il libe-
ro cittadino” IX, n. 11, 22 febbraio 1874, s.p.; 
Il Provenzan Salvani, in “La vita nuova” VI, n. 
17, 25 gennaio 1874[p. 4]; Belle arti, in “Il li-
bero cittadino” IX, n. 49, 23 agosto 1874, pp. 
217-218; Il Provenzano Salvani di Cassioli, in 
“Il messaggere della settimana” I,  n. 13, 6 set-
tembre 1874, p. 103;P. L. Cecchi, Provenzan 
Salvani. Quadro del Cassioli premiato all’Esposi-
zione Universale di Vienna, in “Rivista Europea” 
II, fasc. 3, maggio 1874, pp. 517-525.

Per il bozzetto si consulti L. Berti, Il Museo 
di Arezzo, Roma 1961, p. 38 e A. M. Maetz-
ke, Il Museo statale d’arte medievale e moderna 
in Arezzo, Firenze 1987, p. 106, in cui l’opera 
è genericamente indicata come “Bozzetto con 
soggetto storico”

Per le vicende del dipinto successive alla sua 
consegna al Comune di Siena si veda ASCS, Po-
stunitario, XA, XII 29, 1875. Gli spostamenti 
interni al Palazzo Pubblico sono registrati in: 
Guida del Palazzo Comunale della città di Siena, 
Siena 1890, pp. 18-19; E. Cianetti, Il Campo di 
Siena e il Palazzo Pubblico, Firenze 1921, p. 47.

NOTA  BIBLIOGRAFICA

L’intervento di restauro, promosso dal Co-
mune di Siena, è stato eseguito da “L’Atelier. 
Restauro dipinti moderni, contemporanei, an-
tichi” di Firenze sotto la supervisione della So-
printendenza Archeologia, Belle Arti e Paesag-
gio per le province di Siena, Grosseto e Arezzo  
con il finanziamento della Cassa di Risparmi 
di Forli. Per l’aiuto e la collaborazione fornite-
mi nelle ricerche desidero ringraziare la dr.ssa 
Sara Nocentini,  l’Amministrazione Comunale 
di Asciano e la dottoressa Elisa Rubegni e il dr. 
Filippo Pozzi.

Sul dipinto si vedano in particolare: E. Van-
nini, scheda dattiloscritta in Archivio del Mu-
seo Civico di Siena, s.d., p. 5 che sottolinea  la 
somiglianza fisionomica del Provenzano a quel-
la del pittore Stanislao Pointeau, e Amos Cassio-
li, in Siena tra purismo e liberty, catalogo della 
mostra di Siena, a cura di E. Crispolti, E. Car-
li, B. Sani, P. Torriti, M. Civai, Milano-Roma 
1988, pp. 130-132; Museo Cassioli: donazione 
di Giuseppe Amos Cassioli e Renata Polvani, a 
cura di E. Vannini e B. Sani, Asciano 1991, 
pp. 25-39; E. Spalletti, Osservanti e innovatori 
nella scuola di Mussini. La maturazione di una 
cultura del restauro (1861-1875), in La Cultu-
ra Artistica a Siena nell’Ottocento, a cura di C. 
Sisi e E. Spalletti, Siena 1994, pp. 375-450, in 
part. p. 387 nota 59; E. Lissoni, Amos Cassio-
li, Provenzan Salvani nella Piazza del Campo in 
atto di raccogliere elemosine per trar l’amico suo 
di pena, in Dante. La visione dell’arte, catalogo 
della mostra di Forlì, a cura di G. Brunelli, F. 
Mazzocca, A. Paolucci, E. Schmidt, Cinisello 
Balsamo (MI), 2021, p. 495, con bibliografia 
precedente.

Per la ricostruzione della genesi elaborati-
va dell’opera cfr. N. Mengozzi, Lettere intime 
di artisti senesi (1852-1883), Siena 1908 e i 
seguenti contributi pubblicati sulla stampa: 
Cronaca locale, in Il libero cittadino, IV, n. 51, 
29 agosto 1869, p. 256; Comitato promotore per 
un quadro da commettersi al pittore Amos Cas-
sioli e da donarsi al Comune di Siena, in “Il li-



1. Celso Mireno Ermini, Bozzetto per il concorso del 
drappellone del Palio dedicato a Dante, Siena, Collezione 
privata. 

2. Don Francesco Lorenzini, drappellone del 16 agosto 
1965, Museo della Contrada della Selva. 



135

Rivista “Accademia dei Rozzi” XXVIII/2 2021 n.55

1  Selva16, a cura di M. Anselmi Zondadari e A. Fine-
schi, Industria Grafica Pistolesi Editrice Il Leccio, Monte-
riggioni (Siena) 2015. 

2 Don Francesco sapeva come tenerci uniti in “Corriere 

di Siena”, 20 ottobre 2019.
3 Don Francesco Lorenzini dipingerà il Drappellone in 

“La Voce del Popolo”, 25 luglio 1965

Il Palio di Dante

I - Un atipico pittore
di Margherita Anselmi Zondadari

Il 16 agosto 1965 la Contrada della Selva 
vinse il Palio dedicato al VII centenario della 
nascita di Dante Alighieri1. L’artista incaricato 
di realizzare il drappellone fu Don Francesco 
Lorenzini che, a quel tempo, era parroco della 
parrocchia di San Francesco all’Alberino. Era la 
prima volta che un sacerdote riceveva un inca-
rico del genere, quello di dipingere l’agognato 
premio della più bella corsa di cavalli. Il suo 
bozzetto fu scelto dall’apposita commissione 
comunale, dopo un attento esame di circa dieci 
lavori presentati da altri pittori senesi, tra cui 
Celso Mireno Ermini. Le cronache del tempo 
raccontano che il sacerdote decise di presentar-
si al concorso per dipingere il drappellone per 
l’ammirazione che aveva per Dante Alighieri.

Nato il 6 marzo 1924, Lorenzini acquisì dai 
genitori l’amore per Dio e, nel 1936, all’età di 
dodici anni, entrò in seminario. Terminati gli 
anni di formazione, il 29 giugno 1946 l’arci-
vescovo Toccabelli lo consacrò sacerdote. Dopo 
circa due anni di servizio come vice-parroco a 
Presciano, il 19 giugno 1949, viene nomina-
to parroco della parrocchia di San Francesco 
all’Alberino, dove rimase per ben 37 anni, dal 
1949 al 1986. Durante il suo servizio sacerdo-
tale riuscì a realizzare, soprattutto nei difficili 
anni del dopoguerra, una grande unione e spi-
rito di gruppo tra la popolazione di Ravaccia-
no. Le sue iniziative furono molte e varie e, tra 
queste, fondò un asilo al pian terreno dell’ere-
mo francescano e poi, sollecitato da alcuni gio-
vani, nello stesso anno fondò anche il gruppo 
Sportivo Filodrammatico dell’Alberino2. La 
popolazione del quartiere aumentava e aveva 
bisogno di nuovi spazi adeguati; per questo, 

nel 1950, si adoperò per la costruzione degli 
ambienti polivalenti, asilo, cinema, teatro, sale 
di ritrovo e catechesi, inaugurate da Monsignor 
Toccabelli nel 1952. Anche la chiesina dell’e-
remo non era più sufficiente tant’è che, il 13 
maggio del 1956, fu posta la prima pietra  della 
nuova chiesa dedicata all’Immacolata, che poi 
fu consacrata l’8 dicembre 1960.

Don Francesco era un uomo instancabile e 
dai mille interessi; al suo fervore religioso e al 
suo impegno concreto verso la sua comunità 
univa anche indiscutibili doti artistiche. Infatti, 
nel 1965, appunto, gli fu conferito l’incarico di 
dipingere il drappellone per la carriera di mez-
zo agosto dedicato al centenario della nascita di 
Dante Alighieri3.

L’iconografia del drappellone

Il tema da sviluppare nel drappellone era si-
curamente affascinante ma non facile da affron-
tare. Nel corso dei secoli il sommo poeta era 
stato rappresentato moltissime volte; è infatti 
una delle figure predilette a cui si sono ispira-
ti molti pittori: i ritratti di Dante abbondano, 
nessun poeta è stato ritratto quanto lui.

Anche se i versi leggiadri e dolci della “Vita 
Nuova” ci fanno pensare a una figura soave, che 
è quella che poi nel 1844 fu scoperta a Firenze 
dipinta da Giotto, la tradizione ce lo tramanda 
fosco, accigliato, pensoso; è così che lo vediamo 
nelle immagini che ci hanno lasciato gli antichi 
pittori. 

Il drappellone custodito nel Museo del-
la Contrada della Selva rispecchia fedelmente 



136

4 Pallium, evoluzione del drappellone dalle origini ad 
oggi, dal dopoguerra alla conquista della luna, a cura di L. 
Betti, volume 3, Betti Editrice, Siena 1992, pp. 82-83.

5 Il Palio di Dante opera di Don Francesco in “Il Cam-
po”, 13 agosto 1965. 

vocazione letteraria dell’Alighieri e della fama 
che essa gli ha procurato. Non guarda verso lo 
spettatore ma i suoi occhi sono rivolti verso un 
punto lontano.

Come è normale nelle rappresentazioni del-
le iconografie dei santi, anche Dante ha gli at-
tributi che lo rendono inconfondibile, divenuti 
ormai i tratti caratteristici del poeta fiorentino: 
il lungo abito rosso, un copricapo dalla foggia 
morbida che gli ricade sulle spalle, con o senza 
corona d’alloro, il profilo e la presenza di un 
libro. Solo la banda bianca del copricapo e il 
colletto interno interrompono la grande mac-
chia rossa della veste, sulla quale spicca la coro-
na di alloro che simboleggia la gloria poetica di 
cui Dante auspica il conferimento in apertura 
al Paradiso.

Il drappellone ha una solida composizione e 
la scelta delle immagini dello sfondo ricadde sul 
risalto dato dal pittore alle relazioni che Dante 
Alighieri ebbe con Siena. La figura del sommo 
poeta, che domina la composizione, è circon-
data dalle illustrazioni degli episodi e delle per-
sone che, nella Divina Commedia, hanno rife-
rimenti con la nostra città. Sembra che il poeta 
passi attraverso la terra senese e le crete brucia-
te, dove risorgono le figure del poe-ma. Tutto 
è descritto dal pittore con estrema chiarezza, 
da Mastro Adamo alla ricerca della Diana, dal-
la Brigata Spendereccia a Lano di Siena, l’Ar-
bia colorata in rosso, Sapìa dagli occhi cuciti, 
Provenzano Salvani e Pia dé Tolomei, il beato 
Pettinaio e le mura di Monteriggioni e le Fonti 
di Fontebranda5. Tutto è delineato con grande 
precisione e in cronologica successione. La Ma-
donna Assunta ascende dal cielo circondata da 
cerchi di fiamma viva raffiguranti il Paradiso.

l’iconografia dantesca4. Il pittore raffigura il 
poeta ispirandosi ai modelli tramandati dall’i-
conografia tre-quattrocentesca. Il dipinto di 
Lorenzini è una preziosa e suggestiva ricogni-
zione della rappresentazione dantesca che recu-
pera l’aspetto fisico di Dante; la sua immagine 
ricorda il volto del modello-stereotipo creato da 
Giovanni Boccaccio nel “Trattatello in Laude 
di Dante” del 1362, ripreso anche nei ritratti 
di grandissimi artisti quali Botticelli e Raffaello 
nelle Stanze Vaticane: “fu dunque questo nostro 
poeta di mediocre statura e poi che alla matura 
età fu pervenuto, andò alquanto curvetto, e era 
il suo andare grave e mansueto, d’onestissimi 
panni sempre vestito in quell’abito che era alla 
sua maturità convenevole. Il suo volto fu lungo, 
e il naso aquilino; e gli occhi anzi grossi che pic-
coli; le mascelle grandi; e dal labbro disotto era 
quello di sopra avanzato; e il colore era bruno; 
e i capelli e la barba spessi, neri e crespi: sempre 
in faccia malinconico e pensoso”.

Il compito impegnativo e affascinante a cui 
si è dedicato il pittore ha rispettato la necessità 
di associare l’immagine ideale di Dante ad una 
sua impronta storica conosciuta e insieme ac-
cattivante, tale da suscitare una più viva inter-
locuzione con l’immaginario collettivo. Questo 
è un Dante reale, quello della vita vera con i 
suoi accadimenti, i suoi sogni, i suoi affetti e le 
sue vicissitudini, talvolta anche eroiche. Rima-
niamo conquistati dal ritratto del poeta, ricco 
di sfumature naturali. Ritratto a figura intera, 
in una posizione di tre quarti che conferisce un 
senso di movimento alla composizione,  il suo 
profilo è severo e autorevole, l’alloro poetico, 
simbolo di gloria, incornicia il cappuccio rosso 
scarlatto. E’ rappresentato secondo la sua im-
magine tradizionale con in mano la sua opera 
più nota, la Divina Commedia, simbolo della 



137

3. La grande somiglianza di un contradaiolo della Selva con il sommo 
poeta, durante la cena della vittoria (Archivio della Contrada della Selva).

4. Il giubilo della Contrada della Selva il 16 agosto 1965 (Archivio della Contrada della Selva).



138

II - La splendida corsa di Bazza e Arianna
di Alessandro Ferrini

Il sorteggio dei cavalli del 13 Agosto ebbe il 
seguente esito:  Pantera (Gabria), Aquila (Lu-
ciana), Nicchio (Sambrina), Lupa (Selvaggia), 
Tartuca (Teodorina), Selva (Arianna), Bruco 
(Danubio), Drago (Gisella), Giraffa (Irma), 
Valdimontone (Topolona). Non era stato pre-
sentato il fortissimo Topolone. I favori del pro-
nostico erano rivolti soprattutto a Bruco e Sel-
va (con due cavalli già vittoriosi), la Lupa con 
l’emergente Selvaggia e l’esperta Gabria nella 
Pantera. La svolta fondamentale per il Palio fu 
il cambio di fantini, avvenuto in occasione del-
la quarta prova, fra Selva e Drago: Bazza in Val-
lepiatta, Mezzetto in Camporegio. Alla vigilia 
della corsa, il giorno 15, si registrò, in casa sel-
vaiola, un avvenimento che aveva il dolce sapo-
re del presagio di vittoria: l’inaugurazione della 
fontanina, opera pregevole di Vinicio Guasta-
tori. Agli ordini del mossiere, il vigile urbano 
Wilson Pesciatini, si presentarono ai canapi in 
questo ordine di ingresso: Lupa (fantino Ro-
sario Pecoraro detto Tristezza), Valdimontone 
(Leonardo Viti – Canapino), Giraffa (Antonio 
Trinetti – Canapetta), Aquila (Donato Tam-
burelli – Rondone), Bruco (Andrea Degortes 
– Aceto), Pantera (Ramon Victor Barrionuevo- 
Argentino), Nicchio (Lazzaro Beligni – Giove), 
Selva (Eletto Alessandri- Bazza), Drago (Fran-
cesco Cuttone – Mezzetto), di rincorsa Tartu-
ca (Efisio Bulla – Lenticchia). Alla partenza si 
verificano due episodi fondamentali per l’esito 
della corsa. Forza eccessivamente il Bruco, il ca-
nape non cala ed Aceto cade subito alla Mossa, 
la Lupa rimane ferma allo steccato e Tristezza 
scende da cavallo (il fantino per questa infra-
zione verrà squalificato per un Palio). Parte be-
nissimo la Giraffa, poi Aquila, Valdimontone, 
Selva e Nicchio. Al primo giro, a San Martino, 
la Selva forza all’interno e sorpassa i portacolo-
ri di Provenzano. In pratica, la carriera si con-
clude qui: l’accoppiata di Vallepiatta gestisce 
con tranquillità i tre giri fino allo scoppio del 
mortaretto. Seconda la Giraffa e terzo Danu-
bio scosso, così come nel suo arrivo vittorioso 

dell’Agosto 1964. Tempo della corsa: 1’19”5. 

La dirigenza vittoriosa era formata da: Ca-
pitano Vittoria Bonelli Zondadari Barabino 
(che in quel palio era madre da 20 giorni, nel 
suo albo d’oro anche la vittoria del 16 Agosto 
1967; figlia di Umberto Bonelli, quattro volte 
vittorioso, e mamma di Alessandro Barabino 
Zondadari,  anche lui con due successi in Piaz-
za), Priore Francesco Bindi Sergardi, Pro-Priore 
Ugo Periccioli, Tenenti Luigi Arietti ed Ales-
sandro Fabbri. 

La Divina … carriera, il Numero Unico

Essendo il drappellone di Don Francesco 
Lorenzini dedicato al “divin poeta” la pubblica-
zione edita dalla Selva, in occasione dei festeg-
giamenti della vittoria , non poteva non essere 
dedicata che all’opera dell’Alighieri. 

E la prefazione dello stesso non poteva che 
aprirsi con i versi 

“Nel mezzo del cammin di nostra vita 
Mi ritrovai per una SELVA oscura

Che la diritta via era smarrita”

Nel prosieguo del Numero Unico, furono 
adattati alcuni versi del poema dantesco ai pro-
tagonisti di quella carriera, soprattutto per gli 
sconfitti. Alla cavallina Selvaggia (Ah quanto a 
dir qual era è cosa dura / esta selva SELVAG-
GIA ed aspra e FORTE / che nel pensier rin-
nova la PAURA), al mossiere (sanza infamia e 
sanza lodo),  Lupa (Ed una lupa, che di tutte 
brame / sembiava carca nella sua magrezza, / e 
molte genti fe’ già viver grame), Civetta (fatti 
‘n costà, malvagio uccello), Tartuca (… nessun 
maggior dolore / che ricordarsi del tempo felice 
/ ne la miseria, e ciò sa il mio dottore), Pante-
ra (Ed ecco, qualsi al cominciar de l’erta / una 
lonza leggera e presta molto / che di pel macu-
lato era coverta ), Onda (come i delfini quando 



139

5. La mossa del Palio (Archivio della Contrada della Selva).

6. L’arrivo vittorioso di Bazza su Arianna (Archivio della Contrada della Selva).



140

7. Il capitano Vittoria Bonelli Zondadari con Eletto Alessandri detto Bazza (Archivio Selina Bonelli Zondadari).

8. La dirigenza della Contrada della Selva (Archivio Selina Bonelli Zondadari).



141

esserle altrimenti assegnato che il PARADISO:

“La gloria di colui che tutto muove
Per l’universo penetra e risplende

In una parte più o meno altrove”.

fanno segno / al marinar con l’arco della schie-
na, che s’argomentin di campar lor legno), per 
il Nicchio e Montone (fatti non foste a viver 
come bruti) ed ancora (Queste si percuotean 
non pur con mano / ma con la testa e col petto 
e coi piedi / troncandosi co’denti a brano a bra-
no). In conclusione, alla Selva non poteva che 

Ringraziamo Luca Betti e Gianluca Targetti per averci messo a disposizione le foto, rispettivamente del 
drappellone e della copertina del Numero Unico e Selina Bonelli Zondadari per le foto contenute nell’ar-

chivio di famiglia. Inoltre ringraziamo la Contrada della Selva per la possibilità di utilizzare alcune 
immagini del Palio del 1965 conservate nel suo archivio.

9. La Divina Carriera, Numero Unico edito in occasione dei festeggiamenti per la vittoria del 16 
agosto 1965.



142

Sommari/Abstracts

Diego Quaglioni, Ripensare Dante: alle origini della 
modernità politica?

Le iniziative del centenario nella loro estrema varietà 
impediscono semplificazioni e facili conclusioni, ma il 
punto sugli approdi scientifici e culturali della lettura 
degli scritti politici di Dante, privilegiando le edizioni, 
le biografie e i saggi critici, va pur tentato alla ricerca di 
una tendenza negli eventi maggiormente significativi. 
La tendenza all’inserimento di Dante via via in uno 
schieramento politico-istituzionale preciso è sempre 
operante. Ci sono state tuttavia anche intuizioni geniali, 
come quella di papa Francesco che ammonisce: Dante 
non è stato solo all’Inferno, ma questo appunto vuole 
superare: per la pace e la felicità dell’umanità.

Diego Quaglioni, Rethinking Dante: the origins of 
political modernity?

In their extreme variety, the initiatives of the centenary 
prevent simplifications and easy conclusions, but the point 
on the scientific and cultural achievements of the reading 
of Dante’s political writings—favoring publications, 
biographies and critical essays—must be attempted, in search 
of a trend among the most significant events. The tendency to 
gradually insert Dante into a precise political-institutional 
alignment is always operative. However, there have also 
been brilliant intuitions, such as the one of Pope Francis 
who warns: “Dante has not only been to Hell, but this 
precisely he wants to overcome: for the peace and happiness of 
humanity”.

Carlo Caruso, La lingua volgare dopo Dante: teorie e 
prassi linguistiche nel Rinascimento senese

All’interno del secolare dibattito sulla lingua che 
imperversò in Italia tra i secoli XVI e XIX, la contesa tra 
Firenze e Siena forma un episodio di cospicua rilevanza, 
con un proprio momento forte tra Cinque e Seicento e 
con importanti propaggini settecentesche. Da Claudio 
Tolomei a Girolamo Gigli a Jacopo Nelli, passando 
per Orazio Lombardelli, Diomede Borghesi, Scipione 
Bargagli, Bellisario Bulgarini, Adriano Politi, Celso 
Cittadini, Girolamo Buoninsegni (per citare solo i nomi 
più noti), le questioni discusse toccano problemi lessicali, 
sintattici, etimologici, spesso con importanti implicazioni 
di ordine letterario e ideologico.

Carlo Caruso, The vernacular after Dante: linguistic 
theories and practices in the Sienese Renaissance

Within the centuries-old debate on the language that raged 
in Italy between the sixteenth and nineteenth centuries, 
the dispute between Florence and Siena creates an episode 
of conspicuous importance, with its own strong moment 
between the sixteenth and seventeenth centuries, as well 
as remarkable eighteenth-century offshoots. From Claudio 
Tolomei to Girolamo Gigli, to Jacopo Nelli, passing through 
Orazio Lombardelli, Diomede Borghesi, Scipione Bargagli, 

Bellisario Bulgarini, Adriano Politi, Celso Cittadini, 
Girolamo Buoninsegni (only to mention the most well-
known names), the issues discussed are of lexical, syntactic, 
and etymological nature—often with important literary and 
ideological implications.

Claudio Marazzini, Il collezionismo privato e la storia 
della cultura dantesca. Bilancio di un rapporto complesso

L’articolo descrive l’importanza che il collezionismo 
privato, messo in atto per secoli da appassionati 
cultori e amatori di Dante, ha avuto nella storia e 
nello sviluppo dell’esegesi e della fortuna dantesca, 
traducendosi non soltanto in grandi iniziative che 
hanno segnato lo sviluppo delle nostre lettere, con forte 
ricaduta internazionale, ma anche trasferendo materiali 
preziosi dal possesso e godimento di pochi alla custodia 
pubblica, in istituzioni che garantiscono una lunga è 
sicura conservazione del materiale. Quelle raccolte non 
esisterebbero senza queste figure di grandi collezionisti.

Claudio Marazzini, Private collecting and the history of 
Dante’s culture. Balance of a complex relationship

The article describes the importance that private collecting—
carried out for centuries by passionate lovers and amateurs of 
Dante—has had in the history and development of Dante’s 
exegesis and fortune. This significance, has resulted not only 
in major initiatives that have marked the development of 
our literatures, with strong international repercussions; but 
also by shifting precious materials from the possession and 
enjoyment of a few, to public custody, in institutions that 
guarantee a long and safe conservation of the material. Those 
collections would not exist without these great collectors.

Cinzia Cardinali, L’Archivio di Stato di Siena e il VII 
centenario

Il sintetico contributo illustra le iniziative di 
approfondimento scientifico, divulgazione e didattica 
promosse e sostenute dell’Archivio di Stato di Siena, 
molte in collaborazione con altri enti, istituzioni e 
associazioni, nella linea della continuità con la storia 
dell’Istituto fin dalla fondazione, segnalandone al tempo 
stesso le novità, sia dal punto di vista del contesto che 
quelle emerse in ambito scientifico e, nello specifico, 
documentario. Alcune di queste attività, inoltre, sono 
state promosse e realizzate per comunicare la complessa 
realtà dell’Istituto ad un pubblico vasto, utilizzando 
linguaggi diversi rispetto alle forme comunicative 
tradizionali, anche in considerazione della situazione 
contemporanea. 

Cinzia Cardinali, The State Archives of Siena and the 
seventh centenary

This concise contribution illustrates the in-depth scientific 
initiatives, dissemination and pedagogy promoted 
and supported by the State Archives of Siena, many in 
collaboration with other bodies, institutions and associations, 



143

Duccio Balestracci, The water of foolish dreamers. Siena, 
the Diana and Dante Alighieri

The mockery of Alighieri towards the Sienese for the search 
for Diana must be contextualized within the popular coat 
of arms that at the time accused the inhabitants of the 
city of “bessaggine” (fantastical nonsense). The search for 
Diana, with its own logic, even if in need to be historicized, 
became a paradigm of arduous challenges and a search for 
worthwhile answers. The approach to Talamone’s enterprise 
is not accidental: in fact, it does not show any extravagance. 
The coat of arms taken up by Dante is, however, to be 
included in a shared “big” (sometimes “hyperbolic”) way of 
thinking of the Sienese, perfectly perceived outside the city, 
which also includes the dream of the largest cathedral in 
Christianity. If he had lived long enough to see it, would 
have Dante failed to mock the Sienese on this, too?

Vinicio Serino, Saperi segreti “per l’alchimia che nel 
mondo usai”. Griffolino, Capocchio e la vana gente sanese…

Griffolino d’Arezzo, alchimista operativo a metà del XIII 
secolo, è personaggio di straordinario interesse perché 
vive quando l’Occidente cristiano entra stabilmente in 
contatto col mondo islamico e acquisisce così i segreti 
coltivati in Alessandria d’Egitto almeno dal III secolo 
ed ereditati da Bisanzio. Forse Griffolino, condannato 
per l’eternità come falsario, si formò nel mondo degli 
ordini predicatori in cui agiva frate Elia da Cortona, 
compagno di San Francesco e amico di Federico II. 
I “Sonetti alchemici” sono stati attribuiti a frate Elia, 
uno straordinario intellettuale il cui sapere spaziava 
dalla scienza delle costruzioni alla politica (tentò 
persino l’impresa di conciliare l’Imperatore col Papa) 
fino alle c.d. “conoscenze segrete”. Griffolino ed il suo 
compagno Capocchio  rappresentano bene il mondo dell’ 
alchimia ‘sofistica’ che nulla ha a che fare col vero opus 
tramutatorio a cui attesero, oltre a frate Elia, Michele 
Scoto e Raimondo Lullo.

Vinicio Serino, Secret knowledge “for the alchemy that 
I used in the world”. Griffolino, Capocchio and the vain 
Sienese people ...

Griffolino d’Arezzo, an alchemist working in the mid-
thirteenth century, is a character of extraordinary interest 
because he lives when the Christian West comes into 
permanent contact with the Islamic world and thus acquires 
the secrets cultivated in Alexandria, in Egypt, at least from 
the third century, and inherited from Byzantium. Perhaps, 
Griffolino, who was condemned for eternity as a forger, was 
formed in the world of preaching orders in which Brother 
Elia of Cortona, companion of St. Francis and friend of 
Frederick II, acted. The “Alchemical Sonnets” have been 
attributed to Brother Elia, an extraordinary intellectual 
whose knowledge ranged from the science of construction to 
politics (he even attempted to reconcile the Emperor with 
the Pope), up to the so-called “Secret knowledge”. Griffolino 
and his companion, Capocchio, well represent the world of 
‘sophistical’ alchemy that has nothing to do with the real 
opus of transformation which, in addition to Brother Elia, 
Michele Scotus and Ramon Llull, awaited.

in line with the history of the Institute since its foundation. 
At the same time, the paper shows the novelties, both from 
the point of view of the context and those that emerged 
in the scientific field, specifically in the documentary one. 
Furthermore, some of these activities were promoted and 
implemented to communicate the complex reality of the 
Institute to a wide audience, using different languages 
rather ​​than the traditional forms of communication—in 
consideration of the contemporary context.

Marco Bussagli, Dante e Siena: amore-odio

Si mette l’accento sul sentimento di Dante nei confronti 
di Siena, ammirata e odiata nello stesso tempo. Ammirata 
come potenza politica, ricca e vincente, come il poeta 
stesso rivela rammentando l’orrore della battaglia di 
Montaperti e gli sperperii della brigata spendereccia, 
Siena è però sempre bersaglio delle sue critiche. Perciò 
egli contribuì non poco a costruire l’immagine di Siena 
anche fuori delle sue mura e a influenzare perfino la 
considerazione che i Senesi avevano di se stessi. Del resto, 
un riflesso della visione di Dante è negli Effetti del Buon 
e del Cattivo governo di Lorenzetti. Al di là dell’assunto 
universale a cui ovviamente guardano i due capolavori, 
sono una sorta di autocritica sulle possibilità non  remote 
di una deriva iniqua delle istituzioni della città.

Marco Bussagli, Dante and Siena: love-hate

Emphasis is placed on Dante’s sentiment towards Siena, 
admired and hated at the same time. Admired—as a 
political power, rich and winning, as the poet himself 
reveals by recalling the horror of the battle of Montaperti 
and the squandering of the spender’s brigade; Siena is, 
however, always the target of his criticisms. He therefore 
certainly contributed to the fabrication of the image of Siena 
beyond its walls, even influencing the consideration that the 
Sienese had of themselves. Besides, a reflection of Dante’s 
vision of Siena is in Lorenzetti’s Effects of Good and Bad 
Government. Beyond the universal assumption to which 
the two masterpieces obviously look, they are a sort of self-
criticism on the not far-off possibilities of an unfair drift of 
the city’s institutions.

Duccio Balestracci, L’acqua degli sciocchi sognatori. 
Siena, la Diana e Dante Alighieri

Lo sberleffo dell’Alighieri nei confronti dei senesi per la 
ricerca della Diana va contestualizzata entro il blasone 
popolare che allora tacciava di “bessaggine” (scioccheria 
fantasticante) gli abitanti della città. La ricerca della 
Diana, con una sua logica, anche se da storicizzare, 
divenne paradigma di sfide ardue e di una ricerca 
di risposte all’altezza. Non è casuale l’accostamento 
all’impresa di Talamone che non mostra, infatti, nessuna 
stravaganza. Il blasone ripreso da Dante è, tuttavia, da 
inserire in un condiviso modo di pensare “in grande” 
(a volte “iperbolico”) dei senesi perfettamente percepito 
all’esterno della città del quale fa parte anche il sogno 
della cattedrale più grande della cristianità. Se fosse 
vissuto abbastanza da conoscerlo, Dante avrebbe mancato 
di sfottere i senesi anche su questo?



144

Carlo Citter, Castel di Pietra at the time of Dante. 
Reflections on some old research

As a contribution to the central question posed by Dante’s 
Pia Senese and his alleged killer, Nello de ‘Pannocchideschi, 
let’s reflect on the results of an excavation campaign that 
began in 1997 and continued until it was possible in 2009. 
It is argued that there is no possibility that the mug with 
weapons of the Tolomei found in a well in Castel di Pietra 
(brought as evidence to support the stay of a Pia Tolomei) 
actually belongs to the trousseau of a woman of the Tolomei 
family, who would have arrived there in the last years of the 
13th century. But it should be noted that it is a very complex 
area, disputed as it was between Massa, Aldobrandeschi 
and Siena. There were many centers nestled a few kilometers 
away: within a radius of 10 km 11 castles were active in the 
Middle Ages and the landscape was very different from the 
current one.

Marilena Caciorgna, “Rinfamar Sapìa”: il conte Guido 
Chigi Saracini, mecenate della figura dantesca

L’episodio di mecenatismo più significativo legati a Sapìa, 
gentildonna senese nata Salvani, sposa di Ghinibaldo 
Saracini, anima protagonista del canto XIII del 
Purgatorio di Dante, lo dobbiamo al conte Guido Chigi 
Saracini, non solo cultore di studi musicali, ma anche 
delle lettere e delle arti. Egli è committente di sculture e 
opere pittoriche nel suo palazzo di via di Città, si rivolge 
a intellettuali per “rinfamar” Sapìa (invero il marito 
appartiene ai Saracini di Strove), a latinisti per scrivere 
eleganti iscrizioni. Il conte stesso, corrispondente di 
letterati e di artisti, mostra una fine cultura dantesca.

Marilena Caciorgna, ”Rinfamar Sapìa”: Count Guido 
Chigi Saracini, patron of Dante’s character

The most significant episode of patronage that is linked to the 
figure of Sapìa, a Sienese noblewoman born Salvani, wife 
of Ghinibaldo Saracini, protagonist of canto XIII of Dante’s 
Purgatory, we owe it to the Count Guido Chigi Saracini, 
not only a lover of musical studies but also of literature and 
arts. He is a patron of some sculptures and paintings in 
his palace in via di City, he turns to intellectuals to “give 
fame again” to Sapìa (however the husband belongs to the 
Saracini of Strove; to Latinists to write elegant inscriptions. 
He himself wrote some letters to the artists, showing a fine 
Dante culture.

Alberto Cornice, Siena: con Dante in visita alla 
Cattedrale al tempo del Giubileo

Su un’architrave un’iscrizione ricorda Bonifacio VIII e il 
Perdono giubilare del 1300. Anche Dante varcò questo 
ingresso in convinta e consapevole devozione e perciò 
collocò al 1300 la visione della Commedia. Qui viveva 
ancora Montaperti con sepolture degli eroi, Antenne e 
la Madonna ante pugnam e quella post victoriam. Nel 
pulpito di Nicola i due specchi conclusivi compendiano 
l’iconografia del Poema. L’intera struttura è sostenuta 
dalle Arti liberali: Nicola, insieme con Giovanni, ne avrà 
memoria nella Fontana di fra’Bevignate a Perugia.  Le 
immagini di Giovanni si agitano sulla facciata in non-
muto colloquio. Dante non vide la Maestà di Duccio, 

Sandro Tiberini, Dante, gli Angioini e un podestà a Siena 
nel 1321 e nel 1331. Tra araldica e Biccherne

Il linguaggio araldico era componente essenziale 
dell’universo simbolico della società europea 
bassomedievale e di età moderna, per cui il suo studio, 
lungi dall’essere vacuo passatempo per nostalgici, è 
una branca rilevante delle discipline storiografiche. Si 
esemplifica qui come la trasformazione di uno stemma, 
quello dei cosiddetti ‘marchiones’ di Monte Santa 
Maria,  chiarisca l’uso della simbologia araldica come 
strumento di propaganda politica e autopromozione di 
un casato. Ci si proponeva leader della fazione guelfo-
angioina, trasformando l’insegna familiare in una 
specie di manifesto in cui il “connubio” blasonico con 
l’arme di Carlo Martello, innalzato nel cielo di Venere 
dai versi danteschi e circonfuso in un alone di grazia e 
di maestà nella memoria collettiva, voleva significare 
l’aspirazione a continuarne l’opera di “buon governo” 
obliterate nella pratica politica degli eredi di Carlo I di 
Angiò.

Sandro Tiberini, Dante, the Angevins and a podestà in 
Siena in 1321 and 1331. Between heraldry and Biccherne

Heraldic language was an essential component of the 
symbolic universe of late medieval and modern European 
society, which is why its study—far from being an empty 
pastime for nostalgics—is a relevant branch of the 
historiographical disciplines. Here, it is exemplified how 
the transformation of a coat of arms, that of the so-called 
‘marchiones’ of Monte Santa Maria, clarifies the use of 
heraldic symbolism as an instrument of political propaganda 
and self-promotion of a family. He proposed himself as leader 
of the Guelph-Angevin faction, transforming the family 
insignia into a kind of manifesto in which the blasonic 
“union” with the arms of Carlo Martello, raised in the sky 
of Venus by Dante’s verses and surrounded by a halo of grace 
and of majesty in the collective memory, meant the aspiration 
to continue the work of “good governance”, obliterated in the 
political practice of the heirs of Charles I of Anjou.

Carlo Citter, Castel di Pietra al tempo di Dante. 
Qualche riflessione su una vecchia ricerca

Come contributo al quesito centrale posto dalla Pia 
Senese di Dante e al suo presunto uccisore Nello de’ 
Pannocchideschi, si riflette sui risultati di una campagna 
di scavo iniziata nel 1997 e continuata quando possibile 
fino al 2009 e si sostiene che non vi è possibilità che il 
boccale con arme dei Tolomei ritrovato in un pozzo di 
butto a Castel di Pietra (portato a sostegno del soggiorno 
di una Pia Tolomei) appartenga al corredo di una donna 
della famiglia Tolomei che sarebbe lì giunta negli ultimi 
anni del XIII. Ma si precisa che è zona molto complessa, 
contesa com’era tra Massa, Aldobrandeschi e Siena. 
C’erano tanti centri incastellati a pochi chilometri: 
nel raggio di 10 km 11 castelli erano attivi nel pieno 
medioevo e il paesaggio molto diverso da quello attuale.



145

the late Nineteenth Century and the early Twentieth 
Century until a current rebirth.

Veronica Randon, “Liberamente nel Campo di Siena 
ogni vergogna deposta, s’affisse”. Il Provenzan Salvani di 
Amos Cassioli.

Si tratta del celebre dipinto Provenzan Salvani nella 
Piazza del Campo in atto di raccogliere elemosine per trar 
l’amico suo di pena ripercorrendone le vicende relative 
alla committenza e alla travagliata storia. Il recente 
restauro ha offerto l’occasione di approfondire questo 
capolavoro dell’Ottocento senese portando al reperimento 
di un bozzetto e alcuni studi preparatori, oltre che della 
documentazione archivistica relativa alla sua collocazione 
nel Palazzo comunale di Siena.

Veronica Randon, “Il Provenzan Salvani di Amos 
Cassioli. “Freely in the Campo di Siena every shame 
deposited, was posted”.

This is the famous painting of Provenzan Salvani, located 
in the Piazza del Campo in the act of collecting alms to take 
his friend out of pain by retracing the events relating to the 
commission and the troubled history. The recent restoration 
offered the opportunity to explore this nineteenth-century 
Sienese masterpiece, leading to the retrieval of a sketch and 
some preparatory studies, as well as archival documentation 
relating to its location in the Town Hall of Siena.

Margherita Anselmi Zondadari - Alessandro 
Ferrini, Il Palio di Dante

La Selva vinse il Palio del 16 agosto 1965 con il 
cavallo Arianna e il fantino Bazza. Il drappellone fu 
dipinto da Don Francesco Lorenzini che si aggiudicò 
l’ambito compito dopo aver presentato al concorso un 
pregevole bozzetto. Il drappellone era dedicato al VII 
centenario della nascita di Dante Alighieri. Il pittore 
seguì fedelmente i modelli tramandati dall’iconografia 
dantesca. Il ritratto, infatti, è a figura intera in posizione 
di tre quarti, con un mantello rosso scarlatto. Il profilo è 
autorevole, l’alloro poetico circonda la sua testa e la sua 
opera più nota, la Divina Commedia, è stretta nella sua 
mano, simbolo di poesia e fama.

Margherita Anselmi Zondadari - Alessandro 
Ferrini, Dante’s Palio

La Selva won the Palio of 16 August 1965 with the horse 
Arianna and the jockey Bazza. The “drappellone” was 
painted by Don Francesco Lorenzini who won the contest 
after presenting a valuable sketch during the competition. 
The “drappellone” was dedicated to the VII centenary of the 
birth of Dante Alighieri. The painter portrayed the Sommo 
Poeta faithfully following the models handed down by 
Dante’s iconography. In fact, he is portrayed full-length in 
a three-quarter position, dressed in a scarlet red cloak. His 
profile is authoritative, the poetic laurel surrounds his head 
and his most famous work, the Divine Comedy, is tightly in 
his hand, symbol of his poetic vocation and of the fame it has 
brought him.

(traduzione di Matilde Ascheri)

ma la duccesca fenestra rotunda magna con visione della 
Gloria della Vergine prelude al canto 33 del Paradiso, ove 
san Bernardo: “supplica  a te, per grazia di virtude – tanto 
che possa con li occhi levarsi- più alto verso l’ultima 
salude”.

Alberto Cornice, Siena: visiting the Cathedral at the 
time of the Jubilee with Dante

On an architrave an inscription commemorates Boniface 
VIII and the Jubilee Pardon of 1300. Dante also crossed 
this entrance in certain and conscious devotion and therefore 
placed the vision of the Comedy in 1300. Montaperti still 
lived here with the tombs of the heroes, Antenne and the 
Madonna ante pugnam and the post victoriam one. In 
Nicola’s pulpit, the two concluding mirrors summarize the 
iconography of the Poem. The entire structure is supported 
by the liberal Arts: Nicola, together with Giovanni, will 
have a memory of it in the Fontana di Fra’Bevignate in 
Perugia. Giovanni’s images stir on the façade in non-silent 
conversation. Dante did not see Duccio’s Majesty, but the 
duccesca fenestra rotunda magna with a vision of the Glory 
of the Virgin prelude to canto 33 of Paradise, where St. 
Bernard: “begs you, by the grace of virtue - so much so that 
he may rise with his eyes- more high towards the last salude“.

Egle Radogna, La Divina Commedia nei disegni 
originali del professor Luigi Ademollo

Si presentano gli inediti disegni Ademollo per la 
Divina Commedia di Dante della tipografia all’insegna 
dell’Ancora di Firenze (1817-19). L’opera rispondeva 
alle istanze patrie, unito al nome di Antonio Canova 
dedicatario del progetto editoriale e mentore privato 
per Ademollo. La poetica dantesca risulta naturalmente 
affine all’iconografia ademolliana per un linguaggio 
“neostoico” carico di pathos ed espressione della pìetas 
pagana e religiosa. Di qui un unicum fra le espressioni 
visive del tema dantesco nel neoclassicismo italiano: tra il 
gusto accademico delle incisioni a puro contorno e quello 
proto-romantico e lunare incline alle influenze nordiche 
mitteleuropee. L’opera segnò la breve parabola della 
fortuna di Ademollo nel collezionismo internazionale fra 
Ottocento e Novecento.

Egle Radogna, The Divine Comedy in the original 
drawings by the Master Luigi Ademollo

This essay aims to show the unpublished Luigi Ademollo’s 
drawings, as part of an illustrated Florentine edition of the 
Divine Comedy by Dante Alighieri drafted between 1817 
and 1819. This publication embodied a growing early 
Nineteenth Century‘s patriots’ feelings and a celebrative 
purpose gathering Antonio Canova’s favor who was already 
an Ademollo’s mentor. Moreover, Ademollo’s Neostoic 
visions naturally evokes Dante’s language full of pathos, 
emphatic symbols, and expression of pìetas as a pagan and 
as religious key concepts. From here, a unicum among the 
Italian graphic pieces between neoclassical and Dante’s 
poem: between the purity of the academic style and the boost 
towards the northern and lunar proto–romanticism. Hence, 
the goal of this paper is to rediscover again this Ademollo’s 
artwork who brought him a briefly intense success between 



Purtroppo la pandemia da Covid 19 ha 
pesantemente condizionato anche l’inizio di 
questo 2021. L’Accademia dei Rozzi ha do-
vuto, suo malgrado, chiudere le proprie porte 
interrompendo di fatto qualsiasi tipo di attivi-
tà, fin quando le relative normative non hanno 
consentito una graduale ma lentissima riaper-
tura, condizionata dall’uso di mascherine, dal 
distanziamento sociale e per ultimo,  dal pos-
sesso del green-pass. Siamo stati così costretti  
a sospendere per molti mesi le nostre attività 
culturali, che fortunatamente stanno ripren-

dendo in questo secondo periodo dell’anno e 
che speriamo possano presto tornare alla nor-
malità visto anche il felice perdurare, persino in 
periodo di chiusure, della progettualità e della 
collaborazione con le altre Accademie citta-
dine. Per quanto concerne il primo semestre, 
soltanto in un’unica volta, nel mese di giugno 
siamo riusciti a stare insieme e l’occasione si è 
presentata grazie alle celebrazioni inerenti a San 
Giovanni, il nostro patrono, durante i quali ab-
biamo presentato, nella Sala degli Specchi, il n. 
54 della nostra rivista.

Attività culturali dei Rozzi nel 
primo semestre del 2021

1. Maurizio Bianchini e Felicia Rotundo durante la presentazione del numero 54 della Rivista. 



L’ormai consolidata sinergia culturale tra 
le tre storiche Accademie senesi, chiamate a 
collaborare con l’Archivio di Stato, la Soc. Bi-
bliografica Toscana ed una nuova istituzione 
dei Rotary Club, la Fellowship of old and rare 
antique books and prints, ha creato le basi per 
un importante evento tra i molti organizzati 
nella nostra città per celebrare il VII centenario 
della morte di Dante Alighieri: una mostra di 
documenti cartacei relativi alla vita ed alle ope-
re del sommo poeta perfettamente ambientata 
nelle sale espositive dell’Archivio senese, in via 
Banchi di Sotto, che è stata aperta al pubblico 
dal 26/9 al 10 ottobre 2021. 

“L’UNIVERSO DI DANTE: DOCUMEN-
TI, INCUNABOLI CINQUECENTINE, XI-
LOGRAFIE” IN MOSTRA ALL’ARCHIVIO 
DI STATO	

Nell’occasione, il ricco patrimonio di codici 
originali custoditi nelle sale di Palazzo Picco-
lomini, sede dell’Archivio, che attestano perso-
naggi, situazioni o fatti noti a Dante e da lui de-
scritti nelle terzine della Divina Commedia, è 
stata affiancato da una straordinaria esibizione 
di rarissimi incunaboli e preziose cinquecentine 
della Commedia e delle altre rime dantesche: 
un evento senza precedenti per numero e qua-
lità dei cimeli documentali e librari presentati.

L’esauriente catalogo, stampato a cura della 
Soc. Bibliografica Toscana, correda l’ esposi-
zione con il commento dei codici manoscritti 
redatto da studiosi del livello di Mario Asche-
ri, M. Assunta Ceppari, Enzo Mecacci, Maura 
Mordini, Patrizia Turrini e con la descrizione 
del fondo di incunaboli e cinquecentine curata 
da A. Panzanelli Fratoni e da Paolo Tiezzi Ma-
estri: una guida alle antiche edizioni dantesche 
che aggiorna e integra i precedenti apparati bi-
bliografici di riferimento. 

Proprio a Tiezzi Maestri, quale presidente 
della Soc. Bibliografica Toscana e della Fellow-
ship rotariana si deve l’idea della mostra, pron-
tamente accolta dalla direttrice dell’Archivio se-
nese, Cinzia Cardinali, e condivisa dalla nostra 
Accademia, che al termine dei lavori ha aperto 
la Sala della Suvera per il banchetto in onore 

dei convegnisti. Molti dei volumi in mostra ap-
partengono alla collezione privata di Tiezzi Ma-
estri, che ha pure curato la regia di una giornata 
inaugurale nobilitata da illustri oratori: pro-
fessori, bibliofili, autorità rotariane, chiamati 
a parlare di Dante e della mostra, nonché ad 
illustrare il significato e il valore della passione 
per il collezionismo librario, che anche nell’e-
poca del web costituisce il motore più potente 
di diffusione della cultura. Tra i vari interventi, 
molto interessante quello di Oliviero Diliber-
to – non casualmente Presidente Onorario, in-
sieme a Mons. Rodolfo Cetoloni, della Società 
Bibliografica Toscana – che ha acutamente di-
squisito sulla distinzione dei ruoli del bibliofilo 
e del bibliografo e quello di Claudio Marazzini, 
Presidente dell’Accademia della Crusca, che ha 
compiuto un capillare excursus sulle principali 
collezioni di opere dantesche raccolte nei seco-
li: esauriente contributo sia per la storia della 
letteratura italiana, sia per la bibliografia dante-
sca, perfettamente allineato con lo spirito della 
nostra rivista, che abbiamo il piacere di riporta-
re integralmente in queste pagine. 

P e r g a m e n e
I n c u n a b o l i
Cinquecentine

Accademia Senese 
degli Intronati

Accademia 
dei Rozzi

Accademia 
dei Fisiocritici

Distretto 2071

SIENA, 25 SETTEMBRE 2021, ore 18
ARCHIVIO DI STATO
Palazzo Piccolomini, Banchi di Sotto 52

Saluti
Cinzia Cardinali, Direttrice dell’Archivio di Stato di Siena

Eugenio Giani, Presidente Regione Toscana
Fernando damiani, Governatore distretto 2071 Toscana Rotary International

Fausto rossi, Vicepresidente Società Bibliografica Toscana
Paolo Tiezzi maesTri, Rotary International fellowship of old and rare antique books and prints

Dante



 
Comune di San Gimignano 
p. 77

Comune di Asciano – Museo Cassioli
pp. 129, 131, 133

Contrada della Selva (richiede direttamente
pp. 135, 137, 139

Museo Nazionale di Arte Medievale e Moderna 
di Arezzo, su concessione Ministero della Cultura 

p. 127

Opera della Metropolitana di Siena (Autorizza-
zione n. 691/2021) 

pp. 98, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 106

Foto Marco Donati 
pp. 58, 60, 61, 63, 75

Foto Bruno Bruchi 
pp. 88, 93, 95

Quando non diversamente indicato le imma-
gini sono state fornite dagli autori o liberamente 
scaricate dai siti internet. 

L’editore è pronto ad adempiere ad eventuali 
obblighi in materia di diritti di autore per imma-
gini per le quali non sono stati reperiti i detentori 
dei diritti. 

REFERENZE FOTOGRAFICHE

Archivio di Stato di Siena, su concessione del 
Ministero della Cultura (autorizzazioni prot. 2070 
e 2071 del 13/10/2021) 

pp. 37, 43, 52, 76, 79, 103

Archivio di Stato di Firenze, su concessione del 
Ministero della Cultura (autorizzazione prot. 4724 
del 14/10/2021)

p. 80  

Archivio di Stato di Perugia
p. 81 

Archivio privato Selina Bonelli Zondadari 
p. 140 

Biblioteca Apostolica Vaticana
p. 24, 27, 28 

Biblioteca Comunale degli Intronati di Siena 
pp. 119, 122 
 
Biblioteca Nazionale centrale di Firenze, 
pp.  110, 113, 116, 117, 120, 123, 125

Comune di Siena - Direzione Santa Maria 
della Scala e sistema museale (Autorizzazioni prot. 
78958 dell’ 11/10/2021 e prot. 81483/2021 del 
19/10/2021) 

pp. 44, 57, 65, 126, 129, 130, 131, 132, 133



Indice

Saluto dell’Arcirozzo.................................................................................................. 	 pag.  	III

Premessa............................................................................................................................ 	   »  	 V

Diego Quaglioni, Ripensare Dante: alle origini della modernità politica? .................	 pag.  	 6

Carlo Caruso, La lingua volgare dopo Dante: teorie e prassi linguistiche  
nel Rinascimento senese ..........................................................................................	   »  	 14 

Claudio Marazzini, Il collezionismo privato e la storia della cultura dantesca.  
Bilancio di un rapporto complesso ...........................................................................	   »  	 24

Cinzia Cardinali, L’Archivio di Stato di Siena e il VII centenario  
della morte di Dante ..............................................................................................	   »  	 34

Marco Bussagli, Dante e Siena: amore-odio .............................................................	   »  	 44

Duccio Balestracci, L’acqua degli sciocchi sognatori. Siena, la Diana  
e Dante Alighieri ...................................................................................................	   »  	 58

Vinicio Serino, Saperi segreti “per l’alchimia che nel mondo usai”. 
Griffolino, Capocchio e la vana gente sanese…     ....................................................	   »  	 64

Sandro Tiberini, Dante, gli Angioini e un podestà a Siena nel 1321 e nel 1331 
Tra araldica e Biccherne ..........................................................................................	   »  	 76

Carlo Citter, Castel di Pietra al tempo di Dante. Qualche riflessione  
su una vecchia ricerca .............................................................................................	   »  	 82

Marilena Caciorgna, “Rinfamar Sapìa”: il conte Guido Chigi Saracini,  
mecenate della figura dantesca ................................................................................	   »  	 88

Alberto Cornice, Siena: con Dante in visita alla Cattedrale  
al tempo del Giubileo .............................................................................................	   »  	 98

Egle Radogna, La Divina Commedia nei disegni originali del professor  
Luigi Ademollo .....................................................................................................	   »  	 110

Veronica Randon, “Liberamente nel campo di Siena ogni vergogna deposta, s’affisse”  
Il Provenzan Salvani di Amos Cassioli ..................................................................	   »  	 126

Margherita Anselmi Zondadari e Alessandro Ferrini, Il Palio di Dante 

I - Un atipico pittore, di Margherita Anselmi Zondadari ..............................	   »  	 134 
II - La splendida corsa di Bazza e Arianna, di Alessandro Ferrini ...................	   »  	 138

Sommari/Abstracts ....................................................................................................	   »  	 142

Attività culturali dei Rozzi nel primo semestre 2021 ....................................................	   »  	 146



Finito di stampare nel Novembre 2021
Industria Grafica Pistolesi


