jgno 2004

ANE S.p.A.
-inAP.-D .




SCUOLA, CULTURA, EDUCAZIONE

ATERNA

l : ' C E &cuoLa Ma
Anno 910 per I'educazione

10 giugno 2004 EDITRICE LA SCUOLA

EDITORIALE Cesare Scurati

Direttore: Cesare Scurati
Comitato di Direzione:
Ttalo Fiorin (Coordinatore)
Alessandro Antonietti,
Paolo Calidoni,

Sira Serenella Macchietti,
Concetta Sirna

Cc lenti-esperti:

Comenio fra noi 9
Lara Polsoni, Gli spot per i bambini 11
Monica Oppici, Crescere con le lingue. Qualith e successo nell’apprendimento 13
Sergio Rivolo, Educatori d’infanzia e professionalita 17
Adriano Grossi, Pianeta riforma. Primi passi con i bit/III 19
Michele Busi, Dalle ‘Indicazioni’ alla scuola 22
Gino Lelli, Lanimazione psicomotoria del bambino 23
Sergio Spini, La proposta agazziana e gli Orientamenti del 1991 25
Gaetano Oliva, Le origini del teatro 28
Giusy Rao, Larteterapia col bambino ospedalizzato 49
Tamara Marchetti, “Piccoli speank alla ricerca del sorriso™ 51
INSERTO

Conosciamo il teatro, z cura di Gaetano Oliva

ESPERIENZE NELLA SCUOLA

Progettare per sfondo integratore,  cura di Sabrina Sironi. Scuole dellinfanzia
paritarie “Maria Bambina” e “Cuore Immacolato di Maria” Lissone (MI) 55

QUADRANTE 4 cura di Mario Falanga
Mario Falanga, Alternativa 67

testi ministeriali

Formazione per il personale docente, Dir. 13-5-2004, n. 47.

Gestione sistema scolastico istituito Gruppo di Lavoro, N.M. 18-3-2004, prot. n. 573
Progetto R.I.SoR.S.E. per la riforma della scuola, N.M. 13-4-2004, prot. n. 7376.
Patrocinio legale per le istituzioni scolastiche, Avv. gen. dello Stato N. 11-11-2003.
MIUR N. 31-3-2003. MIUR Cir. 9-10-2002

contributi 73
attivita fism 76
dalle province 78

1 diritti di traduzione, di memorizzazione elettronica, di riproduzione ¢ di adattamento totale o parziale, con qualsiasi mezzo (compresi i microfilm),
sono riservati per tutti i Paesi. Fotocopie per uso personale del lettore possono essere effettuate nei limiti del 15% di ciascun fascicolo di periodico
dietro pagamento alla SIAE del compenso previsto dall’art. 68, comma 4, della legge 22 aprile 1941 n. 633 ovvero dell’accordo stipulato tra SIAE,
AIE, SNS e CNA, CONFARTIGIANATO, CASA, CLAAIL CONFCOMMER(%gO, CONFESERCENTI il 18 dicembre 2000. Le riproduzioni ad
uso differente da quello personale potranno avvenire, per un numero di pagine non superiore al 15% del presente fascicolo, solo a seguito di specifica
autorizzazione tilasciata da AIDRO, via delle Erbe n. 2, 20121 Milano, telefax 02.809506, e-mail aidro@iol.it

Margherita Bellandi, Andrea
Bobbio, Manuela Cantoia,
Floriana Cesinaro, Luciana
Ferraboschi, Claudio Girelli,
Enrica Massetti, Alessandra
Monda, Monica Oppici,
Sabrina Sironi

Redazione: Michele Busi

Quindicinale per I'educazione
dell’infanzia - Anno 91° - N. 18
fascicoli all’anno - Direttore
responsabile: Cesare Scurati -
Autorizzazione del Tribunale di
Brescia n. 15 del 4.2.1949 -
POSTE ITALIANE S.p.A. sped.
in A.P. - D.L. 353/2003 (conv. in
L. 27/02/04 n. 46) art, 1, comma
1 DCB BRESCIA - Editrice La
Scuola, 25124 Brescia -
Direzione, Redazione,
Amministrazione: LA SCUOLA
S.p.A., 25124 Brescia - Via Luigi
Cadorna, 11 - Sito Internet:
www.lascuola.it - c.c.p. n.
14407258 - codice fiscale -
partita LV.A, n. 00272780172 -
Tel. centr. (030) 2993.1 - Tel.
Ufticio Abbonamenti (030) 29
93.246-2993.286 - Telefax (030)
2993.299 - Filiali: 00193 Roma
(Via Crescenzio, 23 - Tel. (06)
6875179-68803989 - Telefax
(06) 6874939) - 80137 Napoli
(Salita S. Elia, 19/21 - Tel. (081)
441200-441308 - Telefax (081)
441934) - 20136 Milano (Viale
Bligny, 7 - Tel. (02) 58300261 -
58301579 - Telefax (02)
58301315) - 70124 Bari (Via
Giulio Petroni, 21 A/E - Tel.
(080) 5428647 - Telefax
(080)5428647) - 65124 Pescara
(Via Donatello, 7/11 - Tel. (085)
74792 - Telefax (085) 4716371) -
35129 Padova (Via della Croce
Rossa, 116 - Tel. (049) 8076775
- Telefax (049) 8076776) -
Pubblicita: Ufficio Inserzioni
Pubblicirarie Editrice La Scuola,
via Cadorna, 11, 25124 Brescia -
Tel. (030) 29 93.287 - Telefax
(030) 2993.299 - Stampa:
Officine Grafiche La Scuola -
25124 Brescia.

Abbonamento annuo 2003-2004:
€ 49,50 pagabile in un'unica
soluzione (estero: Europa ¢
Bacino Mediterraneo € 86 -
Paesi extracuropei € 127).

1l presente fascicolo € 2,80.
Limpegno di abbonamento &
continuative, salvo regolare
disdetta da notificarsi a mezzo
lettera raccomandara.

I dattiloscritti non richiesti,
anche se non pubblicati, non
vengono restituiti, Non si
accettano testl manoscrittl.

In copertina: ©1998 Eye Wire

Fotografie: Photo Studio 56
Grafica: Alpo
Disegni: Silvia Balzaretti

Contiene IP



Teoria, scienza, ideologia nel processo teatrale
(Gaetano Oliva, Teoria, scienza, ideologia nel processo teatrale (in Conosciamo il teatro),
Scuola materna per I’educazione dell’infanzia, anno 91 n. 17, 10 giugno 2004, pp. 32-40).

I. TEORIA E SCIENZA

La teoria e la pratica. E necessario prima dl tutto dare una definizione del termine "scienza” qui
preso in considerazione: esso é da intendersi nel senso etimologico di scientia, cioé di conoscenza e
non di riferimento alle scienze naturali.

La riflessione che scaturisce da tale precisazione ci porta di solito a ritenere che esistano solo due
modi di conoscenza: la teoria e la pratica, in genere distinti. Se ci soffermiamo con maggiore
attenzione a considerare il fenomeno, constatiamo che in realta teoria e pratica non sono modi
totalmente separati di conoscere, ma livelli interagenti della scienza, e che non sono i soli livelli
possibili.

La pratica teatrale (cioé la rappresentazione) non lascia nel tempo tracce durature e autorevoli; per
questo si tende a farla derivare dalla teoria o, peggio, a confinarla nel mondo dell’effimero. Basta
questo per dimostrare come la visione duale-oppositiva di teoria e pratica sia per il teatro dannosa.
Per il teatro (ma si puo anche ampliare questa riflessione ad altri campi dell’attivita umana) esistono
almeno tre livelli: la teoria, la pratica e un livello intermedio che ¢ la sapienza. Se la teoria é il
livello delle leggi e la pratica il livello delle soluzioni empiriche, la sapienza é il livello delle regole
pragmatiche. Tra il sapere della teoria e il fare della pratica c'¢ un "saper fare" che non é solo
esperienza individuale, ma anche consapevolezza del fare.

Per definire meglio tale visione prendiamo in esame il ruolo dell’attore il quale e tra gli elementi del
teatro (accanto al testo, alla scenografia, ai costumi, alle luci, alla regia) che si trova piu esposto al
falso dilemma della concezione duale oppositiva. 1l suo ruolo istituzionale consiste nel
rappresentare reazioni involontarie. attraverso azioni volontarie. La materia del suo oggetto sono le
reazioni psico-motorie dei personaggi che egli manifesta attraverso il suo unico strumento: il suo
corpo. L’attore pu0 copiare, cioé riprodurre, la naturalita di queste reazioni, ma quando cio si riveli
impossibile o inopportuno deve imitare, cioé produrre e ostentare I’artificialita delle sue azioni.
L’attore non e di per sé naturale o artificiale, ma gioca la sua prestazione attraverso una sapiente
dialettica di abbandono e controllo, di ricerca di immedesimazione (teoria) e di risoluzione empirica
(pratica) attraverso una tecnica (il saper fare).

Da questo si pud desumere che la teoria non & I’'unica modalita della conoscenza (scientia) del
teatro, ma solo un livello.

La teoria e I'ideologia. Una premessa terminologica: nel nostro discorso chiameremo
rispettivamente “teoria” gli apetti che hanno caratterizzato il fenomeno teatrale dal suo interno in un
determinato contesto storico e geografico, e “ideologia” tutto cio che in un fatto di teatro risponde a
istanze non scientifiche, ma di altro ordine: politiche, di auto-affermazione.

Quale sia la componente ideologica di una teoria teatrale € una questione che non puo essere
valutata in generale, ma occorre distinguere situazione per situazione. Il caso di cui ci serviremo
come banco di prova € I’insieme delle teorie teatrali dal Cinquecento al Settecento.

La riflessione teorica in questi tre secoli si limita a un commento al corpus aristotelico-oraziano.
Non si trattd di un coro che si espresse su un’unica linea melodica; al contrario, fu spesso
caratterizzato da una polifonia di voci modulate su semplici variazioni, a volte perfino dissonami. A
guardarli da vicino, i dibattiti intorno alla corretta interpretazione del corpus sembrano delle guerre,
ma alla distanza si mostrano per cid che realmente furono: scaramucce piu 0 meno astiose o, al
massimo, lotte intestine. Pur nei momenti di piu acceso dissenso, non ci fu mai una voce che
negasse l’autorita a-priori di Aristotele e di Orazio. Al piu, si proclamo (e raramente) il diritto
all’illegalita, non quello a cambiare la legge: perché il dettato dei due amichi maestri ebbe davvero
forza di legge, per di piu non indotta dai fatti, ma postulata ab aeterno e guardata come infallibile.
Sembra impossibile che nello stesso periodo si collochino anche I'invenzione del teatro moderno,



I’esegesi di Vitruvio, la Commedia dell’Arte con il suo intricato dispiegamento di tecniche
recitative, la tragédie classique ma anche Shakespeare, la commedia erudita ma anche Calderon e
Moliere.

Accanto a uno sviluppo del teatro che dall’invenzione condusse sostanzialmente agli statuti
moderni, la teoresi ebbe un momento di sospensione che durd quasi due secoli. Le motivazioni che
stanno alla base di un tale fenomeno sono tutt’altro che lineari, tanto che in primo luogo ci si pone il
problema di dimostrare che tale stallo si verifico veramente.

Si dovra quindi accostare ai dibattiti sulle teorie altri fatti del teatro nella storia, per ipotizzarne
correlazioni significative; e si dovra, infine, procedere a una controprova, nei limiti in cui di prova
si puo parlare quando non si e nel campo delle scienze esatte.

Il dibattito aristotelico-oraziano. La legge assunta a-priori € quella che, al di la delle intenzioni
degli autori, dai posteri fu individuata nell’ Ars poetica di Orazio e nella Poetica di Aristotele. Da
quando quest’ultima si rese disponibile all’esegesi della cultura occidentale, lo sforzo teoretico si
ridusse a far emergere articoli dall’una e dall’altra e a coordinarli in un complesso il piu possibile
unitario. Da Aristotele derivarono le nozioni di “verosimiglianza” e la regola delle unita, il concetto
di catarsi e quello di "necessita"; da Orazio la fondamentale endiadi delectare/docere e il principio
regolatore del “decoro”.

Converra rilevare che quest’ultimo principio ¢ il criterio che portava ad avvicinare tra loro i vari
articoli della legge. Invocato originariamente per esortare I’artista all’appropriatezza tra i
personaggi e i loro aspetti e comportamenti, esso si estese, gia in Orazio, al consiglio di evitare il
mostruoso, il fantastico e le situazioni violente, cosa che poi si diffuse fino alla sua applicazione
anche alle valenze morali. Obbedire al principio del decoro significo allo stesso tempo, tenersi entro
i limiti del verosimile e dentro i confini del “comune senso del pudore” e delle convenienze sociali.
In tal modo, il decoro inglobava potenzialmente la verosimiglianza aristotelica e la regola delle
unita, che fu vista soprattutto in termini di aderenza alla realta, piuttosto che in quelli di funzionalita
drammaturgica. Inoltre, i limiti morali posti dal decoro comportavano anche I’'implicito riferimento
a una finalita educativa (quanto meno non diseducativa) del teatro, diventando il contenitore del
principio etico del docere o, piu specificamente, del binomio piacere/elevazione morale.

Quanto alla catarsi aristotelica, essa fu, in generale, scarsamente compresa e, comunque, sempre
ricondotta alla finalita moralizzatrice del teatro; e la necessita dovette attendere Corneille per
ricevere una precisa attenzione.

Due aspetti appaiono di fondamentale importanza: il primo ¢ che gli articoli della legge aristotelico-
oraziana non ebbero, nell’esegesi del Cinquecento e del Seicento, una base empirica; il secondo €
che il loro collegamento, anche sotto il concetto unificante del decoro, ha uno statuto logico
debolissimo. Piu che di connessioni logiche, si dovrebbe parlare di integrazione sulla base di una
semplice non-incompatibilitd. L’assenza di una base empirica e il debole statuto logico
consentirono agli esegeti un ampio margine di intervento: ma questa stessa elasticita privo le
diverse interpretazioni di un’effettiva e sostanziale differenza.

Prendiamo il caso estremo di Robortello e del Castelvetro, ai quali la storiografia fa risalire
rispettivamente una divaricazione originaria tra una critica ortodossa e una critica piu liberale.
Francesco Robortello & autore del primo importante commento in latino della Poetica di Aristotele
(1548). Egli vede la mimesi non come il fine, ma come un elemento del diletto che la poesia, e in
particolare la poesia drammatica, € in grado di procurare al lettore o allo spettatore. D’altro canto,
osserva Robortello, il lettore sara educato in misura tanto piu efficace quanto piu le azioni siano
attinenti a quelle della vita quotidiana. La mimesi e il verisimile vengono in questo modo resi
funzionali alla finalita educativa, della quale il diletto procurato dalla verosimiglianza € un tramite
necessario. Il decoro diventa, in questo quadro, quasi una condizione indispensabile dell’azione
moralizzatrice: esso garantisce quella consonanza tra opera e pubblico senza la quale il pubblico
non si lascia pit commuovere e quindi sollecitare al progresso morale. Le unita aristoteliche fanno
anch’esse parte di questo quadro. Quanto alla catarsi; € essa stessa ricondotta alla nozione di



verosimiglianza. Gli spettatori vedono i personaggi fare e dire cose che si avvicinano molto alla
verita, e pertanto si abituano a provare pieta e compassione, acquistando in tal modo una sorta di
predisposizione psichica alla virtu.

Lodovico Castelvetro invece, autore di un commento in volgare (1570), € noto per essersi
proclamato in disaccordo con Aristotele e per aver posto le basi di una critica non dogmatica. Egli
focalizza la sua attenzione, piu che sul testo drammatico come avevano fatto Aristotele e lo stesso
Robortello, sulla rappresentazione: il che lo conduce a orientarsi sul pubblico concreto (e incolto)
piuttosto che sul lettore astratto (e colto).

Ci si pud domandare a questo proposito se questa sia una vera deroga dalla legge. Il rilievo
conferito (e non solo nella teoresi di questo periodo) alla finalita educativa del teatro porta come
naturale conseguenza un' attenzione prioritaria al pubblico che € il destinatario e il riscontro
concreto dell’intento morale. Gia qualche decennio prima Giambattista Giraldi Cinzio, pur
ammettendo di aver scritto i suoi testi per piacere al pubblico, era stato attento a indicare nel diletto
solo il mezzo di cui il teatro € costretto a servirsi per conseguire i suoi fini, compatibilmente con le
caratteristiche del pubblico al quale si rivolge.

Nel porre il diletto quale fine del teatro, il Castelvetro non si oppone all’autorita di Orazio (e di
Aristotele): semplicemente dimensiona la dialettica delectareldocere alle sue reali possibilita di
applicazione. Tant’é vero che poi, commentando il concetto di catarsi, il Castelvetro ne individua il
funzionamento nel “piacere obliquo” che il pubblico prova sentendosi disposto alla compassione di
fronte alle disgrazie altrui, e constatando che le sventure dei personaggi possono capitare anche ai
comuni mortali.

Castelvetro non esclude la finalita educativa del teatro; la include, piuttosto, in quel comune
denominatore di ricerca del piacere che spinge il pubblico ad assistere alle rappresentazioni.
Possiamo dire: il teatro del Robortello ammaestra attraverso il piacere procurato dalla
verosimiglianza, il teatro del Castelvetro diletta (obliguamente) attraverso I’ammaestramento,
procurato anch’esso dalla verosimiglianza.

Al di la di alcune dissonanze strutturali e della diversa gerarchia degli articoli, la legge resta
sostanzialmente integra e rispettata nei due casi che sono da considerare casi estremi, quasi
paradigmatici. Lontano dagli estremi, la polemica registrd posizioni ancora piu ravvicinate, 0 una
distanza dovuta piu a piccole prese di posizione dei relativi autori che a un sostanziale disaccordo.
La piu accanita controversia sulla legge aristotelico-oraziana fu la querelle del Cid. Vista da vicino,
la polemica sul Cid fu una.guerra convulsa. Produsse tragedie letterarie (oltre quella di Corneille,
almeno L’amour tyrannique di Georges de Scudéry, suo primo accusatore) e tragedie umane. Il
prolifico Corneille non scrisse piu opere teatrali per tre anni: inflaziono di opuscoli I’editoria
parigina, pro o contro i due partiti contendenti; chiamo in causa la suprema assise delle lettere,
appena fondata, I’Academie Francaise, perché pronunciasse un verdetto ufficiale sull’illegalita
dell’opera di Corneille; mobilitd anche la politica, nella persona del cardinale Richelieu. La
polemica si protrasse almeno per ventitré anni (ma anche oltre), dal 1637, anno della prima
rappresentazione del Cid, al 1660, I’anno in cui apparvero, nei tre volumi delle opere, le
introduzioni che riassumono la posizione corneilliana su Aristotele e Orazio.

L’autorita della legge giuridica decise di (o fu indotta a) metter ordine nella legge teatrale e, per
questo scopo, coordind con accortezza tattica e strategia. In questa battaglia, pero, tutti si batterono
sotto una stessa bandiera. Nel nome di Aristotele e Orazio, Corneille venne accusato di aver peccato
contro la verosimiglianza e la moralita; nel nome delle stesse autorita, esplicitamente invocate a
sostegno delle proprie tesi difensive, Corneille contestd le accuse. L’arringa pud leggersi nelle
introduzioni all’edizione gia citata del 1660. Contro I’accusa di immoralita, Corneille riesumo, forse
senza saperlo, un argomento alla Castelvetro: I’elevazione morale non come fine ma come “effetto
secondo”.

Quanto alla verosimiglianza e alle unita, Corneille chiamo a testimone lo stesso Aristotele, ponendo
ne in rilievo la nozione di necessita, che non esclude la verosimiglianza, ma la include in un’unita
superiore e piu comprensiva. Se guerra c’e stata, il corpus aristotelico-oraziano non fu il nemico: fu



solo il campo di battaglia. Come le prese di posizione di Robortello e Castelvetro vanno riportate a
un periodo in cui il teatro é limitato dal potere controriforrnistico, cosi la polemica sul Cid vide la
luce contemporaneamente alla comparsa di un’altra opera, Les visionnaires di Desmarets de Saint-
Sorlin, che dette poi nome e sostanza ad un’altra polemica del Seicento: quella che Macchia ha
chiamato “processo al teatro”, un violento attacco contro tutto il teatro e tutti i teatranti, in qualsiasi
modo si ponessero nei confronti delle due Poetiche. Il processo al teatro si intreccio con il caso del
Tartuffe: alla fone quasi tutti i grandi del Seicento vi furono coinvolti. Il giovane Racine, I’anziano
Corneille, Moliere e I’abate d'Aubignac, avversari nel campo dell’esegesi aristotelico-oraziana, si
trovarono affiancati a difendere il diritto d’esistenza del teatro. Fu un processo che si protrasse fino
alla fine del secolo. Gli attori italiani furono cacciati dalla Francia, e il padre Caffaro, per aver osato
distinguere il teatro onesto da quello disonesto, fu deferito al suo ordine. Il tutto mentre gli studiosi
della legge continuavano le loro controversie.

C’e un rapporto tra quella “politica interna” intessuta di discordie e questa “politica estera” basata
invece su un fronte comune? In altre parole, I’animazione interna al campo della teoresi puo essere
considerata un elemento oggettivo della strategia di difesa? La risposta e affermativa. Proprio i
continui dibattiti interni sortirono I’effetto di mantenere vitale una legge che, alla lettera,
legittimava il teatro: sia verso la societa degli uomini sia verso la societa delle arti. Minacciato di
dover scegliere, il teatro (la cultura complessiva del teatro) si arrocco intorno a un principio
autorevole di legittimita. Difendendo il decoro oraziano (e gli articoli a esso coordinati) riaffermo
indirettamente, e forse inconsapevolmente, che I’endiadi diletto elevazione morale non & un
dilemma la cui unica alternativa praticabile € un diletto degradato a piacere dei sensi, Cioé a
peccato; ma €, invece, una dialettica in cui il piacere, lungi dall’essere criminalizzato, & veicolo
necessario e naturale per I’istruzione morale. La teoria rinuncid al contenuto scientifico, per
assumersi il compito di una battaglia ideologica. Lo scarso contributo alla scienza fu bilanciato da
un decisivo contributo all’esistenza del teatro.

La situazione cambio con I’llluminismo. La Lettre sur les spectacles di Rousseau (1758) costitui,
tra i suoi altri significati, anche la deflnitiva e inappellabile confutazione dell’ipotesi oraziana sul
delectare/docere:ossia la dimostrazione che non sarebbe stato possibile difendere I’esistenza del
teatro difendendo la legge. A partire dalla meta del Settecento, in pochi decenni il corpus della
legge perde quella sua autorita che pur tra mille controversie, aveva mantenuto per tanto tempo. La
Lettre fu una stringente requisitoria contro la posizione di Orazio. Rousseau fu tanto abile quanto
impietoso. Non disse che il piacere non puo coesistere (e addirittura collaborare) con I’istruzione
morale; propose invece una minuziosa analisi delle condizioni alle quali tale coesistenza puo
verificarsi in termini convenienti di costi e ricavi. Secondo questa ipotesi attraverso il “teatro di
Parigi” (quello dell’Encyclopédie) I’istruzione morale non € possibile o, per quanto ipoteticamente
lo sia, comporta costi (non solo economici) talmente elevati da giustificare appena che non si
demoliscano i teatri laddove esistono gia, non certo da spingere a costruirne di nuovi dove non ci
sono ancora. Attraverso il “teatro di Ginevra” (quello ipotizzato da Rousseau), al contrario, il
piacere puo coesistere con I’istituzione morale e concorrere a essa, anzi lo fa naturalmente e senza
aggravio di spesa. Solo che il “teatro di Ginevra” € il teatro privato di tutte le componenti teatrali: €
un teatro senza attori, senza autori, senza edifici e senza ribalta. Rousseau non disse al teatro
esistente che non poteva riformarsi: si limitd a mostrargli I’esito rigorosamente logico di una
riforma che non fosse solo velleitaria, ma anche realmente efficace. Non piu palcoscenico ma una
piazza, niente scene ma un palo piantato al centro, via gli attori esibiti davanti a un pubblico
osannante e, alloro posto, una comunita in festa. Costrinse il teatro a misurarsi con la attualita
concreta, non con la legittimita morale della sua esistenza.

L’endiadi delectare/docere divenne un dilemma o, peggio ancora, uno pseudo-dilemma. Di fatto
I’alternativa era obbligata, dato che la rinuncia al piacere era impraticabile, pena il suicidio, per il
teatro di Parigi. Cosi facendo, Rousseau fece piazza pulita degli articoli della lex aristotelico-
oraziana: ne scardino la chiave di volta.



In pochi anni crollo definitivamente la divisione dei generi, sebbene i sintomi del crollo fossero
avvertibili gia da tempo: crolld cosi un corollario importante del decoro oraziano e della
verosimiglianza aristotelica. Si pensi solo alla riforma drammaturgica di Diderot, e siamo ancora al
1757 -58.

Perfino in quello che é stato considerato I'ultimo grande esegeta di Aristotele, il Lessing della
Drammaturgia d’Amburgo (1767-69), la catarsi, incentrata soprattutto sulla pieta, richiama piu la
comédie larmoyante (o il dramma borghese) che la tragedia greca: non a caso Diderot era assai
ammirato da Lessing.

Arriviamo cosi al 1773, I’anno del “Paradosso diderotiano” in cui Diderot studia la sensibilita
dell’attore, o, meglio dire, la combatte: “E I'estrema sensibilita che fa gli attori mediocri; & la
sensibilita mediocre che produce la folla dei cattivi attori; & la mancanza assoluta di sensibilita che
prepara gli attori”.

E non é forse il Paradosso la confutazione di un altro dettato oraziano?

Tra la fine del XVIII secolo e I’inizio del XIX (e la cerniera fondamentale e I’Estetica di Hegel) la
teoresi teatrale cambia volto. Tanto si indusse dai fatti che ogni insieme di fatti fu ritenuto
sufficiente per postularne teorie. Fu il trionfo e il proliferare delle poetiche personali: con tutta
I’ambiguita che il termine poetica comporta.

Il. TEORIA E TEORESI

Il testo e la scena. Un presupposto della teoresi teatrale € che lo spettacolo puo essere diviso in due
parti, il testo e la scena, sulla base dell’opposizione duraturo/effimero. Con il termine “scena” si
indicano sinteticamente tutte le componenti dello spettacolo che non sono il testo, cioe la scena
propriamente detta, la recitazione, le luci, ecc. Dunque il testo (composto di parole in prosa o poesia
e dotato in genere di un supporto che pud essere la memoria dell’'uomo o la scrittura) permane nel
tempo oltre lo spettacolo, mentre la scena (accadendo nel “qui e ora” in presenza di persone che
sono quegli attori e quegli spettatori) svanisce con lo spettacolo o, al massimo, lascia tracce esili,
discontinue e indirette.

Sulla base dell’opposizione duraturo/effimero, il testo e la scena, che nello spettacolo convivono e
si integrano, nell’indagine teorica si separano.

L’approccio semiotico non contesta questa opposizione, ma introduce un fattore di raccordo. La
pertinenza della durata nel tempo, in base alla quale testo e scena si oppongono, viene affiancata da
un altro elemento di pertinenza, in base al quale testo e scena possono essere omologati. Questo
nuovo elemento é la nozione disegno. Il testo & duraturo e la scena € effimera, ma entrambi sono
costituiti di segni e, dalla postazione analitica del segno, possono essere considerati equivalenti. La
divaricazione che subito si € instaurata all’interno degli studi di semiotica teatrale & una
divaricazione secondaria. Sia i “drammaturgisti” che gli “spettacolisti” (come vennero chiamati
negli anni '70) riconoscono I’equivalenza di testo e scena in base alla comune costituzione scenica.
Ma mentre gli spettacolisti cercarono di aggirare o quanto meno di minimizzare I’opposizione
duraturo/effimero, i drammaturgisti la mantennero fortemente.

Il ragionamento dei drammaturgisti € all’incirca questo. Le singole e specifiche occorrenze sceniche
sono, in linea di massima, effimere, non analizzabili. Tuttavia, il testo contiene una sua scena, una
scena virtuale, di cui le specifiche occorrenze possono essere considerate semplici varianti: € questa
scena virtuale che pud essere ricostruita dallo studioso. Gli spettacolisti, invece, rivendicano il
carattere primario delle occorrenze sceniche, che pero continuano a considerare effimere e quindi
non analizzabili. Si € percid costretti, per coerenza logica, a elaborare modelli ai quali poter
commisurare teoricamente le singole e specifiche occorrenze. Per i drammaturgisti il testo ¢ il
contenitore dello spettacolo; per gli spettacolisti € lo spettacolo a inglobare il testo come testo
parziale tra altri testi parziali.

Posizioni apparentemente opposte ma, a ben guardare, accomunate da uno stesso obbiettivo: quello
di ampliare la base della riflessione sul teatro. Lo spettacolo (come invariante scenica, 0 come
modello teorico) e entrato nella scena teorica come legittimo e autonomo oggetto di analisi.



Naturalmente non & questo né I’unico né il piu recente dei risultati. E solo il risultato fondamentale,
alla lettera, se si tiene conto che, nella pratica, nél metodo e negli stessi presupposti epistemologici,
la teoresi teatrale riduce lo spettacolo al solo testo drammatico. Occorre, ciog, riparlare a questo
proposito di quel contenuto scientifico e di quella componente ideologica di cui si e detto all’inizio.

Duraturo/effimero. Si e detto che lo spettacolo € entrato nell’ambito della teoria come legittimo e
autonomo oggetto di analisi. Giocando un po' con le parole, ma rispettando i concetti, si potrebbe
dire che lo spettacolo é entrato nella scena teorica, ma appunto come oggetto. Delegittimando la
dittatura del testo, la teoresi semiotica ha sostituito un oggetto limitato (il testo) con un oggetto piu
ampio (lo spettacolo), ma mantenendo di entrambi lo statuto di oggetti. Che si tratti di un oggetto
virtuale o di un oggetto teorico ha poca importanza. Sia lo spettacolo implicito dei drammaturgisti,
sia il modello teorico degli spettacolisti, se non lo sono, quanto meno intendono surrogare I’oggetto-
spettacolo, rendendolo disponibile all’analisi.

Qui sta il problema. Lo spettacolo, certo, € un oggetto, ma € solo un oggetto? L’interesse della sua
analisi teorica si incentra solo sul suo statuto e sui suoi aspetti di oggetto? La risposta & no; I’errore
di questa interpretazione € di guardare alle componenti dello spettacolo, e allo spettacolo stesso,
come a oggetti piuttosto che come a tecniche.

Il testo, la scenografia, il costume e via dicendo non sono prodotti, rispettivamente, della letteratura,
delle arti figurative, dell’arte dell’abbigliamento, che confluiscono nello spettacolo. Al contrario,
essi (tutti e ciascuno) sono tecniche dello spettacolo che usano materiali provenienti dal campo
delle arti, con un impianto analitico del tutto autonomo. Quanto c’é di proficuo per la ricerca teorica
nell’esperto attore che giudica, a una prima lettura, se un testo & adatto o meno alla propria
dotazione recitativa? E un giudizio basato sul contenuto del testo e sui connotati psicologici del
personaggio, ma anche, senza dubbio, sul riscontro di un’affinita tra il testo e la recitazione. In quel
momento I’attore sta (almeno sta anche) confrontando due tecniche della sua futura performance,
verificando ne la mutua compatibilita e, di riflesso, la compatibilita con altre tecniche di cui fara
uso: il trucco, il costume, la scena, la luce e cosi via.

Le componenti dello spettacolo in quanto oggetti sono effimere, salvo il testo; ma in quanto
tecniche hanno probabilmente tempi di durata pitu lunghi, essendo basate sulla trasmissione e
consolidate dalla tradizione. Dunque il testo non deve essere considerato come oggetto della
letteratura destinato allo spettacolo, ma anche e soprattutto come tecnica dello spettacolo che
semplicemente usa materiali della letteratura; analogamente la scena non deve essere considerata
come oggetto delle arti plastico-figurative che finisce nello spettacolo, ma, ancora, come tecnica
dello spettacolo che usa materiali delle arti plastico-figurative; e perfino la recitazione,non va
concepita come oggetto di un’arte del comportamento trapiantata nello spettacolo, ma come tecnica
dello spettacolo che usa materiali dell’arte del comportamento.

Oggetto/tecnica. L’opposizione oggetto/tecnica € radicale. Si pud presumere che I’ambito degli
oggetti (le arti esterne) sia responsabile della variabilitd delle componenti spettacolari, mentre
I’ambito delle tecniche (lo spettacolo) sia garanzia di una relativa invarianza. In quanto oggetti di
arti specifiche, le componenti dello spettacolo sono mutevoli e quindi effimere quando I’arte di
provenienza non preveda un supporto stabile di trasmissione. E il caso della recitazione come
oggetto dell’arte del comportamento, o della scenografia come oggetto dell’arte figurativa, e cosi
via. Ma in quanto tecniche, le componenti dello spettacolo sono, in via di ipotesi, meno mutevoli e
quindi meno effimere. In termini diversi mutano le forme esteriori, e quindi scompaiono;
permangono i dinamismi interni di funzionamento.

Nella Drammaturgia d’Amburgo, Lessing aveva notato che obiettivo dell’attore non e solo tessere
una bella stoffa, ma anche farvi risaltare il ricamo. A questo proposito si puo rilevare che, ad
esempio, i “tipi” della Commedia dell’arte possono essere considerati dei contenitori ampi e
immutabili dai quali trarre il materiale per la rappresentazione di particolari personaggi, o, piu



recentemente, il percorso dei “magici se” pud costituire I’ampio ambito di riferimento da cui
dedurre la particolare “linea trasversale” dello studio del personaggio di un’opera all’interno del
sistema di Stanislavskij. L’individuazione (qui solo indicativa) di un principio duraturo della
recitazione non serve certo a farci rivedere in scena I’attore eccentrico o il comico dell’ Arte, Iattore
lessinghino o quello di Stanislavskij. Le forme cambiano e scompalono.

Al contrario bisogna guardare alle componenti dello spettacolo come a tecniche fondamentalmente
stabili nel tempo e con forma uguale tra di loro, anziché come a oggetti instbili nel tempo e per
definizione incomparabili: ecco un compito al quale la teoresi teatrale dovrebbe applicarsi.



