Spettacolo Cultura Informazione dell'Unione Italiana Libero Teatro

. ___‘,.E“'
il

Y.

- - ! - 4
b ‘ o . o ' S, 4 -
‘,_ =S e 1'; ; %

e ;T ESRE : =)
- - » —— .'t“ :.‘_'




unione italiana libero teatro

Sede legale:
via della Valle, 3 - 05022 Amelia (TR)
tel. 0744.983922; info@uilt.it

(’ www.facebook.com/UnioneltalianaLiberoTeatro
) twittercomiuiltteatro
Youl M www.youtube.com/user/QUEMquintelemento
www.uilt.net

Consiglio Direttivo

Presidente:

Paolo Ascagni ® Cremona

cell. 333.2341591; paolo.ascagni@gmail.com

Vicepresidente:
Ermanno Gioacchini ® Roma
cell. 335.8381627; e.gioacchini@dramatherapy.it

Segretario:
Domenico Santini © Perugia
cell. 348.7213739; segreteria@uilt.it

Consiglieri:
Stella Paci © Pistoia
cell. 366.3806872; pacistella36@gmail.com

Marcello Palimodde  Cagliari
cell. 393.4752490; mpalimodde@tiscali.it

Antonella Rebecca Pinoli » Castellana Grotte - BA
cell. 329.3565863; pinoli@email.it

Gianluca Vitale  Chivasso - TO
cell. 349.1119836; gianlucavitaleuilt@gmail.com

Fanno parte del Consiglio Direttivo Nazionale
anche i Presidenti delle U.I.L.T. regionali

Centro Studi

Direttore:

Flavio Cipriani © Avigliano Umbro - TR

cell. 335.8425075; ciprianiflavio@gmail.com

Segretario:

Giovanni Plutino © Falconara Marittima - AN
cell. 333.3115994
csuilt_segreteria@libero.it

SCENA n. 104

2° trimestre 2021

finito di impaginare il 30 ottobre 2021
Registrazione Tribunale di Perugia
n. 33 del 6 maggio 2010

Direttore Responsabile:
Stefania Zuccari

Responsabile Editoriale:
Paolo Ascagni, Presidente UILT

Sede legale Direzione:
Via della Valle, 3 — 05022 Amelia TR

Contatti Direzione e Redazione:
scena@uilt.it e Tel. 335 5902231

IN QUESTO NUMERO

EDITORIALE
DI STEFANIA ZUCCARI

CONSIDERAZIONI
DI PAOLO ASCAGNI PRESIDENTE UILT

RIFLESSIONI
MEMORIA, FUTURO, TEATRO POSSIBILE
DI FLAVIO CIPRIANI

3
4
DONATI UN LIBRO * AMELIA 5
6
3

TRACCE 2021 * OSTRA

REPORT DI SIMONA ALBANESE

SALUTO DEL SINDACO FEDERICA FANESI
EPOCHE LAB DI DARIO LA FERLA

» SPECIALE PROGETTO GIOVANI UILT 10
IL PRIMO CAMPUS GIOVANI
IN TRENTINO

NEL MONDO ]7
LE VETRINE DI MONTECARLO E GIRONA
DI QUINTO ROMAGNOLI

FESTIVAL NAZIONALE UILT 18
DEL TEATRO LIBERO “ANTONIO PERELLI”
A CAMPOBELLO DI LICATA
SALUTO DEL SINDACO GIOVANNI PICONE
PRESENTAZIONE DI LILLO CIOTTA

LA REGIA TEATRALE 20
COME DIRIGERE UNO SPETTACOLO
DI MARIAGIOVANNA ROSATI HANSEN

L’OPINIONE Al TEMPI DEL COVID-19 24
DI ANDREA JEVA

TORNA LA CAMPANILIANA A VELLETRI 25

LA SCRITTURA PER IL TEATRO 26
AMATORIALE: SCELTA O NECESSITA?
DI MASSIMO MENEGHINI

Comitato di redazione:

Lauro Antoniucci, Pinuccio Bellone, Danio Belloni,
Antonio Caponigro, Lello Chiacchio, Flavio Cipriani,
Gianni Della Libera, Francesco Facciolli, Elena Fogarizzu,
Marcello Palimodde, Antonella Rebecca Pinoli,

Paola Pizzolon, Giovanni Plutino, Quinto Romagnoli,
Domenico Santini, Elena Tessari, Claudio Torelli

Collaboratori:

Simona Albanese, Daniela Ariano,

Claudia Contin Arlecchino, Fabio D’Agostino,
Ombretta De Biase, Andrea Jeva, Salvatore Ladiana,
Francesco Pace, Francesca Rossi Lunich, Carlo Selmi
Editing: Daniele Ciprari

Consulenza fotografica: Davide Curatolo

LA MUSICA IN SCENA — INTERVISTA 28
AL M° GERMANO MAZZOCCHETTI
DI FERDINANDO GIAMMARINI

CENTRO CULTURALE NEXT: RIFLESSI 30

SARDEGNA * PERDASDEFOGU 3]
IL PAESE DEI CENTENARI
ARTE, CULTURA, SPETTACOLO
DI M. PALIMODDE / E. FOGARIZZU

TEATRELIA: PICCOLO VIAGGIO NEL 34
TEATRO ITALIANO SUI FRANCOBOLLI
DI PINUCCIO BELLONE

NOTIZIE DALLA SEGRETERIA UILT 36
TEATRO ROTONDO: LA DONNA IN NERO 37

OMAGGIO A MARIA CALLAS 38
DA ROMA AD ANGUILLARA
DI HENOS PALMISANO

PIER PAOLO PASOLINI 40
PREMIO ANTONIO CONTI A CARLO SELMI

INCONTRO CON DANTE 42
40° ANNIVERSARIO SCHIO TEATRO 80 43

PREMIO SELE D’ORO 45
DI ANTONIO CAPONIGRO

LA CHIMICA INVISIBILE - LA BETULLA 47

» SPECIALE TEATRO TERAPEUTICO 49
ERMENEUTICA DEL “TEATRO”
E TEATRO “TERAPEUTICO”
G. OLIVA / M. CAVALLO / E. GIOACCHINI

IN SCENA 56

ATTIVITA NELLE REGIONI UILT

IN COPERTINA: Campus Giovani UILT (foto D. Curatolo)
Foto nel sommario: “La donna in nero” APS TEATRO RO-
TONDO di Trieste ® “Go Willy, go!” TEATRO ARMATHAN di
Verona ¢ “L'aria & piena di cromosomi pericolosi” ROS-
SOINVALIGIA di Torino ¢ “Le Eumenidi” SCHIO TEATRO 80

Video, social e multimedia:
QU.EM. Quintelemento

Grafica e stampa:

Grafica Animobono s.a.s - Roma

E vietata la riproduzione anche parziale
dei contenuti della rivista senza I'autorizzazione
del Direttore Responsabile.

Copia singola: € 5,00

Abbonamento annuale 4 numeri: € 16,00

Soci UILT: € 4,00 abbonamento annuale
(contributo per la spedizione e stampa di 4 numeri)
Informazioni abbonamenti: segreteria@uilt.it

Archivio SCENA
https://www.uilt.net/archivio-scena/



acura di
ERMANNO GIOACCHINI
Vicepresidente UILT

con delega al Teatro Terapeutico

it
eatr01

SPECIALE Co | Bt

ERMENEUTICA DEL “TEATRO" E TEATRO “TERAPEUTICO”

L'arte di educare attraverso il Teatro: consapevole ogni volta di una precisa scelta di valori. Tutte

. e nciraLcnes queste dimensioni, in realta, sono di diritto coinvolte in ogni
la crescita bio psico sociale processo educativo. Avere quindi uno strumento in grado di

e we .l s
dell'individuo-comunita sollecitarle tutte in diversa misura, risulta essere una preziosa
@ di GAETANO OLIVA risorsa per le progettualita educative di diverso tipo.

Docente di Teatro d'Animazione, Storia del Teatro e L'interdisciplinarita

dello Spettacolo e Drammaturgia presso la Facolta plinarita

g' 55’6’229 de”((iw F,;?fmazéone, U"lV;f,ﬂfa Cat)foj‘l;a ?e/ L'Educazione alla Teatralita & una scienza che vede la compar-
acro Cuore 1lano, brescia e rlacenza); iaster . H - TP . .
“Azioni e Interazioni Pedagogiche attraverso la Nar-  t€Cipazione al suo pensiero di dlsqplme_qua!l la pedagogla,_ la

razione e I'Educazione alla Teatralita”, Facolta di  sociologia, le scienze umane, la psicologia e I'arte performativa

Scienze della Formazione Universita Cattolica del Sacro Cuore di Milano. Di- i generale. La scientificita di questa disciplina ne permette
rettore Primo Corso Introduttivo al Teatro Terapeutico — UILT. ; o DA A ac : T .
un'applicabilita in tutti i contesti possibili e con qualsiasi indi-
L'Educazione alla Teatralita rivela una molteplicita di finalita e viduo, dal momento che pone al centro del suo processo peda-
scopi per contribuire al benessere psico-fisico e sociale della  gogico I'uomo, in quanto tale e non in quanto necessariamente
persona; in particolare, vuole aiutare ciascuno a realizzarsi  abile a fare qualcosa. Uno dei principi fondamentali della
come individuo e come soggetto sociale; dare la possibilita a  scienza dell’Educazione alla Teatralita & la costruzione dell’at-
ognuno di esprimere la propria specificita e diversita, in quanto  tore-persona; I'obiettivo principale & lo sviluppo della creativita
portatore di un messaggio da comunicare mediante il corpo e e della fantasia attraverso un lavoro condotto, su basi scienti-
la voce; stimolare le capacita e accompagnare I'individuo verso  fiche, dall'attore-soggetto su se stesso. La finalita ultima e irri-
una maggiore consapevolezza delle proprie relazioni interper-  nunciabile cosi perseguita non & quella di trasformare I'uomo
sonali; concedere spazio al processo di attribuzione dei signi- in attore-oggetto, plasmandolo in vista della produzione di
ficati, poiché accanto al fare non trascura la riflessione, che  spettacoli confezionabili e vendibili sul mercato, ma piuttosto
permette di acquisire coscienza di cio che é stato compiuto.  quella di permettergli di valorizzare le sue qualita specifiche, ri-
Nello sviluppo della consapevolezza del sé e delle competenze  spettandone la personalita. Il prodotto finale assume un ruolo
relazionali, le arti espressive e i processi creativi svolgono un  relativo rispetto al processo di formazione dell‘individualita che
fattore determinante; la creativita, infatti, rafforza nel processo  vuole valorizzare le differenze e le particolarita di ciascuno. Fon-
di crescita la sperimentazione del rapporto tra possibilita, op-  damentale per I'affermazione della propria identita per lo svi-
portunita, rapporto con sé, con gli altri e con il mondo, sia da  luppo della fantasia e della creativita é infatti la conservazione
un punto di vista psicologico che da quello emotivo. Le arti  della propria espressivita, che rappresenta il punto di partenza,
espressive, in tale contesto, diventano un vero e proprio me-  I'elemento cardine per il confronto con I'altro.
diatore, un luogo capace di creare occasioni per ricreare e mo-
dulare il rapporto con la realta e con se stessi, cercando e
sviluppando qualcosa di nuovo e di “inedito”. | linguaggi  L'Educazione alla Teatralita, che trova il suo fondamento psico-
espressivi consentono alle persone che partecipano al labora-  pedagogico nel concetto dell’ Arte come veicolo definito da Gro-
torio espressivo di potenziare le proprie risorse creative, per-  towski, in quanto educazione alla creativita, rappresenta per
mettendo di lasciare nel mondo in modo consapevole qualcosa  chiunque, come si & detto, una possibilita preziosa di afferma-
di profondamente proprio, personale, “artistico”. Il prodotto  zione della propria identita, sostenendo il valore delle arti
delle proprie azioni creative diventa significativo, perché rap-  espressive come veicolo per il superamento delle differenze e
presenta lo sviluppo della propria consapevolezza culturale e come vero elemento di integrazione. Attraverso I'arte, I'uomo
sociale. Da un punto di vista psico-pedagogico, “educare” at- i racconta, & protagonista della sua creazione. Essa lo mette
traverso il teatro significa usare lo strumento elettivo delle arti  in contatto con se stesso, ma, allo stesso tempo, lo pone in re-
espressive, verso lo sviluppo della creativita personale di lazione con lo spazio in una dimensione temporale. L'Educa-
ognuno. Le esperienze teatrali ed espressive hanno infatti la  zione alla Teatralita & veicolo di crescita, di sviluppo individuale,
potente capacita di coinvolgere I'intera personalita del sog-  di autoaffermazione e di acquisizione di nuove potenzialita per-
getto dal punto di vista psicofisico e di apertura alla relazione  sonali. | linguaggi artistici vengono qui concepiti come veicolo
con gli altri. Allo stesso tempo, mettono in gioco con grande  per la conoscenza di sé, strumenti di indagine del proprio vivere

I intensita le qualita e le risorse del vivere dell'uomo, rendendolo e modalita per dare senso al proprio agire nel mondo. In questo I

L'Arte come veicolo

49



senso, e possibile parlare di “laboratorio di arti espressive”: si
tratta di un'esperienza possibile per tutti che porta a riflettere
concretamente sulle molteplici e differenti possibilita comuni-
cative della cultura contemporanea. Al centro del percorso vi &
infatti un'attenta indagine sull'interazione e sull'integrazione
dei linguaggi espressivi performativi centrati sull’azione, sul
corpo e sulla presenza. Il valore educativo di questo orienta-
mento pedagogico ¢ da attribuire al fatto che non i si vuole li-
mitare al dominio delle forme di uno stile comunicativo
particolare, ma si vuole lavorare sull'apertura e sulla contami-
nazione tra le forme universali della creativita dell'uvomo. Nelle
arti espressive, dove non ci sono modelli, ma ognuno & modello
di se stesso, le identita di ogni persona entrano in rapporto at-
traverso una realta narrante; I'azione, la parola e il gesto diven-
tano strumenti di indagine del proprio vivere. Larte
performativa, cosi concepita, rappresenta un veicolo per la co-
noscenza di sé, per la manifestazione della propria creativita e
I'arte come veicolo & una struttura performativa, dal momento
che il suo fine risiede nell'atto stesso di fare. L'arte come veicolo
“genera” I'idea di un attore-persona definito performer, vero e
proprio uomo di azione, nel senso di danzatore, musicista, at-
tore, uomo totale, che compie una performance, un atto di do-
nazione della propria completa personalita. L'azione che egli
compie dunque non ha un cliché, non & una precisa azione-data
che si compie solo ed esclusivamente nella completezza e nella
perfezione fisica, essa prende forma a seconda della personalita
dell'lo che la compie, dal momento che & intima e soggettiva.

L'estetica

In tale ottica, il teatro si presenta come esercizio del bello, che
permette di pensare la realta in maniera diversa dal solito: ri-
trovare qualcosa di bello ovunque. Interpretare la realta se-
condo questa dimensione permette di uscire dalla ripetitivita
dell’esperienza che inibisce ogni crescita e invece aiuta a com-
prendere la complessita del reale fatto di “bello” e di “brutto”.
Il teatro dunque puod essere considerato come educazione al
bello, come acquisizione di uno strumento di giudizio nuovo,
come possibilita importante di socializzazione, come strumento
di cambiamento, come rappresentazione catartica che per-
mette di pensare che ci sia del bello in ogni incontro umano,
in ogni interazione, in ogni ambiente.

Le diversita

Quando si ha a che fare con la diversita e soprattutto con la di-
sabilita, viene da chiedersi che cosa renda |'uomo veramente
uomo, che cosa lo faccia riconoscere ai suoi occhi e a quelli
degli altri come essere unico e irripetibile. L'essere qualcosa di
importante per qualcun altro, essere in rapporto con, avere una
relazione con qualcuno, & sicuramente cio che restituisce dignita
alla persona, chiunque essa sia ma, ancora prima, |'essenza
dell’'uomo consiste nel percepire la propria individualita e iden-
tita. Egli si deve percepire come protagonista indiscusso dei
suoi gesti e delle sue azioni, come vero fautore delle scelte e
dei cambiamenti, come un creatore e un modificatore della re-
alta e, soprattutto, come artista della sua stessa vita. L'Educa-
zione alla Teatralita favorisce la consapevolezza del sé,
attraverso un processo di presa di coscienza del proprio corpo
e delle sue potenzialita espressive. Si puo affermare che il corpo
e una grande fabbrica di informazioni che I'lo coordina e mo-
dula. Si puo dire che il corpo esiste in quanto I'lo lo fa esistere.
L'lo esiste in quanto sintetizza e unifica |'attivita corporea. E
quando si & in presenza di un corpo “mancante” o “diversa-
mente abile”? Dando per assodato il superamento della vecchia
concezione fisiologica e psicologica che voleva intendere il
corpo come struttura data, regolata da leggi sue proprie e I'lo
come qualcosa di assolutamente indipendente dal corpo ma

50

che entra in relazione “con” esso e lo utilizza per potersi espri-
mere, ci si rende immediatamente conto di come cadano da sé
tutte quelle definizioni di corpo mancante o di deficit e disabi-
lita. Per costruire la sua identita I'uomo deve poter agire, creare,
definire, mettersi in discussione e, a sua volta, I'identita stessa
ne orienta le scelte concrete. Egli deve quindi poter essere crea-
tivo. La creativita e la fantasia rappresentano quello spazio in-
termedio nel quale non esistono modelli, dove non esistono
deficit o menomazioni: I'uomo in quanto uomo é creativo.

Il laboratorio come strumento metodologico

Il luogo “fisico e mentale”, didattico-pedagogico dove si pud
sviluppare |'esercizio del bello & il laboratorio. Aspetto fonda-
mentale del laboratorio teatrale ¢ la relazione personale tra i
partecipanti; una relazione analoga dovra esistere tra gli attori
e gli spettatori del progetto creativo che conclude il laboratorio
stesso. L'apertura all'altro, I'essere con € una caratteristica che
appartiene profondamente all'uomo; si tratta di un'apertura
che non & un semplice scambio di comunicazione, ma un’espe-
rienza di partecipazione affettiva e di reciprocita. Il desiderio
di incontrare I'altro deve essere per0 reale ed autentico: cio
implica che ciascuno accetti I'altro cosi com’e. Il laboratorio
quindi & un’occasione per crescere, per imparare facendo, con
la convinzione che |'aspetto piti importante consiste nel pro-
cesso e non nel prodotto: la performance (o Progetto Creativo)
e solo la conclusione di un percorso formativo. L'attivita tea-
trale stimola il bisogno di una conoscenza interpersonale che
comporta una relazione in cui I'altro & riconosciuto nella sua
dignita. Il laboratorio offre quindi I'occasione di capire che &
possibile cambiare determinate situazioni e cambiare se stessi.
Il laboratorio teatrale ha una forte valenza pedagogica ed offre
un importante contributo nel processo educativo, poiché, nel
percorso che ognuno compie su di sé, conduce ad imparare a
“tirare fuori” cio che "urla dentro”, a conoscere e controllare
la propria energia, a convivere con cio che in un primo mo-
mento si & represso o rimosso. Non bisogna dimenticare che
I'essere dell’'uomo dipende dalla qualita delle sue esperienze
che caratterizzano il suo modo di relazionarsi o non relazio-
narsi, in breve il suo stile di vita. Il teatro, vissuto nella dimen-
sione del laboratorio, permette di ampliare il campo di
esperienza e di sperimentare situazioni di vita qualitativamente
diverse da quelle abituali, che possono contribuire alla ridefi-
nizione di sé, del mondo, degli altri. Fare teatro, in questo senso,
significa allora rivedersi nel proprio passato: rivivere angosce,
rivisitare certi comportamenti o situazioni, non per rimuoverle,
ma per prendere coscienza di essere cresciuti e riconoscere le
proprie positivita.

I linguaggi artistici come pedagogia della creativita

Educare, succintamente, vuol dire favorire I'accrescimento ar-
monico e positivo della personalita del soggetto, aiutandolo a
cogliere le proprie risorse, contribuendo a sciogliere e riconci-
liarsi con i propri nodi, perché giunga a una umanita comples-
siva piu serena e matura e quindi in grado di realizzare se stessa
in relazione con gli altri e con I'ambiente in cui si trova. La crea-
tivita & una delle risorse piti importanti per questo processo di
maturazione, proprio perché fa da ponte tra I'io interiore e I'io
relazionale. Educare alla creativita significa liberare la persona
dagli eventuali blocchi presenti e consentirle uno sviluppo con-
tinuo, rimuovere cosi gli ostacoli sia culturali, sia psichici.

Alla base dell’'educazione alla creativita c'e la fiducia nella per-
sona, vista come capace di assumere su di sé la responsabilita
del proprio agire. Il laboratorio di Educazione alla Teatralita e
in grado pertanto di condurre il soggetto in un percorso di cre-
scita e di formazione anche della propria sfera immaginativa,
attivando cosi quelle potenzialita originarie della persona.



Il Teatro non esiste

di MICHELE CAVALLO

Psicologo, psicoterapeuta, psicoanalista membro della
Associazione Mondiale di Psicoanalisi e della SLP, do-
cente di Psicopatologia clinica e dinamica all’Univer-
sita Europea di Roma, gia direttore del Master in
Teatro Sociale e Drammaterapia all’Universita La Sa-
pienza di Roma e Universita Europea. Direttore Primo
Corso Introduttivo al Teatro Terapeutico — UILT.

I Teatro non esiste. E non perché & morto, come qualcuno pre-
dica da tempo. Ma perché non & mai nato. Il Teatro con la T
maiuscola non & mai esistito. Il Teatro universale, unico, per
tutti. Sono sempre esistiti “teatri”, tante forme di teatro quante
sono state le comunita da cui di volta in volta & emerso. Teatri
particolari, singolari, minori, locali. Locale era il teatro nell’an-
tica Grecia. Particolare era il teatro nell’antica Roma. Singolare
era il teatro delle processioni drammatiche nel Medioevo. Mi-
nore, popolare era il teatro dei comici della Commedia del-
I'Arte. Locale il teatro elisabettiano, particolare il teatro russo
di fine ottocento, singolare il teatro dei maestri-pedagoghi del
'900. Le grandi compagnie storiche, dalla Commedia dell’Arte
a Eduardo alla Raffaello Sanzio sono realta locali, anzi familiari.
Insomma se cerchiamo la radice pit propria della genesi del
teatro vivente, la troviamo nel suo essere fenomeno estrema-
mente legato al luogo, alla comunita, alla polis, al contesto che
lo genera. Parliamo del teatro come performance, come atto,
non della drammaturgia. Infatti cio che del teatro si lascia
"esportare”, si lascia universalizzare, decontestualizzare, € il
suo supporto drammaturgico, la scrittura. La scrittura, la pit-
tura, la scultura, e le arti visive in genere si prestano a essere
"oggettivate”, universalizzate, trasportate, fruite lontano dal
luogo e dal tempo della loro produzione. Il teatro no. Il teatro
e un'arte contingente e locale, non globale. Ecco allora che
ogni volta che emergono tendenze a universalizzarla a decon-
testualizzarla (facendo appello, ad altre discipline: antropolo-
gia, neuroscienze), si fa piul forte il desiderio di riaffermare il
suo carattere locale non generalizzabile.

Non-attore e non-autore

Cosi come non esiste il Teatro, non esiste |'Arte del teatro. Esi-
stono /e arti del teatro: I'arte dello spettacolo, I'arte della pe-
dagogia, I'arte della performance attoriale, I'arte della regia.
Non sempre queste arti si sommano. Ci sono bravissimi attori
incapaci di creare una regia; bravi registi che sono pessimi pe-
dagoghi; pedagoghi eccezionali che non hanno mai fatto uno
spettacolo. E cosi via. Si dira che il teatro si giudica dai suoi ri-
sultati performativi, spettacolari. Non & sempre cosi, altrimenti
non avrebbero il loro posto nella storia del teatro del Nove-
cento artisti come Artaud, Gurdjeff, Jaques-Dalcroze, Boal...

Fondamentale nelle pratiche del teatro nel sociale & una certa
destituzione della posizione “autoriale”, I'autore del lavoro
teatrale deve essere il gruppo. La scrittura diventa collettiva,
cosi come diventano corali la regia e la costruzione del pro-
cesso. Si parlera non di drammaturgia autoriale, scrittura di
uno solo (poeta, letterato o drammaturgo che sia), ma di dram-
maturgia corale, sociale (nel senso di collettiva non nel senso
di drammaturgia a “tema sociale”); di una drammaturgia che
scaturisce dal processo creativo, dalla scena, dal lavoro di
gruppo. Si parlera non di testo ma di scrittura scenica, non di
regista demiurgo, ma di trainer, di facilitatore dei processi crea-
tivi di gruppo. Si parlera di performer o di testimone e non di
attore mattatore. Si parlera di processo e non tanto di prodotto,
la dove il vero prodotto da valutare con criteri estetici, non &
tanto lo spettacolo ma il processo di lavoro, la conduzione del
gruppo. C'é una estetica del processo e anche lo spettacolo di-
venta parte del processo. Ci vuole una grande capacita tecnica,
artistica, inventiva per dare vita a un processo autenticamente
corale, dove ogni singolo trova la sua cifra particolare, il suo
spazio, il suo tempo, la sua modalita espressiva. Il teatro allora
diventa davvero “corale”, praticabile da chiunque e seducente
poiché offre un paradigma per dare vita a un legame sociale
originale. Paradigma che cerca una certa distanza dall’azione
“utilitaristica” (in quanto non persegue un preciso fine di gua-
dagno né economico né simbolico), dalla realizzazione narci-
sistica (in quanto non avalla una posizione autoriale e
individualistica), da una deriva solipsistica (in quanto induce
un continuo confronto e scambio).

Spesso gli artisti teatrali invocano Artaud per sostenersi nella
posizione di “eccezione”, di artisti irriducibili a ogni compro-
messo e a ogni definizione. Per chiamarsi fuori dal coro. Anche
il teatro sociale invoca Artaud, il suo desiderio di rifare la vita,
il corpo, la socialita. Lo invoca per il suo rigore nel cercare una
strada a un linguaggio piu vero, che tocchi il reale del corpo.
Lo invoca per fare del teatro un esempio possibile di vita co-
mune. Ma cerca di non confondere |'urlo di Artaud e il ricono-
scimento del suo “sacrificio” con una “pedagogia” artaudiana.
Scimmiottare il suo urlo & spesso di cattivo gusto!

Teatralita diffusa

Se dovessimo giudicare col criterio dell'artisticita dello spetta-
colo tutte le manifestazioni dell’arte teatrale... Beh di arte tea-
trale ne rimarrebbe in giro ben poca.

Invece, forse ogni condominio potrebbe avere il suo teatro sta-
bile... e perché no?!!! C'é una certa spocchia che i critici e gli
universitari manifestano verso il teatro corale (a meno che non
raggiunga la dignita artistica). Invece il 70% del fare teatrale
si esplica al di fuori del mercato artistico, e come tale va preso
in considerazione. Il teatro corale o sociale si declina trasver-
salmente in centinaia di forme, tante quante sono le comunita,
le realta che le producono: teatro scolastico, teatro didattico,
teatro animazione, teatro dei clown-dottori, teatro amatoriale,
teatro con anziani, con disabili, con detenuti, con ciechi, con
sordi, con bambini autistici, con donne incinte, con quarantenni
scapoli, con manager, con bulli, con immigrati, con vittime di
torture, con tossicodipendenti, o anche semplicemente di pros-
simita.

Teatri contingenti, d'occasione, dove il criterio per valutare il
rigore dell’applicazione del teatro non & lo spettacolo ma la
“localita”, la capacita del teatro di cogliere, di dar voce e di
mettere in tensione la particolarita di ognuna di queste localita,
di queste coralita.

Ogni contesto ha una sua performativita.

Ogni corpo ha una sua performativita.

Ogni processo ha una sua bellezza.

Irriducibili a un Teatro universale, con la T maiuscola.



Teatro terapeutico

Il teatro fa bene. Si, come ogni attivita umana puo essere il
mezzo o il fine stesso, per stare bene con se stessi e con gli
altri. Ma come tutte le attivita umane puo fare anche male.
Camminare, mangiare, dormire, fare |'amore, attivita che fanno
bene, ma...

Il teatro puo essere un mezzo per conoscersi, per incontrare,
per imparare, per migliorarsi, addirittura per curarsi. Facilmente
puo essere inteso come un pharmakon, nell’accezione antica,
greca: rimedio, medicina, ma anche veleno. Il pharmakon & in
grado di curare se assunto nei modi consoni al soggetto, ma
puo ammalare o addirittura uccidere se usato male. Nel mio
lavoro di psicoterapeuta mi e capitato spesso di ricevere gio-
vani “scompensati” in corsi di teatro dove erano stati spinti a
toccare ed esprimere parti di sé traumatiche. La cosiddetta “ca-
tarsi” non & un processo meccanico, idraulico, dove ci si libera
della sofferenza buttandola fuori, ex-primendo. Non & questo
il fattore terapeutico.

Troppo spesso negli ambienti del teatro terapeutico ci si & av-
valsi di questa immagine della catarsi, troppo spesso equivo-
cata. Prima di tutto la catarsi aristotelica riferita alla tragedia
e una cosa ben diversa dal “buttare fuori”.

Aristotele nella Poetica ci dice che la tragedia & un modo per
alleviare I'angoscia che si prova di fronte alla sofferenza e alla
morte.

Prima di tutto la catarsi riguarda lo spettatore della tragedia,
non I'attore.

Attraverso la rappresentazione tragica si innesca nello spetta-
tore un processo in cui il terrore e la pieta sono evocati, vissuti
per immedesimazione ed esorcizzati. Il terrore & evocato di
fronte alla disgrazia di un simile; la pieta emerge quando giu-
dichiamo tale disgrazia non meritata. La sofferenza e la morte
di uno spietato serial-killer non evoca in noi timore e pieta.
Quindi la catarsi presuppone I'identificazione con I'eroe tragico,
con la sua condizione.

La catarsi, quindi, non & del personaggio (o dell'attore), ma
dello spettatore. E chi assiste a provare terrore e pieta, chi ha
la sofferenza di fronte. A condizione che si identifichi, che rico-
nosca negli eventi tragici qualcosa che lo riguardi, provando
paura per la sofferenza del proprio simile, provando pieta per
chi soffre ingiustamente.

E necessaria una distanza, una divisione perché ci sia catarsi.
E il dispositivo della tragedia a produrre questa divisione, at-
traverso i mezzi della narrazione, della scena, delle parti.

| due termini della catarsi suggeriscono un processo, un pas-
saggio, una trasformazione, un'agnizione, non semplicemente
I'evocazione e |'espressione di uno stesso stato d'animo che
ha due nomi, si tratta di un passaggio dall’'uno all'altro, pas-
saggio dal terrore, alla pietas, alla compassione, alla levita.
Nell'esperienza terapeutica, se ancora possiamo usare il ter-
mine catarsi & solo in senso diacronico, come passaggio dal-
I'angoscia alla pacificazione: il soggetto che accoglie e
trasforma la sua sofferenza, il suo sintomo in qualcosa d'altro.
Non a caso, Freud stesso abbandono il metodo catartico della
pura rimemorazione ed espressione del trauma, per inaugurare
un nuovo metodo, la psicoanalisi, appunto.

Distanza estetica

Per questo, nel lavoro del teatro terapeutico preferiamo parlare
di "distanza estetica” ed evitare gli equivoci che il termine “ca-
tarsi” si porta dietro. Nel lavoro teatrale bisogna sempre tenere
in tensione questi due posi e promuovere una consapevolezza
della differenza tra sé e il personaggio, tra sé e le emozioni che
si provano. In fondo anche la storia del teatro ci propone que-
sta continua tensione tra immedesimazione e distanza, tra or-
ganicita e straniamento, tra identita e alterita.

52

Il lavoro teatrale permette di mantenere viva questa tensione,
sia che si lavori con il corpo, le azioni fisiche, sia che si lavori
con i ruoli, i personaggi, la memoria emotiva, sia che si lavori
a partire dalla struttura narrativa.

Non c'é mai la pura “espressione” della sofferenza, grazie al-
I'artificio teatrale il soggetto mette in forma e oggettivizza la
sofferenza: c'é il soggetto che agisce e parla della sofferenza
(la vede, la racconta, la mette in scena trasformata).

Il gioco teatrale permette di assumere una posizione da cui si
puo provare paura e pieta per cio che accade e che risuona
nella propria vita. Dall'essere assorbito nella sua angoscia, il
soggetto, grazie al gioco teatrale, si divide, diviene a un tempo
personaggio e spettatore: puo vedersi soffrire e provare pieta.

Il sentire performativo

La pedagogia teatrale, il training, la formazione, I'educazione
al teatro, il laboratorio rimandano a una dimensione specifica
in cui prende forma un modo del tutto particolare di fare espe-
rienza di sé, del proprio corpo, delle proprie emozioni, dei propri
limiti e delle proprie risorse inesplorate. Cio comporta anche
una specifica modalita di essere in relazione con I'altro.

In particolare, possiamo constatare come la distanza estetica
man mano forgia una capacita di essere in contatto con le pro-
prie emozioni e di articolarle nelle situazioni piu diverse e nei
modi che la vita quotidiana non ci offre.

Il corpo, con le sue emozioni, & sempre inculturato, opaco,
mosso da pulsioni inconsce, continuamente riplasmato dal lin-
guaggio, dalla relazione con I'altro, dalle esperienze passate.
Non & un dato primario: & storia incarnata e interiorizzata come
una seconda natura. L'emozione non é garanzia della connes-
sione autentica con la realta interna o esterna. Gli affetti, per
quanto fortemente sentiti, non hanno un accesso privilegiato
alla verita, non sono una espressione primaria e naturale. No-
nostante si creda che I'affetto sia con il corpo in un rapporto
immediato, testimoniato dalla palpitazione, dalla sudorazione,
dalla trepidazione, & facile constatare come questa espressivita
sia un campo del tutto equivoco, in cui spesso una emozione
sta per un'altra. Le stesse reazioni fisiologiche del corpo sono
frutto di una storia e un apprendimento del tutto singolari.
Anche ['affetto pili autentico, pitl vivace, pili apparentemente
immediato, ha comunque qualcosa di teatrale. Il gioco del tea-
tro, il training, le improvvisazioni, le prove aiutano a svelare
questo “artificio”, aiutano a percorrere il labirinto singolare
che il nostro stesso corpo é.

Dalla tragedia alla commedia

Le nozioni di “gioco”, “distanza estetica”, “esplorazioni crea-
tive"”, suggeriscono qualcosa che ha a che fare con un campo
di sperimentazione piu libero e ricco della quotidianita, sugge-
riscono una trasformazione sempre in atto.

Nel teatro terapeutico il punto di partenza ha sempre a che
fare con una insoddisfazione, un disagio, una mancanza. Po-
tremmo dire che si parte da qualcosa che ¢ sentito dal soggetto
con i toni della tragedia.

D’altronde la paura, I'angoscia, la sofferenza, I'incertezza, la
colpa, su cui si muove la tragedia greca risuona con la condi-
zione umana tout-court. Condizione tragica che ognuno cerca
di allontanare, esorcizzare, alleviare. L'esperienza tragica della
vita emerge spesso nel rapporto con il proprio corpo, con il pro-



prio desiderio opaco e distruttivo, con I'altro, la sua ingestibi-
lita. L'esperienza teatrale, proprio per le sue possibilita, per-
mette di attraversare questa condizione tragica, di alleggerirla,
di farne qualcosa di condivisibile e trattabile.

Allora accade che le stesse difficolta, gli stessi inciampi, le
stesse mancanze assumono man mano una tonalita comica.
Non a caso, quel che ci soddisfa nella commedia, che ci fa ri-
dere e ce la fa apprezzare nella sua piena dimensione umana,
non é tanto il trionfo della vita (fatta di successo e di benes-
sere), quanto il suo fallire, il suo continuo sottrarsi, il suo tradire
le attese.

Quando I'eroe comico inciampa, cade nei pasticci, ebbene, pur-
tuttavia, eccolo ancora li, I'ometto, vivo e vegeto, & quello che
continuamente ci mette sotto gli occhi un Buster Keaton o un
Fantozzi.

In effetti, la funzione della commedia & leggera soltanto in ap-
parenza. Grazie al gioco teatrale, agli equivoci del non-senso,
ci troviamo ad andare al di la di quel che appare come descri-
zione, ci troviamo ad andare fino allo svelamento, allo sma-
scheramento. Si tocca con mano che tragico e comico non sono
incompatibili, e forse lo spirito tragicomico & I'esito della
“cura” teatrale.

Non si tratta di fare I'elogio della commedia o di assumere il
comico come ideale di vita. Qui si tratta di un passaggio, di
una conquista di un soggetto che si vede soffrire, fallire, che
ha imparato a lasciar cadere, ad assumere la sua singolarita, a
farne qualcosa.

Fuori e dentro il “Teatro”

di ERMANNO GIOACCHINI

Psichiatra, criminologo, drammaterapeuta, Compa-
gnia La Via del Teatro Aps, vicepresidente UILT, Pro-
getto “Teatro Terapeutico”

Che si realizzino costanti processi “trasformativi” nella vita
delle persone & un dato condiviso. E infatti una esperienza co-
mune accorgersi che una situazione o un “estraneo” possa
coinvolgerci inaspettatamente in una accesa discussione e porci
nella condizione di difendere, con piti 0 meno successo, il nostro
punto di vista, ma comunque con risorse imprevedibili, oppure
che hanno superato la necessita del momento... Ma questo an-
cora non costituisce un “processo trasformativo”; si tratta di
una singola circostanza che ha evocato in noi una risposta, piti
0 meno pertinente,in riferimento a un vissuto piu celato, che
non ci saremmo mai aspettata. Situazioni come quella descritta
possono avere su di noi un impatto pill o meno grande, in con-
siderazione di molte altre variabili, che vanno dalla nostra per-
sonalita, alle caratteristiche esterne dell’evento. Allo stesso
modo, un clochard pud evocare tutta la nostra capacita empa-
tica, mentre un altro una intensa reazione di stizza. Il dato co-
mune a tutti gli esempi appena fatti & che, improvvisamente, ci
siamo scoperti a reagire in modo inconsueto rispetto a quanto
conosciamo di noi stessi e spesso non basta neanche la giusti-
ficazione di non esserci mai trovati in situazioni simili. Le con-
seguenze di tali “incontri” immediati con la vita, d'altra parte,
non sono sempre negative e in moltissime circostanze, anzi,
hanno una capacita “traumatica” positiva. La reiterazione di
alcuni comportamenti puo invece poi produrre una reale “tra-
sformazione” del nostro modo di reagire agli eventi ed inscri-
versi, in modo pili 0 meno permanente, nel nostro repertorio
comportamentale.

Nell’'esame di quanto descritto, tuttavia, possiamo rintracciare
sia delle variabili personali che ambientali “universali”, capaci
di spiegare meglio cosa effettivamente accade.

53

E facilmente intuibile che ogni risposta personale & evidente-
mente influenzata dal nostro stato d’animo al momento in cui
I'evento occorre, ma anche la “imprevedibilita” dello stesso in-
cide significativamente sulla sua evoluzione. Questa caratteri-
stica di “comunicazione inaspettata” tra I'individuo e la realta
provoca, infatti, un disorientamento momentaneo e quindi I'im-
possibilita di far ricorso a soluzioni “strategiche” e a condotte
assertive. In tali condizioni di stress emotivo, il conseguente ri-
corso ad una dinamica di attacco/difesa a volte non commisu-
rata alla situazione, ci fa confrontare con “segnali” che non
sono solo esterni. Infatti, I'emozione di non adeguatezza che
sperimentiamo (cosa mi sta capitando? Cosa sto sperimen-
tando?), ci rende “predati” degli eventi, sia che si tratti di cir-
costanze che costituiscono un reale pericolo (bisogno di
difenderci) o timori fantasticati, comunque richieste percepite
come “esterne”, che ci coinvolgono, facendoci sentire “impre-
parati”. Se & un interlocutore specifico a provocare volutamente
quest'impasse nel rapporto emotivo-cognitivo con noi stessi,
ne potrebbe conseguire che egli possa commissionarci una spe-
cifica risposta, dunque una particolare condotta (rabbia, collera,
empatia, amore ecc.). E nel senso appena descritto, quello che
si riferisce alla capacita che un evento si costituisca come
“trauma” (positivo o negativo), che I'incontro con la realta &
produttore di costanti processi trasformativi “naturali”, di cui
non siamo sempre consapevoli.

Possiamo affermare che la realta, nella proposizione di un
ampio campionario di situazioni differenti e non sempre “an-
nunciate” alla porta d'ingresso delle nostre percezioni e inter-
pretazioni, offre un materiale molto piu “creativo” di quanto
noi stessi supponiamo e ci sentiamo in grado di gestire e spesso
soltanto perché non ci abbiamo mai riflettuto. In questo senso,
le abitudini, i riti quotidiani, gli stili di vita, tutto cio che in fondo
e utile per orientarci e dirigerci nella vita, possono a volte im-
prigionare risorse o fortunatamente evocarle e quindi possibilita
diverse per il nostro destino. Il comportamento di un individuo,
infatti, puo essere visto come un percorso, una strada che de-
cide di spostarsi piu a destra o a sinistra, di camminare sui di-
rupi o di scegliere autostrade, anzi proprio come un veicolo che
si costruisce la strada avanti a sé e la adatta alle circostanze,
agli ostacoli e alle risorse, creando possibilita nuove.

Il Teatro, quello ascoltato e visto, ma ancora di piti quello spe-
rimentato, & capace di creare “prove d'autore” in questo incon-
tro con situazioni non omologate del nostro repertorio
personale. Esso espande la coscienza sulla percezione e sull’ in-
terpretazione di accadimenti non inseriti soltanto dalle nostre
abitudini e legittime difese quotidiane all'imprevisto, ci co-
stringe, ma giocosamente, a far ricorso alla creativita, nell'im-
patto con il nuovo e tutto cid che é altro da noi. Questo avviene
attraverso I'assunzione di abiti (personaggi, ruoli) diversi da
quelli usualmente indossati, come nella costruzione di storie
che “ci raccontano diversi”. L'incontro con I'altro, il compagno
di gruppo, di scena, avviene in un contesto protetto, assicurato
dal gioco della “finzione", che, paradossalmente, permette in-
vece di essere veri, in tutto un ventaglio di infinite possibilita.
Il Teatro, quello che si fa, & un setting speciale che, se abitato
con un'importante motivazione e coltivato, diviene una nuova
casa per la nostra storia. Un luogo che appartiene anche agli
altri che lo abitano e che lo costituiscono, compreso chi assiste,
ma che se trascurato, resta silenzioso, polveroso e inefficace, le
pareti scompaiono e poi le suppellettili e tu ti trovi solo in una
piazza a chiederti perché. Lo arredi dei tuoi sentimenti e delle
tue noie e ricordi, delle tue aspirazioni ed i tuoi poster fanno
bella compagnia insieme a quelli degli altri, come tanti cartel-
loni di piéces su un palco sempre nuovo. Ecco che [, allora, puoi
non aver paura, ma essere solo cosciente della responsabilita
che eserciti con il tuo gesto e la tua parola.



La coscienza e la consapevolezza dell’agire

Dopo l'acquisizione della coscienza, I'animale uomo si & con-
frontato con il dolore dell’anima, differente da quello “recet-
toriale”, con la paura che accoglie la possibilita di
autodeterminarsi senza I'ausilio del solo istinto e, a volte, ad-
dirittura in contrasto con esso. Responsabilita che inebria di
potere, che regala la fascinazione dell'illusione, della speranza,
dell'idea del sovrannaturale, il panico della preveggenza. Il pe-
ricolo della caduta nel peccato “originale”, in una visione laica,
potrebbe essere il “confine” che contiene ed insieme limita —
e cosi protegge. Non sono pitl la madre natura e gli adatta-
menti a garantire la sopravvivenza della specie, del gruppo e
dell'individuo, ma qualcosa che attiene ad un prodotto della
sua coscienza: la consapevolezza della propria finitezza, del
proprio breve viaggio vitale e destino e le risposte che egli
dara. Ed allora I'istinto dentro di lui si coniuga con la sua nuova
dimensione “intelligente” e celebra nel “rito” lo scampato pe-
ricolo dello stato inconsapevole, confortandosi nel gruppo,
I'empatia si costruisce sull'istinto di specie: questa é la dimen-
sione del drama. L'agito gruppale di una tensione di smarri-
mento che intende esorcizzare la dimensione di fantasmi
invece inesistenti nella mente dell’animale o appena accennati,
se e vero che essi sognano — ed & vero —, ma senza la consa-
pevolezza di farlo. Il drama produce, ritualizzate, espressioni
grafiche, canti, racconti mimati, danze e si associa persino al
bisogno nuovo di proteggersi dalla natura ed usarla, creando
il linguaggio, il racconto orale, la scrittura, il linguaggio musi-
cale, la commedia, la tragedia, la scienza e la tecnologia. In
tutte queste espressioni, che costituiscono la cultura, sempre
quel bisogno di significare “pericoli scampati” e “soluzione dei
problemi” e, celebrando il potere di saper riconoscere la scon-
fitta, cosi dominata, capace di scrivere anche tragedie, lettera-
rie e vere. Non vi & nulla che si situi autonomo, nella nostra
coscienza e questo vale anche per cio che definiamo come “in-
conscio”. Esso, piuttosto, si definisce nel dialogo con la nostra
parte cosciente, persino in aperta contrapposizione ad essa, in
conflitto o felice collusione. Si pud immaginare un’attivita cosi
fine e puntuale disincarnata dal nostro 10? Essa si realizza piut-
tosto attraverso gli infiniti incontri con il reale, dove non tutto
finisce “consumato”, esaurito, ma lascia ombre in silenziosa
conversazione dentro noi, attraverso noi, attraverso e con gli
altri, consapevoli 0 meno che ne possiamo essere.

Assoldato dai prepotenti istinti, & un cavallo che lancia al ga-
loppo le nostre pulsioni, che sfida le incognite, che osa e supera
i limiti. Integrato nella nostra coscienza diviene la scintilla vi-
tale che getta luce sull'ignoranza, che ci fa inciampare o sug-
gerisce le risposte, che accompagna comunque fedele la nostra
esistenza, pigre ripetizioni del “canovaccio”, esaltanti “inven-
zioni”, che partorisce costanti ri-nascite.

Consideriamo la “consapevolezza” come un riflesso della co-
scienza, che situa questa ad un livello gerarchico superiore, os-
servata in un approccio di metacategorizzazione. Tradotto,
significa osservarsi al crocevia di possibilita altre. Differenti da
quelle conosciute. Lo specchio viene rigirato ed é cio che & den-
tro a specchiarsi sulla superficie del fuori. Il contesto diventa
significante quanto il testo e in bilico, sopra, maldestro ed au-
tentico |attore. Prima che inizi la sua performance, gli ricor-
diamo I'etica comune a qualunque attore, quella implicita in
qualsiasi atto del darsi che in qualche modo costringe I'altro
all'ascolto e poi quella piu specifica nel teatro “terapeutico”,
dove si & osservati interpreti del personaggio e di noi stessi.

L'interprete e il personaggio

Linterprete ha e deve avere sempre la voce e il gesto della sua
compagnia. Non & un giocatore che compete con altro, ma una
staffetta dove la parte di ogni attore sostiene e sviluppa quella

dei compagni. Un coro; che si tratti di un dialogo serrato o di
un monologo. Nell'atto performativo, il “coro” delle cose che
appartengono all'interprete ora deve esprimere altro... Li, alla
deriva di tentativi fuori scena gia avvenuti nel passato, nella
sua vita, c'e la nuova marea di tensioni provenienti da pit lon-
tano, da piu profondamente, appena risvegliate oniricamente
dal personaggio. Con cui egli deve fare i conti, tra identifica-
zione ed estraniamento, accoglimento e fastidio. Un sodalizio,
questo tra interprete e carattere assolutamente conflittuale,
certo non in cerca di una omeostasi tra le due personalita,
quanto piuttosto I'empatica accoglienza del diverso... e il pre-
stargli totale il gesto e la voce. E un sogno condiviso che cerca
condivisione oltre la quarta parete. Obiettivo impudente,
quanto responsabilizzante direbbe Grotowski, capace di volare
oltre la “interpretazione” in drammaterapia. Deve partire dal
basso, inventato il battito d'ali e lo stacco pi giusto, oltre la
gravita delle parole e dei gesti...

Dal dramma alla drammatizzazione

Gregory Bateson, nel libro “Mente e Natura”, si chiede: «Quale
struttura connette il granchio con I'aragosta, I'orchidea con la
primula e tutti e quattro con me? E me con voi? E tutti e sei
con I'ameba da una parte e lo schizofrenico dall’altra?» (Bate-
son, 1984). Ebbene questa & una domanda “magica” io credo
ed e quella che il “"drama” & capace di esplorare. Nella ricerca
del senso delle cose, appartenente alla Coscienza, esso ricosti-
tuisce il luogo primitivo del rimosso e del potenzialmente adat-
tivo, declina realta nascoste ed abilita in dialogo con la parte
cosciente, quasi sempre non consapevole di questa dinamica,
proprio come avviene nel processo “artistico”. Nella costru-
zione del personaggio, vi chiederete sempre, consapevoli o
meno “chi voi siete”. | mattoni proverranno da vicende dimen-
ticate e dallo svestimento dei riti quotidiani. Se farete appello
alle vostre migliori abilita, finirete per costruire una struttura
nevrotica, in cerca di compensazioni invece che svelamento. Si
tratta di una nascita, appunto, in un dialogo silenzioso, che im-
provvisamente diventa “altro” da voi, eppure voi. La potenza
fertile del “come se” dichiara limiti e possibilita, I'"ombra” di-
venta pill importante della costruzione fisica. Imparerete |'ac-
coglienza, la pazienza, I'ascolto, la sincerita con voi stessi. Lo
chiamano “teatro”, nella sua possibilita di “rilevare”.
Riprendendo la metafora della “casa”... in casa propria, pro-
viamo a pensare, non si ha paura e, in questo caso, € la casa
della propria esperienza in drammaterapia a costituirsi e non
solo un luogo condiviso con compagni di percorso e persone
che ci osservano ed ascoltano. Possiamo immaginare di essere
in una nostra casa, dove ordine e disordine sono comunque
nostri; dove se ci spogliamo siamo protetti dalla nostra inten-
zione, come quando ci addormentiamo, nel sonno o nella
trance dello spettacolo... Questa ¢ etica. Un senso di respon-
sabile “liberta”, “partecipata” — direbbe Gaber — puo perfon-
dersi nell'aria che respiriamo, perché divenga parola dov'e
racchiusa la nostra anima. E tu sei consapevole di questa re-
sponsabilita nel farla affacciare fuori a dialogare con I'altro.
Non credo che un bel tramonto o la coscienza che & atroce e
tremendo e terribile e crudele saltare in aria per un lembo di
terra, possa fiaccare le emozioni, eventualmente puo farle ri-
muovere, complice un deviato processo socio-educativo.

Il Laboratorio in drammaterapia

Essere attori e interpreti & cosa differente in un laboratorio
drammaterapico. Intendo dire che anche nella nostra esistenza
esiste questa sottile differenza tra il “recitare” una parte, anche
pill parti e lasciare invece che vengano “interpretate” le zone
pill nascoste delle nostre parole e gesti negati. Il linguaggio
crea “prigioni” e poi costanti “evasioni”, in un ciclo perenne. E

54



noi siamo chiusi nel suo paradigma autoreferenziale, nella mi-
sura in cui lo interpretiamo in forma di idee, senza abitarlo. La
“liberta”, in tal senso, non & nelle domande — e questo appare
owvio —, ma neanche nella possibilita di diverse risposte — que-
sto piu difficile da accettare. | miei attori, ad esempio, attraverso
il processo drammaterapico, apprendono distanza tra conse-
gna/prestazione e consegnalinterpretazione.

Bisognerebbe shucciare la realta dalle sovrastrutture (la realta
che noi facciamo funzionare in noi: bisogni e desideri), almeno
questo nel teatro e tenere i noccioli di “verita”. Alludo alla au-
tenticita, al corpo che non ha memoria, ma & memoria (Gro-
towski). Ma sappiamo che questi nuclei puri di immanente
guida dei nostri disegni non esistono e anche nello spoglia-
mento delle sovrastrutture bisogna essere cauti: come togliere
la casa ad una lumaca. Esse parlano “ritualisticamente” (anche
un edificio puo essere un rito) delle nostre paure e sono segnali,
visibili o nascosti di quello che siamo, siamo stati e potremmo
essere ancora. In tal senso, lo statuto della drammaterapia, in-
sieme alla radice psicodinamica e creativa, sottolinea questa
base antropologica, discute del simbolo e del rito, senza disin-
carnarlo dal corpo, dandogli la licenza della rappresentazione
dell'individuo e del gruppo sul palco delle proprie riflessioni co-
scienti ed inconsapevoli (lavoro inconscio).

La costruzione del teatro

Accade che per molti anni si € impegnati a costruire un proprio
“teatro”, cosi rifletto spesso con i miei attori. Lasciare crescere
un'idea condivisa in un gruppo, falsificarla a ogni passaggio, la-
boratorio o performance: & un demone pil vertiginoso di qual-
siasi calendario di spettacoli!

Poi, accade nel tempo dopo... che ti accorgi di essere uscito dal
teatro vero della vita, pur “indossandolo” ogni giorno e che nel
teatro puoi riflettere su cosa sei, come sei, in liberta, non pil
scimmia addomesticata, non pitl impaurito dal relativismo che
fortunatamente ha deciso di colpire la nostra rigida cultura. Un
po’ come affacciarsi nello spazio e scoprirsi meravigliosamente
piccoli, indifesi e indifendibili, uscire dalla finzione del “funzio-
nare”, “sentire”, “comunicare”, per scoprirsi fermi, soli, inco-
municabili. Eppure, in grado di scoprire l'illusione, sospettare
I'inganno dei sensi, la allegoria della nostra “vita”.

Li il teatro ti fa vero e non perché bravo, potente, fortunato, ma
semplicemente perché esci dal sogno ed entri nella visione.
Questo a me ed ai miei compagni di percorso (tanti) ha dato il
nostro teatro. Poter tornare ogni giorno a giocare nel mondo,
cose piccole o grandi, ma tutte egualmente importanti.
Mentre anche oggi I'anno sta scivolando nell‘archivio di quanto
“...estato”, tutto quanto abbiamo appreso (quando esercitato)
dimostra che si sta preparando quanto “... sara”. Modulo del
nostro futuro permeabile, modificabile, plasmabile, nella misura
in cui vi mettiamo mano e decidiamo cose.

| fotogrammi del nostro lavoro drammaterapico diventano al-
lora archivio del possibile, del conosciuto, dellesplorazione di
guanto attraversa |'anima senza esserne consapevoli, ma co-
munque “attori”.

Teatro ed esistenza

Se riflettiamo, se ricordiamo che vi sara un giorno, giusto e nor-
male anch’esso, in cui quella affermazione «lo Esisto» non po-
trai pil pronunciarla, allora comprendi la vittoriosa importanza
di declinarla con amore — I'etica a cui ho fatto riferimento. In
questo il teatro riassume e forgia la cultura, ne catalizza e ne
stempera le reazioni, ne condanna i gesti “inadatti”! Il teatro
ci ricorda la fondamentale importanza del “Tuo Istante”, te lo
rappresenta crudo o addolcito davanti, quell'esserci ed “essere
con” che tanto la antropofenomenologia ha indagato e specu-
lato e che, senza prendere impolverati e tuttavia preziosi tomi

35

in mano, possiamo sperimentare nel nostro percorso di spetta-
tori, attori, registi, educatori, terapeuti e pazienti. Ed insieme
vengono i sensi specifici della nostra vita, personali, privati, poi
il sipario scende. Paradigma di come e quanto tu stia vivendo,
il teatro, nella sua funzione di accompagnamento della nostra
esistenza, nella sua declinazione ancora piu “terapeutica” nel
setting clinico, ti chiede di esserci ed essere con, confrontandoti
con l'invisibile, dimenticando sempre pili la disperata assenza
di voce che a volte ci prende e cosi, per I'appunto, ci fa riflettere
di come non ci si possa mai soffermare sulla superficie degli ac-
cadimenti: il teatro reclama sempre autenticita pur nella fin-
zione e il dialogo con la nostra parte invisibile & una parte
fondante di questo processo.

Teatro come viaggio

Questo il potere del “teatro” in generale nell'attore e nello
“spettatore”: attraversare le velature che separano dati ed
esperienze nascoste alla nostra coscienza, come passaggio tra
terre differenti, che restituisce la possibilita della consapevo-
lezza. La vicenda che andiamo a rappresentare quanto poco &
distante dalla nostra realta?

La coscienza dovrebbe essere usata per esplorare la consape-
volezza e quest'ultima non si esaurisce nell’essere coscienti. La
realta che percepiamo € legata a quanto di “culturale” e per-
sonale é stato costantemente archiviato nella nostra vita, che
ci determina inconsapevolmente, nel buono e cattivo tempo di
questo mondo. Ma questo mondo & solo la “mia realta”, con
ampi spazi di condivisione che la storia dell'uomo ha costruito
e comunque, fedelmente o ingannandosi, “rappresenta”.
Riconnetterci alla trama intera della nostra vita, € attribuirgli la
dignita della consapevolezza. Senza di essa la coscienza resta
povera, li a bisticciare con traumi, successi, le conseguenze, i
rapporti causali o gli accidenti casuali! Con prove riuscite o mal-
destre, pubblico assente o sold-out! La storia sembra non
cambi. A chi attribuire colpe, responsabilita? La battuta tradita,
la memoria che ci mette in scacco? Quale memoria per quale
responsabilita nell'averla curata, sapendo che la vai a inscrivere
nelle senso-percezioni dell”altro” e che il tuo rammarico puo
creare pill voragine di un passaggio dimenticato! Ahi... questo
uomo cosi autoreferenziale!

A volte, durante i laboratori e le prove, sento commentare qual-
cuno: «Ho esaurito tutto... avevo esaurito ogni cosa»! Puo ac-
cadere di avere questa strana sensazione, di “perdere” le
emozioni o, al contrario, di viverle “troppo”: le vivevo troppo
dentro, non era piti come le prime volte...Questo scalino non
viene superato se non si comprende il concetto che sto illu-
strando. Puo accadere che la casa vi sia improvvisamente sco-
moda, inutile, ma la ricerca delle motivazioni appare
sconosciuta, inizialmente. Il silenzio emotivo e comunicativo
puo avvilupparti in maglie sempre piu strette finché, alla fine,
scopri che quell’anaconda che sta per ingoiarti sei tu stesso.

Il teatro spinge a fare questi viaggi di transizione tra un mondo
esterno e uno pitl nascosto, ricco di conflitti e di risorse. Ti ospita
a tratti nella “terra di mezzo", offrendoti I'opportunita di spe-
ciali intuizioni. Per questo la realta “consola”, mentre questo &
un viaggio che, da sempre, “conforta”.



