


Sede legale:  
via della Valle, 3 - 05022 Amelia (TR) 
tel. 0744.983922; info@uilt.it 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Consiglio Direttivo  
Presidente:  
Paolo Ascagni • Cremona 
cell. 333.2341591; paolo.ascagni@gmail.com 
 

Vicepresidente: 
Ermanno Gioacchini • Roma 
cell. 335.8381627; e.gioacchini@dramatherapy.it 
 

Segretario: 
Domenico Santini • Perugia 
cell. 348.7213739; segreteria@uilt.it 
 

Consiglieri: 
Stella Paci • Pistoia 
cell. 366.3806872; pacistella36@gmail.com 
 

Marcello Palimodde • Cagliari 
cell. 393.4752490; mpalimodde@tiscali.it 
 

Antonella Rebecca Pinoli • Castellana Grotte - BA 
cell. 329.3565863; pinoli@email.it 
 

Gianluca Vitale • Chivasso - TO 
cell. 349.1119836; gianlucavitaleuilt@gmail.com 
 

Fanno parte del Consiglio Direttivo Nazionale 
anche i Presidenti delle U.I.L.T. regionali 
 

Centro Studi 
Direttore: 
Flavio Cipriani • Avigliano Umbro - TR 
cell. 335.8425075; ciprianiflavio@gmail.com 
 

Segretario: 
Giovanni Plutino • Falconara Marittima - AN 
cell. 333.3115994 
csuilt_segreteria@libero.it

Scena

www.facebook.com/UnioneItalianaLiberoTeatro 
twitter.com/uiltteatro 
www.youtube.com/user/QUEMquintelemento 
www.uilt.net

104

SCENA n. 104 
2° trimestre 2021 
finito di impaginare il 30 ottobre 2021 
Registrazione Tribunale di Perugia 
n. 33 del 6 maggio 2010 
 
Direttore Responsabile: 
Stefania Zuccari 
 
Responsabile Editoriale: 
Paolo Ascagni, Presidente UILT 
 
Sede legale Direzione:  
Via della Valle, 3 – 05022 Amelia TR 
 
Contatti Direzione e Redazione:  
scena@uilt.it • Tel. 335 5902231 

Comitato di redazione: 
Lauro Antoniucci, Pinuccio Bellone, Danio Belloni,  
Antonio Caponigro, Lello Chiacchio, Flavio Cipriani, 
Gianni Della Libera, Francesco Facciolli, Elena Fogarizzu, 
Marcello Palimodde, Antonella Rebecca Pinoli,  
Paola Pizzolon, Giovanni Plutino, Quinto Romagnoli,  
Domenico Santini, Elena Tessari, Claudio Torelli 
 
Collaboratori: 
Simona Albanese, Daniela Ariano,  
Claudia Contin Arlecchino, Fabio D’Agostino,  
Ombretta De Biase, Andrea Jeva, Salvatore Ladiana,  
Francesco Pace, Francesca Rossi Lunich, Carlo Selmi 
 
Editing: Daniele Ciprari 

Consulenza fotografica: Davide Curatolo 

Video, social e multimedia: 
QU.EM. Quintelemento 
Grafica e stampa:  
Grafica Animobono s.a.s - Roma 
 
È vietata la riproduzione anche parziale  
dei contenuti della rivista senza l’autorizzazione 
del Direttore Responsabile. 
 
Copia singola: € 5,00 
Abbonamento annuale 4 numeri: € 16,00  
Soci UILT: € 4,00 abbonamento annuale  
(contributo per la spedizione e stampa di 4 numeri) 
Informazioni abbonamenti: segreteria@uilt.it  
Archivio SCENA 
https://www.uilt.net/archivio-scena/

    IN QUESTO NUMERO   
 

                        EDITORIALE    3 
               DI STEFANIA ZUCCARI 

 
                   CONSIDERAZIONI    4  
   DI PAOLO ASCAGNI PRESIDENTE UILT 

 
         DONATI UN LIBRO • AMELIA     5 

 
                        RIFLESSIONI     6 
MEMORIA, FUTURO, TEATRO POSSIBILE 
                 DI FLAVIO CIPRIANI 

 
             TRACCE 2021 • OSTRA    8 
        REPORT DI SIMONA ALBANESE 
SALUTO DEL SINDACO FEDERICA FANESI 
      EPOCHÈ LAB DI DARIO LA FERLA 

 
4 SPECIALE PROGETTO GIOVANI UILT   10 
           IL PRIMO CAMPUS GIOVANI  
                       IN TRENTINO 

 
                                NEL MONDO  17   
LE VETRINE DI MONTECARLO E GIRONA  
              DI QUINTO ROMAGNOLI 

 
          FESTIVAL NAZIONALE UILT  18 
DEL TEATRO LIBERO “ANTONIO PERELLI” 
           A CAMPOBELLO DI LICATA  

SALUTO DEL SINDACO GIOVANNI PICONE 
      PRESENTAZIONE DI LILLO CIOTTA 

 
                LA REGIA TEATRALE  20 
     COME DIRIGERE UNO SPETTACOLO 
  DI MARIAGIOVANNA ROSATI HANSEN 

 
  L’OPINIONE AI TEMPI DEL COVID-19  24   
                    DI ANDREA JEVA 

 
TORNA LA CAMPANILIANA A VELLETRI  25   

 
        LA SCRITTURA PER IL TEATRO  26   
  AMATORIALE: SCELTA O NECESSITÀ? 
             DI MASSIMO MENEGHINI 

 
   LA MUSICA IN SCENA – INTERVISTA  28   
     AL M° GERMANO MAZZOCCHETTI 
        DI FERDINANDO GIAMMARINI 

 
 CENTRO CULTURALE NEXT: RIFLESSI 30   

 
        SARDEGNA • PERDASDEFOGU  31   
             IL PAESE DEI CENTENARI 
        ARTE, CULTURA, SPETTACOLO 
    DI M. PALIMODDE / E. FOGARIZZU 

 
    TEATRELIA: PICCOLO VIAGGIO NEL  34   
   TEATRO ITALIANO SUI FRANCOBOLLI 
               DI PINUCCIO BELLONE 

 
    NOTIZIE DALLA SEGRETERIA UILT  36   
                                   
 TEATRO ROTONDO: LA DONNA IN NERO37   

 
        OMAGGIO A MARIA CALLAS  38   
          DA ROMA AD ANGUILLARA 
               DI HENOS PALMISANO 

 
               PIER PAOLO PASOLINI  40   
PREMIO ANTONIO CONTI A CARLO SELMI 

 
              INCONTRO CON DANTE  42    
40° ANNIVERSARIO SCHIO TEATRO 80  43   

 
                PREMIO SELE D’ORO  45   
             DI ANTONIO CAPONIGRO 

 
 LA CHIMICA INVISIBILE - LA BETULLA  47   

 
 

   4SPECIALE TEATRO TERAPEUTICO  49 
        ERMENEUTICA DEL “TEATRO” 
           E TEATRO “TERAPEUTICO” 
G. OLIVA / M. CAVALLO / E. GIOACCHINI 

 
                                     IN SCENA  56    
        ATTIVITÀ NELLE REGIONI UILT  

IN COPERTINA: Campus Giovani UILT (foto D. Curatolo) 
Foto nel sommario: “La donna in nero” APS TEATRO RO-
TONDO di Trieste • “Go Willy, go!” TEATRO ARMATHAN di 
Verona • “L’aria è piena di cromosomi pericolosi” ROS-
SOINVALIGIA di Torino • “Le Eumenidi” SCHIO TEATRO 80



L’arte di educare attraverso il Teatro: 
la crescita bio-psico-sociale 
dell’individuo-comunità 

di GAETANO OLIVA 
Docente di Teatro d’Animazione, Storia del Teatro e 
dello Spettacolo e Drammaturgia presso la Facoltà 
di Scienze della Formazione, Università Cattolica del 
Sacro Cuore (Milano, Brescia e Piacenza); Master 
“Azioni e Interazioni Pedagogiche attraverso la Nar-
razione e l’Educazione alla Teatralità”, Facoltà di 

Scienze della Formazione Università Cattolica del Sacro Cuore di Milano. Di-
rettore Primo Corso Introduttivo al Teatro Terapeutico – UILT. 

L’Educazione alla Teatralità rivela una molteplicità di finalità e 
scopi per contribuire al benessere psico-fisico e sociale della 
persona; in particolare, vuole aiutare ciascuno a realizzarsi 
come individuo e come soggetto sociale; dare la possibilità a 
ognuno di esprimere la propria specificità e diversità, in quanto 
portatore di un messaggio da comunicare mediante il corpo e 
la voce; stimolare le capacità e accompagnare l’individuo verso 
una maggiore consapevolezza delle proprie relazioni interper-
sonali; concedere spazio al processo di attribuzione dei signi-
ficati, poiché accanto al fare non trascura la riflessione, che 
permette di acquisire coscienza di ciò che è stato compiuto. 
Nello sviluppo della consapevolezza del sé e delle competenze 
relazionali, le arti espressive e i processi creativi svolgono un 
fattore determinante; la creatività, infatti, rafforza nel processo 
di crescita la sperimentazione del rapporto tra possibilità, op-
portunità, rapporto con sé, con gli altri e con il mondo, sia da 
un punto di vista psicologico che da quello emotivo. Le arti 
espressive, in tale contesto, diventano un vero e proprio me-
diatore, un luogo capace di creare occasioni per ricreare e mo-
dulare il rapporto con la realtà e con se stessi, cercando e 
sviluppando qualcosa di nuovo e di “inedito”. I linguaggi 
espressivi consentono alle persone che partecipano al labora-
torio espressivo di potenziare le proprie risorse creative, per-
mettendo di lasciare nel mondo in modo consapevole qualcosa 
di profondamente proprio, personale, “artistico”. Il prodotto 
delle proprie azioni creative diventa significativo, perché rap-
presenta lo sviluppo della propria consapevolezza culturale e 
sociale. Da un punto di vista psico-pedagogico, “educare” at-
traverso il teatro significa usare lo strumento elettivo delle arti 
espressive, verso lo sviluppo della creatività personale di 
ognuno. Le esperienze teatrali ed espressive hanno infatti la 
potente capacità di coinvolgere l’intera personalità del sog-
getto dal punto di vista psicofisico e di apertura alla relazione 
con gli altri. Allo stesso tempo, mettono in gioco con grande 
intensità le qualità e le risorse del vivere dell’uomo, rendendolo 

consapevole ogni volta di una precisa scelta di valori. Tutte 
queste dimensioni, in realtà, sono di diritto coinvolte in ogni 
processo educativo. Avere quindi uno strumento in grado di 
sollecitarle tutte in diversa misura, risulta essere una preziosa 
risorsa per le progettualità educative di diverso tipo.  

L’interdisciplinarità 
L’Educazione alla Teatralità è una scienza che vede la compar-
tecipazione al suo pensiero di discipline quali la pedagogia, la 
sociologia, le scienze umane, la psicologia e l’arte performativa 
in generale. La scientificità di questa disciplina ne permette 
un’applicabilità in tutti i contesti possibili e con qualsiasi indi-
viduo, dal momento che pone al centro del suo processo peda-
gogico l’uomo, in quanto tale e non in quanto necessariamente 
abile a fare qualcosa. Uno dei principi fondamentali della 
scienza dell’Educazione alla Teatralità è la costruzione dell’at-
tore-persona; l’obiettivo principale è lo sviluppo della creatività 
e della fantasia attraverso un lavoro condotto, su basi scienti-
fiche, dall’attore-soggetto su se stesso. La finalità ultima e irri-
nunciabile così perseguita non è quella di trasformare l’uomo 
in attore-oggetto, plasmandolo in vista della produzione di 
spettacoli confezionabili e vendibili sul mercato, ma piuttosto 
quella di permettergli di valorizzare le sue qualità specifiche, ri-
spettandone la personalità. Il prodotto finale assume un ruolo 
relativo rispetto al processo di formazione dell’individualità che 
vuole valorizzare le differenze e le particolarità di ciascuno. Fon-
damentale per l’affermazione della propria identità per lo svi-
luppo della fantasia e della creatività è infatti la conservazione 
della propria espressività, che rappresenta il punto di partenza, 
l’elemento cardine per il confronto con l’altro.  

L’Arte come veicolo 
L’Educazione alla Teatralità, che trova il suo fondamento psico-
pedagogico nel concetto dell’Arte come veicolo definito da Gro-
towski, in quanto educazione alla creatività, rappresenta per 
chiunque, come si è detto, una possibilità preziosa di afferma-
zione della propria identità, sostenendo il valore delle arti 
espressive come veicolo per il superamento delle differenze e 
come vero elemento di integrazione. Attraverso l’arte, l’uomo 
si racconta, è protagonista della sua creazione. Essa lo mette 
in contatto con se stesso, ma, allo stesso tempo, lo pone in re-
lazione con lo spazio in una dimensione temporale. L’Educa-
zione alla Teatralità è veicolo di crescita, di sviluppo individuale, 
di autoaffermazione e di acquisizione di nuove potenzialità per-
sonali. I linguaggi artistici vengono qui concepiti come veicolo 
per la conoscenza di sé, strumenti di indagine del proprio vivere 
e modalità per dare senso al proprio agire nel mondo. In questo 

SPECIALE

ERMENEUTICA DEL “TEATRO” E TEATRO “TERAPEUTICO” 

a cura di  
ERMANNO GIOACCHINI  

Vicepresidente UILT  
con delega al Teatro Terapeutico

49



senso, è possibile parlare di “laboratorio di arti espressive”: si 
tratta di un’esperienza possibile per tutti che porta a riflettere 
concretamente sulle molteplici e differenti possibilità comuni-
cative della cultura contemporanea. Al centro del percorso vi è 
infatti un’attenta indagine sull’interazione e sull’integrazione 
dei linguaggi espressivi performativi centrati sull’azione, sul 
corpo e sulla presenza. Il valore educativo di questo orienta-
mento pedagogico è da attribuire al fatto che non ci si vuole li-
mitare al dominio delle forme di uno stile comunicativo 
particolare, ma si vuole lavorare sull’apertura e sulla contami-
nazione tra le forme universali della creatività dell’uomo. Nelle 
arti espressive, dove non ci sono modelli, ma ognuno è modello 
di se stesso, le identità di ogni persona entrano in rapporto at-
traverso una realtà narrante; l’azione, la parola e il gesto diven-
tano strumenti di indagine del proprio vivere. L’arte 
performativa, così concepita, rappresenta un veicolo per la co-
noscenza di sé, per la manifestazione della propria creatività e 
l’arte come veicolo è una struttura performativa, dal momento 
che il suo fine risiede nell’atto stesso di fare. L’arte come veicolo 
“genera” l’idea di un attore-persona definito performer, vero e 
proprio uomo di azione, nel senso di danzatore, musicista, at-
tore, uomo totale, che compie una performance, un atto di do-
nazione della propria completa personalità. L’azione che egli 
compie dunque non ha un cliché, non è una precisa azione-data 
che si compie solo ed esclusivamente nella completezza e nella 
perfezione fisica, essa prende forma a seconda della personalità 
dell’Io che la compie, dal momento che è intima e soggettiva. 

L’estetica 
In tale ottica, il teatro si presenta come esercizio del bello, che 
permette di pensare la realtà in maniera diversa dal solito: ri-
trovare qualcosa di bello ovunque. Interpretare la realtà se-
condo questa dimensione permette di uscire dalla ripetitività 
dell’esperienza che inibisce ogni crescita e invece aiuta a com-
prendere la complessità del reale fatto di “bello” e di “brutto”. 
Il teatro dunque può essere considerato come educazione al 
bello, come acquisizione di uno strumento di giudizio nuovo, 
come possibilità importante di socializzazione, come strumento 
di cambiamento, come rappresentazione catartica che per-
mette di pensare che ci sia del bello in ogni incontro umano, 
in ogni interazione, in ogni ambiente. 

Le diversità 
Quando si ha a che fare con la diversità e soprattutto con la di-
sabilità, viene da chiedersi che cosa renda l’uomo veramente 
uomo, che cosa lo faccia riconoscere ai suoi occhi e a quelli 
degli altri come essere unico e irripetibile. L’essere qualcosa di 
importante per qualcun altro, essere in rapporto con, avere una 
relazione con qualcuno, è sicuramente ciò che restituisce dignità 
alla persona, chiunque essa sia ma, ancora prima, l’essenza 
dell’uomo consiste nel percepire la propria individualità e iden-
tità. Egli si deve percepire come protagonista indiscusso dei 
suoi gesti e delle sue azioni, come vero fautore delle scelte e 
dei cambiamenti, come un creatore e un modificatore della re-
altà e, soprattutto, come artista della sua stessa vita. L’Educa-
zione alla Teatralità favorisce la consapevolezza del sé, 
attraverso un processo di presa di coscienza del proprio corpo 
e delle sue potenzialità espressive. Si può affermare che il corpo 
è una grande fabbrica di informazioni che l’Io coordina e mo-
dula. Si può dire che il corpo esiste in quanto l’Io lo fa esistere. 
L’Io esiste in quanto sintetizza e unifica l’attività corporea. E 
quando si è in presenza di un corpo “mancante” o “diversa-
mente abile”? Dando per assodato il superamento della vecchia 
concezione fisiologica e psicologica che voleva intendere il 
corpo come struttura data, regolata da leggi sue proprie e l’Io 
come qualcosa di assolutamente indipendente dal corpo ma 

che entra in relazione “con” esso e lo utilizza per potersi espri-
mere, ci si rende immediatamente conto di come cadano da sé 
tutte quelle definizioni di corpo mancante o di deficit e disabi-
lità. Per costruire la sua identità l’uomo deve poter agire, creare, 
definire, mettersi in discussione e, a sua volta, l’identità stessa 
ne orienta le scelte concrete. Egli deve quindi poter essere crea-
tivo. La creatività e la fantasia rappresentano quello spazio in-
termedio nel quale non esistono modelli, dove non esistono 
deficit o menomazioni: l’uomo in quanto uomo è creativo. 

Il laboratorio come strumento metodologico 
Il luogo “fisico e mentale”, didattico-pedagogico dove si può 
sviluppare l’esercizio del bello è il laboratorio. Aspetto fonda-
mentale del laboratorio teatrale è la relazione personale tra i 
partecipanti; una relazione analoga dovrà esistere tra gli attori 
e gli spettatori del progetto creativo che conclude il laboratorio 
stesso. L’apertura all’altro, l’essere con è una caratteristica che 
appartiene profondamente all’uomo; si tratta di un’apertura 
che non è un semplice scambio di comunicazione, ma un’espe-
rienza di partecipazione affettiva e di reciprocità. Il desiderio 
di incontrare l’altro deve essere però reale ed autentico: ciò 
implica che ciascuno accetti l’altro così com’è. Il laboratorio 
quindi è un’occasione per crescere, per imparare facendo, con 
la convinzione che l’aspetto più importante consiste nel pro-
cesso e non nel prodotto: la performance (o Progetto Creativo) 
è solo la conclusione di un percorso formativo. L’attività tea-
trale stimola il bisogno di una conoscenza interpersonale che 
comporta una relazione in cui l’altro è riconosciuto nella sua 
dignità. Il laboratorio offre quindi l’occasione di capire che è 
possibile cambiare determinate situazioni e cambiare se stessi. 
Il laboratorio teatrale ha una forte valenza pedagogica ed offre 
un importante contributo nel processo educativo, poiché, nel 
percorso che ognuno compie su di sé, conduce ad imparare a 
“tirare fuori” ciò che “urla dentro”, a conoscere e controllare 
la propria energia, a convivere con ciò che in un primo mo-
mento si è represso o rimosso. Non bisogna dimenticare che 
l’essere dell’uomo dipende dalla qualità delle sue esperienze 
che caratterizzano il suo modo di relazionarsi o non relazio-
narsi, in breve il suo stile di vita. Il teatro, vissuto nella dimen-
sione del laboratorio, permette di ampliare il campo di 
esperienza e di sperimentare situazioni di vita qualitativamente 
diverse da quelle abituali, che possono contribuire alla ridefi-
nizione di sé, del mondo, degli altri. Fare teatro, in questo senso, 
significa allora rivedersi nel proprio passato: rivivere angosce, 
rivisitare certi comportamenti o situazioni, non per rimuoverle, 
ma per prendere coscienza di essere cresciuti e riconoscere le 
proprie positività. 

I linguaggi artistici come pedagogia della creatività 
Educare, succintamente, vuol dire favorire l’accrescimento ar-
monico e positivo della personalità del soggetto, aiutandolo a 
cogliere le proprie risorse, contribuendo a sciogliere e riconci-
liarsi con i propri nodi, perché giunga a una umanità comples-
siva più serena e matura e quindi in grado di realizzare se stessa 
in relazione con gli altri e con l’ambiente in cui si trova. La crea-
tività è una delle risorse più importanti per questo processo di 
maturazione, proprio perché fa da ponte tra l’io interiore e l’io 
relazionale. Educare alla creatività significa liberare la persona 
dagli eventuali blocchi presenti e consentirle uno sviluppo con-
tinuo, rimuovere cosi gli ostacoli sia culturali, sia psichici.  
Alla base dell’educazione alla creatività c’è la fiducia nella per-
sona, vista come capace di assumere su di sé la responsabilità 
del proprio agire. Il laboratorio di Educazione alla Teatralità è 
in grado pertanto di condurre il soggetto in un percorso di cre-
scita e di formazione anche della propria sfera immaginativa, 
attivando così quelle potenzialità originarie della persona. 

50



Il Teatro non esiste 
 
di MICHELE CAVALLO 

Psicologo, psicoterapeuta, psicoanalista membro della 
Associazione Mondiale di Psicoanalisi e della SLP, do-
cente di Psicopatologia clinica e dinamica all’Univer-
sità Europea di Roma, già direttore del Master in 
Teatro Sociale e Drammaterapia all’Università La Sa-
pienza di Roma e Università Europea. Direttore Primo 
Corso Introduttivo al Teatro Terapeutico – UILT. 

Il Teatro non esiste. E non perché è morto, come qualcuno pre-
dica da tempo. Ma perché non è mai nato. Il Teatro con la T 
maiuscola non è mai esistito. Il Teatro universale, unico, per 
tutti. Sono sempre esistiti “teatri”, tante forme di teatro quante 
sono state le comunità da cui di volta in volta è emerso. Teatri 
particolari, singolari, minori, locali. Locale era il teatro nell’an-
tica Grecia. Particolare era il teatro nell’antica Roma. Singolare 
era il teatro delle processioni drammatiche nel Medioevo. Mi-
nore, popolare era il teatro dei comici della Commedia del-
l’Arte. Locale il teatro elisabettiano, particolare il teatro russo 
di fine ottocento, singolare il teatro dei maestri-pedagoghi del 
‘900. Le grandi compagnie storiche, dalla Commedia dell’Arte 
a Eduardo alla Raffaello Sanzio sono realtà locali, anzi familiari. 
Insomma se cerchiamo la radice più propria della genesi del 
teatro vivente, la troviamo nel suo essere fenomeno estrema-
mente legato al luogo, alla comunità, alla polis, al contesto che 
lo genera. Parliamo del teatro come performance, come atto, 
non della drammaturgia. Infatti ciò che del teatro si lascia 
“esportare”, si lascia universalizzare, decontestualizzare, è il 
suo supporto drammaturgico, la scrittura. La scrittura, la pit-
tura, la scultura, e le arti visive in genere si prestano a essere 
“oggettivate”, universalizzate, trasportate, fruite lontano dal 
luogo e dal tempo della loro produzione. Il teatro no. Il teatro 
è un’arte contingente e locale, non globale. Ecco allora che 
ogni volta che emergono tendenze a universalizzarla a decon-
testualizzarla (facendo appello, ad altre discipline: antropolo-
gia, neuroscienze), si fa più forte il desiderio di riaffermare il 
suo carattere locale non generalizzabile.  

Non-attore e non-autore 
Così come non esiste il Teatro, non esiste l’Arte del teatro. Esi-
stono le arti del teatro: l’arte dello spettacolo, l’arte della pe-
dagogia, l’arte della performance attoriale, l’arte della regia. 
Non sempre queste arti si sommano. Ci sono bravissimi attori 
incapaci di creare una regia; bravi registi che sono pessimi pe-
dagoghi; pedagoghi eccezionali che non hanno mai fatto uno 
spettacolo. E così via. Si dirà che il teatro si giudica dai suoi ri-
sultati performativi, spettacolari. Non è sempre così, altrimenti 
non avrebbero il loro posto nella storia del teatro del Nove-
cento artisti come Artaud, Gurdjeff, Jaques-Dalcroze, Boal... 

Fondamentale nelle pratiche del teatro nel sociale è una certa 
destituzione della posizione “autoriale”, l’autore del lavoro 
teatrale deve essere il gruppo. La scrittura diventa collettiva, 
così come diventano corali la regia e la costruzione del pro-
cesso. Si parlerà non di drammaturgia autoriale, scrittura di 
uno solo (poeta, letterato o drammaturgo che sia), ma di dram-
maturgia corale, sociale (nel senso di collettiva non nel senso 
di drammaturgia a “tema sociale”); di una drammaturgia che 
scaturisce dal processo creativo, dalla scena, dal lavoro di 
gruppo. Si parlerà non di testo ma di scrittura scenica, non di 
regista demiurgo, ma di trainer, di facilitatore dei processi crea-
tivi di gruppo. Si parlerà di performer o di testimone e non di 
attore mattatore. Si parlerà di processo e non tanto di prodotto, 
là dove il vero prodotto da valutare con criteri estetici, non è 
tanto lo spettacolo ma il processo di lavoro, la conduzione del 
gruppo. C’è una estetica del processo e anche lo spettacolo di-
venta parte del processo. Ci vuole una grande capacità tecnica, 
artistica, inventiva per dare vita a un processo autenticamente 
corale, dove ogni singolo trova la sua cifra particolare, il suo 
spazio, il suo tempo, la sua modalità espressiva. Il teatro allora 
diventa davvero “corale”, praticabile da chiunque e seducente 
poiché offre un paradigma per dare vita a un legame sociale 
originale. Paradigma che cerca una certa distanza dall’azione 
“utilitaristica” (in quanto non persegue un preciso fine di gua-
dagno né economico né simbolico), dalla realizzazione narci-
sistica (in quanto non avalla una posizione autoriale e 
individualistica), da una deriva solipsistica (in quanto induce 
un continuo confronto e scambio).  
Spesso gli artisti teatrali invocano Artaud per sostenersi nella 
posizione di “eccezione”, di artisti irriducibili a ogni compro-
messo e a ogni definizione. Per chiamarsi fuori dal coro. Anche 
il teatro sociale invoca Artaud, il suo desiderio di rifare la vita, 
il corpo, la socialità. Lo invoca per il suo rigore nel cercare una 
strada a un linguaggio più vero, che tocchi il reale del corpo. 
Lo invoca per fare del teatro un esempio possibile di vita co-
mune. Ma cerca di non confondere l’urlo di Artaud e il ricono-
scimento del suo “sacrificio” con una “pedagogia” artaudiana. 
Scimmiottare il suo urlo è spesso di cattivo gusto! 

Teatralità diffusa 
Se dovessimo giudicare col criterio dell’artisticità dello spetta-
colo tutte le manifestazioni dell’arte teatrale... Beh di arte tea-
trale ne rimarrebbe in giro ben poca.  
Invece, forse ogni condominio potrebbe avere il suo teatro sta-
bile... e perché no?!!! C’è una certa spocchia che i critici e gli 
universitari manifestano verso il teatro corale (a meno che non 
raggiunga la dignità artistica). Invece il 70% del fare teatrale 
si esplica al di fuori del mercato artistico, e come tale va preso 
in considerazione. Il teatro corale o sociale si declina trasver-
salmente in centinaia di forme, tante quante sono le comunità, 
le realtà che le producono: teatro scolastico, teatro didattico, 
teatro animazione, teatro dei clown-dottori, teatro amatoriale, 
teatro con anziani, con disabili, con detenuti, con ciechi, con 
sordi, con bambini autistici, con donne incinte, con quarantenni 
scapoli, con manager, con bulli, con immigrati, con vittime di 
torture, con tossicodipendenti, o anche semplicemente di pros-
simità. 
Teatri contingenti, d’occasione, dove il criterio per valutare il 
rigore dell’applicazione del teatro non è lo spettacolo ma la 
“località”, la capacità del teatro di cogliere, di dar voce e di 
mettere in tensione la particolarità di ognuna di queste località, 
di queste coralità. 
Ogni contesto ha una sua performatività. 
Ogni corpo ha una sua performatività. 
Ogni processo ha una sua bellezza. 
Irriducibili a un Teatro universale, con la T maiuscola.  

51



Teatro terapeutico 
Il teatro fa bene. Sì, come ogni attività umana può essere il 
mezzo o il fine stesso, per stare bene con se stessi e con gli 
altri. Ma come tutte le attività umane può fare anche male. 
Camminare, mangiare, dormire, fare l’amore, attività che fanno 
bene, ma... 
Il teatro può essere un mezzo per conoscersi, per incontrare, 
per imparare, per migliorarsi, addirittura per curarsi. Facilmente 
può essere inteso come un pharmakon, nell’accezione antica, 
greca: rimedio, medicina, ma anche veleno. Il pharmakon è in 
grado di curare se assunto nei modi consoni al soggetto, ma 
può ammalare o addirittura uccidere se usato male. Nel mio 
lavoro di psicoterapeuta mi è capitato spesso di ricevere gio-
vani “scompensati” in corsi di teatro dove erano stati spinti a 
toccare ed esprimere parti di sé traumatiche. La cosiddetta “ca-
tarsi” non è un processo meccanico, idraulico, dove ci si libera 
della sofferenza buttandola fuori, ex-primendo. Non è questo 
il fattore terapeutico. 
Troppo spesso negli ambienti del teatro terapeutico ci si è av-
valsi di questa immagine della catarsi, troppo spesso equivo-
cata. Prima di tutto la catarsi aristotelica riferita alla tragedia 
è una cosa ben diversa dal “buttare fuori”. 
Aristotele nella Poetica ci dice che la tragedia è un modo per 
alleviare l’angoscia che si prova di fronte alla sofferenza e alla 
morte.  
Prima di tutto la catarsi riguarda lo spettatore della tragedia, 
non l’attore. 
Attraverso la rappresentazione tragica si innesca nello spetta-
tore un processo in cui il terrore e la pietà sono evocati, vissuti 
per immedesimazione ed esorcizzati. Il terrore è evocato di 
fronte alla disgrazia di un simile; la pietà emerge quando giu-
dichiamo tale disgrazia non meritata. La sofferenza e la morte 
di uno spietato serial-killer non evoca in noi timore e pietà. 
Quindi la catarsi presuppone l’identificazione con l’eroe tragico, 
con la sua condizione.  
La catarsi, quindi, non è del personaggio (o dell’attore), ma 
dello spettatore. È chi assiste a provare terrore e pietà, chi ha 
la sofferenza di fronte. A condizione che si identifichi, che rico-
nosca negli eventi tragici qualcosa che lo riguardi, provando 
paura per la sofferenza del proprio simile, provando pietà per 
chi soffre ingiustamente.  
È necessaria una distanza, una divisione perché ci sia catarsi. 
È il dispositivo della tragedia a produrre questa divisione, at-
traverso i mezzi della narrazione, della scena, delle parti.  
I due termini della catarsi suggeriscono un processo, un pas-
saggio, una trasformazione, un’agnizione, non semplicemente 
l’evocazione e l’espressione di uno stesso stato d’animo che 
ha due nomi, si tratta di un passaggio dall’uno all’altro, pas-
saggio dal terrore, alla pietas, alla compassione, alla levità.   
Nell’esperienza terapeutica, se ancora possiamo usare il ter-
mine catarsi è solo in senso diacronico, come passaggio dal-
l’angoscia alla pacificazione: il soggetto che accoglie e 
trasforma la sua sofferenza, il suo sintomo in qualcosa d’altro.  
Non a caso, Freud stesso abbandonò il metodo catartico della 
pura rimemorazione ed espressione del trauma, per inaugurare 
un nuovo metodo, la psicoanalisi, appunto. 

Distanza estetica 
Per questo, nel lavoro del teatro terapeutico preferiamo parlare 
di “distanza estetica” ed evitare gli equivoci che il termine “ca-
tarsi” si porta dietro. Nel lavoro teatrale bisogna sempre tenere 
in tensione questi due posi e promuovere una consapevolezza 
della differenza tra sé e il personaggio, tra sé e le emozioni che 
si provano. In fondo anche la storia del teatro ci propone que-
sta continua tensione tra immedesimazione e distanza, tra or-
ganicità e straniamento, tra identità e alterità. 

Il lavoro teatrale permette di mantenere viva questa tensione, 
sia che si lavori con il corpo, le azioni fisiche, sia che si lavori 
con i ruoli, i personaggi, la memoria emotiva, sia che si lavori 
a partire dalla struttura narrativa.  
Non c’è mai la pura “espressione” della sofferenza, grazie al-
l’artificio teatrale il soggetto mette in forma e oggettivizza la 
sofferenza: c’è il soggetto che agisce e parla della sofferenza 
(la vede, la racconta, la mette in scena trasformata).  
Il gioco teatrale permette di assumere una posizione da cui si 
può provare paura e pietà per ciò che accade e che risuona 
nella propria vita. Dall’essere assorbito nella sua angoscia, il 
soggetto, grazie al gioco teatrale, si divide, diviene a un tempo 
personaggio e spettatore: può vedersi soffrire e provare pietà.  

Il sentire performativo 
La pedagogia teatrale, il training, la formazione, l’educazione 
al teatro, il laboratorio rimandano a una dimensione specifica 
in cui prende forma un modo del tutto particolare di fare espe-
rienza di sé, del proprio corpo, delle proprie emozioni, dei propri 
limiti e delle proprie risorse inesplorate. Ciò comporta anche 
una specifica modalità di essere in relazione con l’altro. 
In particolare, possiamo constatare come la distanza estetica 
man mano forgia una capacità di essere in contatto con le pro-
prie emozioni e di articolarle nelle situazioni più diverse e nei 
modi che la vita quotidiana non ci offre. 
Il corpo, con le sue emozioni, è sempre inculturato, opaco, 
mosso da pulsioni inconsce, continuamente riplasmato dal lin-
guaggio, dalla relazione con l’altro, dalle esperienze passate. 
Non è un dato primario: è storia incarnata e interiorizzata come 
una seconda natura. L’emozione non è garanzia della connes-
sione autentica con la realtà interna o esterna. Gli affetti, per 
quanto fortemente sentiti, non hanno un accesso privilegiato 
alla verità, non sono una espressione primaria e naturale. No-
nostante si creda che l’affetto sia con il corpo in un rapporto 
immediato, testimoniato dalla palpitazione, dalla sudorazione, 
dalla trepidazione, è facile constatare come questa espressività 
sia un campo del tutto equivoco, in cui spesso una emozione 
sta per un’altra. Le stesse reazioni fisiologiche del corpo sono 
frutto di una storia e un apprendimento del tutto singolari. 
Anche l’affetto più autentico, più vivace, più apparentemente 
immediato, ha comunque qualcosa di teatrale. Il gioco del tea-
tro, il training, le improvvisazioni, le prove aiutano a svelare 
questo “artificio”, aiutano a percorrere il labirinto singolare 
che il nostro stesso corpo è. 

Dalla tragedia alla commedia 
Le nozioni di “gioco”, “distanza estetica”, “esplorazioni crea-
tive”, suggeriscono qualcosa che ha a che fare con un campo 
di sperimentazione più libero e ricco della quotidianità, sugge-
riscono una trasformazione sempre in atto. 
Nel teatro terapeutico il punto di partenza ha sempre a che 
fare con una insoddisfazione, un disagio, una mancanza. Po-
tremmo dire che si parte da qualcosa che è sentito dal soggetto 
con i toni della tragedia.   
D’altronde la paura, l’angoscia, la sofferenza, l’incertezza, la 
colpa, su cui si muove la tragedia greca risuona con la condi-
zione umana tout-court. Condizione tragica che ognuno cerca 
di allontanare, esorcizzare, alleviare. L’esperienza tragica della 
vita emerge spesso nel rapporto con il proprio corpo, con il pro-

52



prio desiderio opaco e distruttivo, con l’altro, la sua ingestibi-
lità. L’esperienza teatrale, proprio per le sue possibilità, per-
mette di attraversare questa condizione tragica, di alleggerirla, 
di farne qualcosa di condivisibile e trattabile. 
Allora accade che le stesse difficoltà, gli stessi inciampi, le 
stesse mancanze assumono man mano una tonalità comica.   
Non a caso, quel che ci soddisfa nella commedia, che ci fa ri-
dere e ce la fa apprezzare nella sua piena dimensione umana, 
non è tanto il trionfo della vita (fatta di successo e di benes-
sere), quanto il suo fallire, il suo continuo sottrarsi, il suo tradire 
le attese. 
Quando l’eroe comico inciampa, cade nei pasticci, ebbene, pur-
tuttavia, eccolo ancora lì, l’ometto, vivo e vegeto, è quello che 
continuamente ci mette sotto gli occhi un Buster Keaton o un 
Fantozzi.  
In effetti, la funzione della commedia è leggera soltanto in ap-
parenza. Grazie al gioco teatrale, agli equivoci del non-senso, 
ci troviamo ad andare al di là di quel che appare come descri-
zione, ci troviamo ad andare fino allo svelamento, allo sma-
scheramento. Si tocca con mano che tragico e comico non sono 
incompatibili, e forse lo spirito tragicomico è l’esito della 
“cura” teatrale.  
Non si tratta di fare l’elogio della commedia o di assumere il 
comico come ideale di vita. Qui si tratta di un passaggio, di 
una conquista di un soggetto che si vede soffrire, fallire, che 
ha imparato a lasciar cadere, ad assumere la sua singolarità, a 
farne qualcosa.  
 

Fuori e dentro il “Teatro” 
di ERMANNO GIOACCHINI 
Psichiatra, criminologo, drammaterapeuta, Compa-
gnia La Via del Teatro Aps, vicepresidente UILT, Pro-
getto “Teatro Terapeutico” 
 
 

Che si realizzino costanti processi “trasformativi” nella vita 
delle persone è un dato condiviso. È infatti una esperienza co-
mune accorgersi che una situazione o un “estraneo” possa 
coinvolgerci inaspettatamente in una accesa discussione e porci 
nella condizione di difendere, con più o meno successo, il nostro 
punto di vista, ma comunque con risorse imprevedibili, oppure 
che hanno superato la necessità del momento... Ma questo an-
cora non costituisce un “processo trasformativo”; si tratta di 
una singola circostanza che ha evocato in noi una risposta, più 
o meno pertinente,in riferimento a un vissuto più celato, che 
non ci saremmo mai aspettata. Situazioni come quella descritta 
possono avere su di noi un impatto più o meno grande, in con-
siderazione di molte altre variabili, che vanno dalla nostra per-
sonalità, alle caratteristiche esterne dell’evento. Allo stesso 
modo, un clochard può evocare tutta la nostra capacità empa-
tica, mentre un altro una intensa reazione di stizza. Il dato co-
mune a tutti gli esempi appena fatti è che, improvvisamente, ci 
siamo scoperti a reagire in modo inconsueto rispetto a quanto 
conosciamo di noi stessi e spesso non basta neanche la giusti-
ficazione di non esserci mai trovati in situazioni simili. Le con-
seguenze di tali “incontri” immediati con la vita, d’altra parte, 
non sono sempre negative e in moltissime circostanze, anzi, 
hanno una capacità “traumatica” positiva. La reiterazione di 
alcuni comportamenti può invece poi produrre una reale “tra-
sformazione” del nostro modo di reagire agli eventi ed inscri-
versi, in modo più o meno permanente, nel nostro repertorio 
comportamentale. 
Nell’esame di quanto descritto, tuttavia, possiamo rintracciare 
sia delle variabili personali che ambientali “universali”, capaci 
di spiegare meglio cosa effettivamente accade.  

È facilmente intuibile che ogni risposta personale è evidente-
mente influenzata dal nostro stato d’animo al momento in cui 
l’evento occorre, ma anche la “imprevedibilità” dello stesso in-
cide significativamente sulla sua evoluzione. Questa caratteri-
stica di “comunicazione inaspettata” tra l’individuo e la realtà 
provoca, infatti, un disorientamento momentaneo e quindi l’im-
possibilità di far ricorso a soluzioni “strategiche” e a condotte 
assertive. In tali condizioni di stress emotivo, il conseguente ri-
corso ad una dinamica di attacco/difesa a volte non commisu-
rata alla situazione, ci fa confrontare con “segnali” che non 
sono solo esterni. Infatti, l’emozione di non adeguatezza che 
sperimentiamo (cosa mi sta capitando? Cosa sto sperimen-
tando?), ci rende “predati” degli eventi, sia che si tratti di cir-
costanze che costituiscono un reale pericolo (bisogno di 
difenderci) o timori fantasticati, comunque richieste percepite 
come “esterne”, che ci coinvolgono, facendoci sentire “impre-
parati”. Se è un interlocutore specifico a provocare volutamente 
quest’impasse nel rapporto emotivo-cognitivo con noi stessi, 
ne potrebbe conseguire che egli possa commissionarci una spe-
cifica risposta, dunque una particolare condotta (rabbia, collera, 
empatia, amore ecc.). È nel senso appena descritto, quello che 
si riferisce alla capacità che un evento si costituisca come 
“trauma” (positivo o negativo), che l’incontro con la realtà è 
produttore di costanti processi trasformativi “naturali”, di cui 
non siamo sempre consapevoli. 
Possiamo affermare che la realtà, nella proposizione di un 
ampio campionario di situazioni differenti e non sempre “an-
nunciate” alla porta d’ingresso delle nostre percezioni e inter-
pretazioni, offre un materiale molto più “creativo” di quanto 
noi stessi supponiamo e ci sentiamo in grado di gestire e spesso 
soltanto perché non ci abbiamo mai riflettuto. In questo senso, 
le abitudini, i riti quotidiani, gli stili di vita, tutto ciò che in fondo 
è utile per orientarci e dirigerci nella vita, possono a volte im-
prigionare risorse o fortunatamente evocarle e quindi possibilità 
diverse per il nostro destino. Il comportamento di un individuo, 
infatti, può essere visto come un percorso, una strada che de-
cide di spostarsi più a destra o a sinistra, di camminare sui di-
rupi o di scegliere autostrade, anzi proprio come un veicolo che 
si costruisce la strada avanti a sé e la adatta alle circostanze, 
agli ostacoli e alle risorse, creando possibilità nuove. 
Il Teatro, quello ascoltato e visto, ma ancora di più quello spe-
rimentato, è capace di creare “prove d’autore” in questo incon-
tro con situazioni non omologate del nostro repertorio 
personale. Esso espande la coscienza sulla percezione e sull’ in-
terpretazione di accadimenti non inseriti soltanto dalle nostre 
abitudini e legittime difese quotidiane all’imprevisto, ci co-
stringe, ma giocosamente, a far ricorso alla creatività, nell’im-
patto con il nuovo e tutto ciò che è altro da noi. Questo avviene 
attraverso l’assunzione di abiti (personaggi, ruoli) diversi da 
quelli usualmente indossati, come nella costruzione di storie 
che “ci raccontano diversi”. L’incontro con l’altro, il compagno 
di gruppo, di scena, avviene in un contesto protetto, assicurato 
dal gioco della “finzione”, che, paradossalmente, permette in-
vece di essere veri, in tutto un ventaglio di infinite possibilità. 
Il Teatro, quello che si fa, è un setting speciale che, se abitato 
con un’importante motivazione e coltivato, diviene una nuova 
casa per la nostra storia. Un luogo che appartiene anche agli 
altri che lo abitano e che lo costituiscono, compreso chi assiste, 
ma che se trascurato, resta silenzioso, polveroso e inefficace, le 
pareti scompaiono e poi le suppellettili e tu ti trovi solo in una 
piazza a chiederti perché.  Lo arredi dei tuoi sentimenti e delle 
tue noie e ricordi, delle tue aspirazioni ed i tuoi poster fanno 
bella compagnia insieme a quelli degli altri, come tanti cartel-
loni di pièces su un palco sempre nuovo. Ecco che lì, allora, puoi 
non aver paura, ma essere solo cosciente della responsabilità 
che eserciti con il tuo gesto e la tua parola. 

53



La coscienza e la consapevolezza dell’agire 
Dopo l’acquisizione della coscienza, l’animale uomo si è con-
frontato con il dolore dell’anima, differente da quello “recet-
toriale”, con la paura che accoglie la possibilità di 
autodeterminarsi senza l’ausilio del solo istinto e, a volte, ad-
dirittura in contrasto con esso. Responsabilità che inebria di 
potere, che regala la fascinazione dell’illusione, della speranza, 
dell’idea del sovrannaturale, il panico della preveggenza. Il pe-
ricolo della caduta nel peccato “originale”, in una visione laica, 
potrebbe essere il “confine” che contiene ed insieme limita – 
e così protegge. Non sono più la madre natura e gli adatta-
menti a garantire la sopravvivenza della specie, del gruppo e 
dell’individuo, ma qualcosa che attiene ad un prodotto della 
sua coscienza: la consapevolezza della propria finitezza, del 
proprio breve viaggio vitale e destino e le risposte che egli 
darà. Ed allora l’istinto dentro di lui si coniuga con la sua nuova 
dimensione “intelligente” e celebra nel “rito” lo scampato pe-
ricolo dello stato inconsapevole, confortandosi nel gruppo, 
l’empatia si costruisce sull’istinto di specie: questa è la dimen-
sione del drama. L’agito gruppale di una tensione di smarri-
mento che intende esorcizzare la dimensione di fantasmi 
invece inesistenti nella mente dell’animale o appena accennati, 
se è vero che essi sognano – ed è vero –, ma senza la consa-
pevolezza di farlo. Il drama produce, ritualizzate, espressioni 
grafiche, canti, racconti mimati, danze e si associa persino al 
bisogno nuovo di proteggersi dalla natura ed usarla, creando 
il linguaggio, il racconto orale, la scrittura, il linguaggio musi-
cale, la commedia, la tragedia, la scienza e la tecnologia. In 
tutte queste espressioni, che costituiscono la cultura, sempre 
quel bisogno di significare “pericoli scampati” e “soluzione dei 
problemi” e, celebrando il potere di saper riconoscere la scon-
fitta, così dominata, capace di scrivere anche tragedie, lettera-
rie e vere. Non vi è nulla che si situi autonomo, nella nostra 
coscienza e questo vale anche per ciò che definiamo come “in-
conscio”. Esso, piuttosto, si definisce nel dialogo con la nostra 
parte cosciente, persino in aperta contrapposizione ad essa, in 
conflitto o felice collusione. Si può immaginare un’attività così 
fine e puntuale disincarnata dal nostro IO? Essa si realizza piut-
tosto attraverso gli infiniti incontri con il reale, dove non tutto 
finisce “consumato”, esaurito, ma lascia ombre in silenziosa 
conversazione dentro noi, attraverso noi, attraverso e con gli 
altri, consapevoli o meno che ne possiamo essere. 
Assoldato dai prepotenti istinti, è un cavallo che lancia al ga-
loppo le nostre pulsioni, che sfida le incognite, che osa e supera 
i limiti. Integrato nella nostra coscienza diviene la scintilla vi-
tale che getta luce sull’ignoranza, che ci fa inciampare o sug-
gerisce le risposte, che accompagna comunque fedele la nostra 
esistenza, pigre ripetizioni del “canovaccio”, esaltanti “inven-
zioni”, che partorisce costanti ri-nascite. 
Consideriamo la “consapevolezza” come un riflesso della co-
scienza, che situa questa ad un livello gerarchico superiore, os-
servata in un approccio di metacategorizzazione. Tradotto, 
significa osservarsi al crocevia di possibilità altre. Differenti da 
quelle conosciute. Lo specchio viene rigirato ed è ciò che è den-
tro a specchiarsi sulla superficie del fuori. Il contesto diventa 
significante quanto il testo e in bilico, sopra, maldestro ed au-
tentico l’attore. Prima che inizi la sua performance, gli ricor-
diamo l’etica comune a qualunque attore, quella implicità in 
qualsiasi atto del darsi che in qualche modo costringe l’altro 
all’ascolto e poi quella più specifica nel teatro “terapeutico”, 
dove si è osservati interpreti del personaggio e di noi stessi.  

L’interprete e il personaggio 
L’interprete ha e deve avere sempre la voce e il gesto della sua 
compagnia. Non è un giocatore che compete con altro, ma una 
staffetta dove la parte di ogni attore sostiene e sviluppa quella 

dei compagni. Un coro; che si tratti di un dialogo serrato o di 
un monologo. Nell’atto performativo, il “coro” delle cose che 
appartengono all’interprete ora deve esprimere altro... Lì, alla 
deriva di tentativi fuori scena già avvenuti nel passato, nella 
sua vita, c’è la nuova marea di tensioni provenienti da più lon-
tano, da più profondamente, appena risvegliate oniricamente 
dal personaggio. Con cui egli deve fare i conti, tra identifica-
zione ed estraniamento, accoglimento e fastidio. Un sodalizio, 
questo tra interprete e carattere assolutamente conflittuale, 
certo non in cerca di una omeostasi tra le due personalità, 
quanto piuttosto l’empatica accoglienza del diverso... e il pre-
stargli totale il gesto e la voce. È un sogno condiviso che cerca 
condivisione oltre la quarta parete. Obiettivo impudente, 
quanto responsabilizzante direbbe Grotowski, capace di volare 
oltre la “interpretazione” in drammaterapia. Deve partire dal 
basso, inventato il battito d’ali e lo stacco più giusto, oltre la 
gravità delle parole e dei gesti...  

Dal dramma alla drammatizzazione 
Gregory Bateson, nel libro “Mente e Natura”, si chiede: «Quale 
struttura connette il granchio con l’aragosta, l’orchidea con la 
primula e tutti e quattro con me? E me con voi? E tutti e sei 
con l’ameba da una parte e lo schizofrenico dall’altra?» (Bate-
son, 1984). Ebbene questa è una domanda “magica” io credo 
ed è quella che il “drama” è capace di esplorare. Nella ricerca 
del senso delle cose, appartenente alla Coscienza, esso ricosti-
tuisce il luogo primitivo del rimosso e del potenzialmente adat-
tivo, declina realtà nascoste ed abilità in dialogo con la parte 
cosciente, quasi sempre non consapevole di questa dinamica, 
proprio come avviene nel processo “artistico”.  Nella costru-
zione del personaggio, vi chiederete sempre, consapevoli o 
meno “chi voi siete”. I mattoni proverranno da vicende dimen-
ticate e dallo svestimento dei riti quotidiani. Se farete appello 
alle vostre migliori abilità, finirete per costruire una struttura 
nevrotica, in cerca di compensazioni invece che svelamento. Si 
tratta di una nascita, appunto, in un dialogo silenzioso, che im-
provvisamente diventa “altro” da voi, eppure voi. La potenza 
fertile del “come se” dichiara limiti e possibilità, l’”ombra” di-
venta più importante della costruzione fisica. Imparerete l’ac-
coglienza, la pazienza, l’ascolto, la sincerità con voi stessi. Lo 
chiamano “teatro”, nella sua possibilità di “rilevare”. 
Riprendendo la metafora della “casa”... in casa propria, pro-
viamo a pensare, non si ha paura e, in questo caso, è la casa 
della propria esperienza in drammaterapia a costituirsi e non 
solo un luogo condiviso con compagni di percorso e persone 
che ci osservano ed ascoltano. Possiamo immaginare di essere 
in una nostra casa, dove ordine e disordine sono comunque 
nostri; dove se ci spogliamo siamo protetti dalla nostra inten-
zione, come quando ci addormentiamo, nel sonno o nella 
trance dello spettacolo... Questa è etica. Un senso di respon-
sabile “libertà”, “partecipata” – direbbe Gaber – può perfon-
dersi nell’aria che respiriamo, perché divenga parola dov’è 
racchiusa la nostra anima. E tu sei consapevole di questa re-
sponsabilità nel farla affacciare fuori a dialogare con l’altro. 
Non credo che un bel tramonto o la coscienza che è atroce e 
tremendo e terribile e crudele saltare in aria per un lembo di 
terra, possa fiaccare le emozioni, eventualmente può farle ri-
muovere, complice un deviato processo socio-educativo. 

Il Laboratorio in drammaterapia 
Essere attori e interpreti è cosa differente in un laboratorio 
drammaterapico. Intendo dire che anche nella nostra esistenza 
esiste questa sottile differenza tra il “recitare” una parte, anche 
più parti e lasciare invece che vengano “interpretate” le zone 
più nascoste delle nostre parole e gesti negati. Il linguaggio 
crea “prigioni” e poi costanti “evasioni”, in un ciclo perenne. E 

54



noi siamo chiusi nel suo paradigma autoreferenziale, nella mi-
sura in cui lo interpretiamo in forma di idee, senza abitarlo. La 
“libertà”, in tal senso, non è nelle domande – e questo appare 
ovvio –, ma neanche nella possibilità di diverse risposte  – que-
sto più difficile da accettare. I miei attori, ad esempio, attraverso 
il processo drammaterapico, apprendono distanza tra conse-
gna/prestazione e consegna/interpretazione. 
Bisognerebbe sbucciare la realtà dalle sovrastrutture (la realtà 
che noi facciamo funzionare in noi: bisogni e desideri), almeno 
questo nel teatro e tenere i noccioli di “verità”. Alludo alla au-
tenticità, al corpo che non ha memoria, ma è memoria (Gro-
towski). Ma sappiamo che questi nuclei puri di immanente 
guida dei nostri disegni non esistono e anche nello spoglia-
mento delle sovrastrutture bisogna essere cauti: come togliere 
la casa ad una lumaca. Esse parlano “ritualisticamente“ (anche 
un edificio può essere un rito) delle nostre paure e sono segnali, 
visibili o nascosti di quello che siamo, siamo stati e potremmo 
essere ancora. In tal senso, lo statuto della drammaterapia, in-
sieme alla radice psicodinamica e creativa, sottolinea questa 
base antropologica, discute del simbolo e del rito, senza disin-
carnarlo dal corpo, dandogli la licenza della rappresentazione 
dell’individuo e del gruppo sul palco delle proprie riflessioni co-
scienti ed inconsapevoli (lavoro inconscio).  

La costruzione del teatro 
Accade che per molti anni si è impegnati a costruire un proprio 
“teatro”, così rifletto spesso con i miei attori. Lasciare crescere 
un’idea condivisa in un gruppo, falsificarla a ogni passaggio, la-
boratorio o performance: è un demone più vertiginoso di qual-
siasi calendario di spettacoli! 
Poi, accade nel tempo dopo... che ti accorgi di essere uscito dal 
teatro vero della vita, pur “indossandolo” ogni giorno e che nel 
teatro puoi riflettere su cosa sei, come sei, in libertà, non più 
scimmia addomesticata, non più impaurito dal relativismo che 
fortunatamente ha deciso di colpire la nostra rigida cultura. Un 
po’ come affacciarsi nello spazio e scoprirsi meravigliosamente 
piccoli, indifesi e indifendibili, uscire dalla finzione del “funzio-
nare”, “sentire”, “comunicare”, per scoprirsi fermi, soli, inco-
municabili. Eppure, in grado di scoprire l’illusione, sospettare 
l’inganno dei sensi, la allegoria della nostra “vita”. 
Lì il teatro ti fa vero e non perché bravo, potente, fortunato, ma 
semplicemente perché esci dal sogno ed entri nella visione. 
Questo a me ed ai miei compagni di percorso (tanti) ha dato il 
nostro teatro. Poter tornare ogni giorno a giocare nel mondo, 
cose piccole o grandi, ma tutte egualmente importanti. 
Mentre anche oggi l’anno sta scivolando nell’archivio di quanto 
“... è stato”, tutto quanto abbiamo appreso (quando esercitato) 
dimostra che si sta preparando quanto “... sarà”. Modulo del 
nostro futuro permeabile, modificabile, plasmabile, nella misura 
in cui vi mettiamo mano e decidiamo cose. 
I fotogrammi del nostro lavoro drammaterapico diventano al-
lora archivio del possibile, del conosciuto, dell’esplorazione di 
quanto attraversa l’anima senza esserne consapevoli, ma co-
munque “attori”. 

Teatro ed esistenza 
Se riflettiamo, se ricordiamo che vi sarà un giorno, giusto e nor-
male anch’esso, in cui quella affermazione «Io Esisto» non po-
trai più pronunciarla, allora comprendi la vittoriosa importanza 
di declinarla con amore – l’etica a cui ho fatto riferimento. In 
questo il teatro riassume e forgia la cultura, ne catalizza e ne 
stempera le reazioni, ne condanna i gesti “inadatti”! Il teatro 
ci ricorda la fondamentale importanza del “Tuo Istante”, te lo 
rappresenta crudo o addolcito davanti, quell’esserci ed “essere 
con” che tanto la antropofenomenologia ha indagato e specu-
lato e che, senza prendere impolverati e tuttavia preziosi tomi 

in mano, possiamo sperimentare nel nostro percorso di spetta-
tori, attori, registi, educatori, terapeuti e pazienti. Ed insieme 
vengono i sensi specifici della nostra vita, personali, privati, poi 
il sipario scende. Paradigma di come e quanto tu stia vivendo, 
il teatro, nella sua funzione di accompagnamento della nostra 
esistenza, nella sua declinazione ancora più “terapeutica” nel 
setting clinico, ti chiede di esserci ed essere con, confrontandoti 
con l’invisibile, dimenticando sempre più la disperata assenza 
di voce che a volte ci prende e così, per l’appunto, ci fa riflettere 
di come non ci si possa mai soffermare sulla superficie degli ac-
cadimenti: il teatro reclama sempre autenticità pur nella fin-
zione e il dialogo con la nostra parte invisibile è una parte 
fondante di questo processo. 

Teatro come viaggio 
Questo il potere del “teatro” in generale nell’attore e nello 
“spettatore”: attraversare le velature che separano dati ed 
esperienze nascoste alla nostra coscienza, come passaggio tra 
terre differenti, che restituisce la possibilità della consapevo-
lezza. La vicenda che andiamo a rappresentare quanto poco è 
distante dalla nostra realtà? 
La coscienza dovrebbe essere usata per esplorare la consape-
volezza e quest’ultima non si esaurisce nell’essere coscienti. La 
realtà che percepiamo è legata a quanto di “culturale” e per-
sonale è stato costantemente archiviato nella nostra vita, che 
ci determina inconsapevolmente, nel buono e cattivo tempo di 
questo mondo. Ma questo mondo è solo la “mia realtà”, con 
ampi spazi di condivisione che la storia dell’uomo ha costruito 
e comunque, fedelmente o ingannandosi, “rappresenta”. 
Riconnetterci alla trama intera della nostra vita, è attribuirgli la 
dignità della consapevolezza. Senza di essa la coscienza resta 
povera, lì a bisticciare con traumi, successi, le conseguenze, i 
rapporti causali o gli accidenti casuali! Con prove riuscite o mal-
destre, pubblico assente o sold-out! La storia sembra non 
cambi. A chi attribuire colpe, responsabilità? La battuta tradita, 
la memoria che ci mette in scacco? Quale memoria per quale 
responsabilità nell’averla curata, sapendo che la vai a inscrivere 
nelle senso-percezioni dell’”altro” e che il tuo rammarico può 
creare più voragine di un passaggio dimenticato! Ahi... questo 
uomo così autoreferenziale! 
A volte, durante i laboratori e le prove, sento commentare qual-
cuno: «Ho esaurito tutto... avevo esaurito ogni cosa»! Può ac-
cadere di avere questa strana sensazione, di “perdere” le 
emozioni o, al contrario, di viverle “troppo”: le vivevo troppo 
dentro, non era più come le prime volte...Questo scalino non 
viene superato se non si comprende il concetto che sto illu-
strando. Può accadere che la casa vi sia improvvisamente sco-
moda, inutile, ma la ricerca delle motivazioni appare 
sconosciuta, inizialmente. Il silenzio emotivo e comunicativo 
può avvilupparti in maglie sempre più strette finché, alla fine, 
scopri che quell’anaconda che sta per ingoiarti sei tu stesso. 
Il teatro spinge a fare questi viaggi di transizione tra un mondo 
esterno e uno più nascosto, ricco di conflitti e di risorse. Ti ospita 
a tratti nella “terra di mezzo”, offrendoti l’opportunità di spe-
ciali intuizioni. Per questo la realtà “consola”, mentre questo è 
un viaggio che, da sempre, “conforta”.

55


