
olto spesso la storia e la cultura del-
l'America Latina (o dell'Indoamerica, secondo una
definizione che ora sti sta diffondendo in questo
Continente) è vista in maniera unitaria ed indiffe-

renziata.

Ciò è sostanzialmente falso.

Le culture Latinoamericane

La Latinoamerica è, innanzitutto, divisa in due
gruppi linguistici “ufficiali” di derivazione colo-
niale: i paesi dove si  parla lo spagnolo (castigliano

con presenza di termini ed espressioni di origine lin-
guistica locale, gli “indigenismi” che variano molto
da un paese all'altro), e dove si parla il portoghese
(in Brasile). Più alcuni luoghi dove è addottato il
francese (come Haiti).
L'area ispanofona, sino all'indipendenza, era divisa
in vicereami (Regno, o parte, governata da un viceré)
spagnoli, con alcune differenze politiche tra loro.
L'area portoghese (Vicereame del Brasile), era un
unico vicereame piu omogeneo politicamente, e
con marcate differenze culturali con i vicereami
spagnoli; inoltre molto vasto, ma non sparso e con
meno difficoltà amministrative.
Il dominio coloniale, con l'imposizione di una cul-
tura, una religione, ed una lingua europea, si è però
sovrapposto alle diverse culture antiche del
Continente, che, seppure con grandi problemi, sono
sopravissute ai tre secoli di dominio coloniale,
riprendendo dunque forza, identità e dignità
politica dal XX secolo in poi.

Con la Liberazione, all'inizio del XIX secolo e
sotto l'influsso della Rivoluzione Francese, i paesi
Latinoamericani ispanofoni, riprendono, cia-
scuno di essi, un percorso politico, storico e cul-
turale autonomo. 
Il Brasile, invece, diviene un regno, con re l'ex-
vicerè di Portogallo.

Alla fine del XX secolo, i vari gruppi etnici antichi (nazioni)  della Latinoa-
merica, iniziano a rafforzare la loro identità culturale – repressa per secoli
– ed ottengono il riconoscimento ufficiale delle loro culture e lingue ance-
strali, sia dalle Nazioni Unite, sia dalle carte costituzionali dei rispettivi paesi,
che sono perlopiù totalmente riformate nei primi anni 2000. 
Oggi, in Latinoamerica, lingue come il Quechua (parlato da dieci milioni
di persone nella Regione Andina, antica lingua standard dell'impero Inca),
lo Shuar, il Guaranì, il Tsafichi, lo Xerente, ecc. sono lingue ufficiali dello
Stato, accanto allo spagnolo od al portoghese.

Un caso specifico è quello dell'etnia Afrolatina, che, con l'immigrazione for-
zata in Latinoamerica, cominciata con la colonizzazione europea già nel XVI
secolo, si amalgama anche etnicamente con le genti europee (dando luogo al
gruppo mulatto) e con le genti originarie del posto (dando luogo al gruppo
‘zambo’). L'etnia Afrolatina si evolve, quindi, nell'arco di cinque secoli,
in varie culture locali specifiche, alcune delle quali con la persistenza e
l'integrazione, in misura maggiore o minore, dell'antica cultura (e talvolta
elementi della religione) africana.

Oggi, dunque, la Latinoamerica si presenta come un mosaico di moltis-
sime culture con individualità specifiche, non confondibili, ma anche con
elementi trasversali comuni.

Influenze nella Cultura e Pittura Latinoamericana

Parlando dell'arte – e, specificatamente – della pittura lati-
noamericana, questi sono fattori da tenere accuratamente
presenti.
Troveremo, pertanto, forme artistiche proprie della Regione
Andina, dove gli elementi culturali Quechua (cultura e lingua,
come si diceva, nata dall'unificazione dei popoli preincaici
sotto la dominazione Inca, ma con riflessi anche in popoli
assai lontani, come ci accenna Claude Levi-Strauss), si sono
fusi con le forme artistiche (ed elementi della religione Cat-
tolica) di derivazione europea.
Nel Messico del '900, gli impulsi politici rivoluzionari si me-
scolano con gli stimoli artistici filtrati dai confinanti Stati
Uniti.
Sempre nel '900, il Surrealismo raggiunge la Latinoamerica,
che se ne appropria e lo reinterpreta in maniera particolaris-
sima, facendo così nascere un Realismo Magico Latinoame-
ricano.
Ancora, l'impossibilità, o la limitata possibilità, degli artisti
di origine non-europea di accedere alle accademie ed alle
scuole d'arte (talvolta anche, comunque, alle università), porta
alla nascita della corrente del Naïf latinoamericano, dove
riemergono, in forma particolarmente marcata, elementi delle
culture precoloniali.

Molto difficile, dunque, sintetizzare tutto questo in poche pagine. Im-
possibile trattare in maniera unitaria l'arte latinoamericana, anche solo
riferendosi alla storia moderna, cioè coloniale e posteriore alla
Liberazione.
Pertanto, scegliamo di tratteggiare alcuni casi – correnti od artisti –
paradigmatici, per far comprendere “cos'è” l'arte latinoamericana,
le sue affinità o differenze rispetto all'Europa ed al Nordamerica e,
soprattutto cosa essa significhi oggi in questo Continente, per la l'evo-
luzione politica che esso ha avuto negli ultimissimi anni; processo
che, dopo due secoli di transizione postcoloniale, sta portando oggi
la Latinoamerica in una epoca nuova, di vera autonomia, libera
dalla dipendenza politica ed economica, sia diretta che indiretta,
delle potenze, od interessi, stranieri.
Per questo, in Latinoamerica, l'arte (e la pittura in particolare) sono
sempre state un modo per esprimere una identità culturale ed et-
nica (nonchè istanze politiche) che era quantomeno vietato mani-
festare nelle forme ufficiali della vita pubblica e dell'istruzione.
Si parla abbastanza del genocidio dei popoli ancestrali (“indios”

o “indigeni” 1) della Latinoamerica – in particolare della Regione
Amazzonica – dove, in cinque secoli, sono state sterminate circa
sei milioni di persone.

Si parla (molto meno che per il Nord America) della schiavitù dei

cittadini Afrolatini, e tavolta in forma un po' romanzata, senza

tenere conto che la storia ed il percorso politico-culturale
degli Afrolatini è stato sostanzialmente diverso rispetto a
quello degli Afroamericani del Nord. Anche se forse
molto meno documentato.
Non si parla, o quasi, della sottile od esplicita, ma spesso
inflessibile, repressione culturale che vi è stata in Lati-
noamerica e dell'indottrinamento religioso forzato o vio-

lento dei popoli ancestrali.

Per citare due casi, non precisamente culturali, ma emble-
matici: quando l'antropologo francese Claude Levi-
Strauss, negli anni '30 del secolo scorso, stava
fotografando dei ragazzi di colore, per le vie cittadine di
São Paulo ed un poliziotto glielo vieta:“ Le sue foto po-

trebbero essere usate per avvalorare la tesi che in Brasile

vi siano persone di etnia africana” (si noti che il Brasile
è il paese latinoamericano con una delle presenze più
massicce dell'etnia afrolatina!).
Ed in Messico, soprattutto prima della rivoluzione del
1910 (tra i cui comandanti principali vi furono Pancho
Villa ed Emiliano Zapata),  in particolare a Città del
Messico, prima delle visite ufficiali di autorità o di dele-
gazioni straniere, la polizia allontanava dalle strade tutte
le persone di origine “indigena” (o con tratti somatici da
sembrare tali), perchè “i visitatori non avessero una im-

pressione negativa del Paese”.

Ancora. In Ecuador, prima delle riforme costituzionali
(1897 e 1906) del Presidente José Eloy Alfaro Delgado,
la cittadinanza ecuatoriana era condizionata dalla religione
e dalla Cultura Cattolica, col risultato che  l'unica ana-
grafe esistente erano i registri parrocchiali dei batte-
simi, dei matrimoni e dei funerali.
Per cui, sino alla fine del XIX secolo, l'Ecuador, Repub-
blica libera ed indipendente sin dalla Rivoluzione Bo-
livariana (1822) e separata dalla Grande Colombia dal
1830, fu uno stato confessionale con una unica religione
ufficiale, la Cattolica.

M

Lux Terrae 34

di Maria Alexandra Quintero Bautista de Valeri

ed influenza Europea

tra Autonomia Culturale

Alexandra Quintero

Alexandra Quintero Ninfe e Dio Pan, 2016 

Alexandra Quintero, “Il Vulcano Sangay ”, 2015

1 I termini “indio” ed “indigeno” indicano i popoli ancestrali (anteriori
all'arrivo dei colonizzatori europei) della Latinoamerica; tali termini sono
considerati oggi discriminatori dal punto di vista razziale, e sono sostituiti
dal termine, appunto “popoli ancestrali”. 

L’ARTE LATINO AMERICANA



Continente multietnico e multiculturale

Dunque in Latinoamerica, per secoli, vi fu una re-
pressione etnica e culturale totale, a cui sfuggi-
vano, spesso a caro prezzo, solo i popoli che
vivevano in zone appartate del Continente, difen-
dendo la loro identitá e cultura o rifugiandosi in re-
gioni interne inacessibili, o con le armi.
È stato un lungo processo di evoluzione costitu-
zionale e sociale, passare da questo stato di cose alla
situazione odierna, di un Continente multietnico e
multiculturale, dove i popoli ancestrali hanno la
dignità di nazioni autonome e rette da un proprio
governo, almeno nella maggior parte dei paesi lati-
noamericani.
Ecco come l'arte, soprattutto la pittura, che facil-
mente sfuggiva alla censura (come non poteva
fare la letteratura e, dopo, il cinema), diviene un
mezzo per recuperare la propria identità cultu-
rale – e talvolta la propria religione – ancestrale,
per manifestare il diritto di esistere della propria
etnia.
Come abbiamo visto, per secoli, in Latinoamerica,

per poter essere cittadini dello Stato, era indispensa-
bile rinunciare alla propria identità etnica e culturale.
Uno dei fenomeni artistici paradigmatici di cui par-
lavamo, ad esempio, è stato quello del “meticciaggio

artistico” (“mestizaje artistico”): termine che iden-
tifica, quando la storia dell'arte ufficiale comincia ad
accorgersi di forme artistiche proprie latinoameri-
cane, distinte da quelle europee; in maniera gene-
rale tutte quelle forme chiamate arte
“ispano-indigena”, “ibero-andina”, “indo-peru-

viana”, “creola”, “ispano-arborigena”, eccetera.

Ancora, abbiamo il caso della “Virgen de Pomata”

(Perù), dove la testa della Vergine e del Bambino
Divino sono coronate di piume, alla maniera degli
antichi notabili Inca.
Altro sincretismo di una divinità andina con una
figura del Cattolicesimo, è quello del re-dio Wira-
cocha che si trasforma in San Bartolomeo, ritor-
nato sulle Ande attraverso il mare per portare ai suoi
popoli il Vangelo, così come ci narra Garcilaso de
la Vega 5 (Cuzco, 1539- Cordoba, Spagna, 1616); e
questo tema ricorre in tele dell'arte meticcia del XVII
e del XVIII secolo.

Il Perù

Concentriamoci ora sul caso andino, nel territorio dell'attuale Perù.
Dopo un periodo in cui la pittura, sulle Ande, era totalmente dominata da pit-
tori di discendenza europea (spagnola) e dalle loro scuole, comincia la cor-
rente indipendentista dei pittori meticci o quechua (“indigeni”), che si
stacca, si rende autonoma ed, alla fine, prevale (anche per ragioni economiche
e con l'azione di committenti e mercanti d'arte) sui pittori di discendenza ispa-
nica, e portatori di questa cultura e tradizione religiosa.
Tale fenomeno emerge in maniera decisa nel XVIII secolo, con il Barocco
Andino e si estende, a partire dal grande centro culturale che continuava ad
essere – anche in epoca coloniale – la città di Cuzco2, dal Cile all'Ecuador.
L'accesso alle attività artistiche (pittura, scultura, architettura, artigianato
d'arte), per le persone di origine “indigena”, passò attraverso la progressiva
mescolanza sociale tra spagnoli e quechua, che portò alla nascita di una po-
tente borghesia meticcia.
All'inizio dell'occupazione spagnola, erano state introdotte delle rigide regole,
vere e proprie norme di segregazione razziale, per impedire qualunque me-
scolanza tra spagnoli ed “indigeni”, fallite in pochi anni, e da qui la nascita
della nuova classe sociale.
Nel '600, a Cuzco, venne istituita la Corporazione dei Pittori, Doratori e
“Pittori di statue” (“Gremio de Pintores, Doratores y Encarnadores”), re-
golato con l'Ordinanza del 24/2/1649, che stabiliva l'esclusivo accesso alla
Corporazione ad artisti ad apprendisti spagnoli o meticci (anche la carica di
‘Alcalde’, giudice, era, per legge, dominio esclusivo degli spagnoli), esclu-

dendo tassativamente i cittadini afrolatini, mulatti e zambo.

Ciò può spiegare almeno due cose della pittura latinoamericana: 
l'assenza (che perdura tutt'oggi) di pittori di etnia afrolatina, e la nascita
del Naïf latinoamericano, data l'impossibilità, per molti gruppi etnici e so-
ciali, di accedere a scuole d'arte ed accademie, obbligandoli ad essere autodi-
datti, creando espressioni pittoriche che non utilizzano né prospettiva, né
la tecnica di rappresentazione della figura umana.
La consistenza quantitativa del fenomeno è bene espressa da questi numeri:
a Cuzco, dal 1600 al 1816, ci furono 12 pittori spagnoli, 48 quechua e 95
meticci. Gli spagnoli erano, per cui, meno dell'8%.
Non c'è solo un fattore demografico che spiega lo sbilanciamento di queste
cifre, anche se, certo, gli spagnoli, o discendenti di essi, sono a tutt'oggi (anche
ammeso si possa ancora stabilire con certezza una discendenza pura) una as-
soluta minoranza, in particolare nelle città della Sierra.
E la proporzione doppia di meticci rispetto ai quechua è spiegabile con il fatto
che i meticci appartenevano più facilmente alla fascia borghese, mentre i que-
chua “puri” perlopiù erano parte del popolo: contadini, lavoratori, piccoli ar-
tigiani e modesti commercianti.
L'altro fattore è che gli artisti “non-spagnoli” lavoravano intensamente –
producendo un gran numero di opere – ed a basso prezzo. A titolo di esem-
pio, conosciamo il contratto del 1754 tra il mercante d'arte Gabriel Rincòn
ed i pittori Mauricio Garcìa Delgado e Perdo Nolasco Lara (assistente di Gar-
cìa), che impegnava questi ultimi a realizzare, in sette mesi, 435 oli su tela,
ad un prezzo di due pesos cadauno.
Un fiorente mercato di opere d'arte, dunque,  abbondantemente sottopa-
gate. Mercato, questo, che non si limitava ai paesi andini, ma che spesso
raggiungeva anche l'Europa.
Il pittore “indigeno”, pertanto, di fatto non è considerato un artista ed un pro-
fessionista, come, nella stessa epoca, era in Europa, ma un semplice arti-
giano.
Il problema della concorrenza tra i “maestri spagnoli” ed i “pittori-artigiani

indigeni” si coglie anche dall'Ordinanza del Real Corregidor di Cuzco,
che, nel 1704, proibisce alla Corporazione dei Pittori che i membri si qua-
lificassero come “pittori” senza avere sostenuto una sorta di Esame di

Stato.

Al giorno d’oggi

I problemi qui descritti, non appartengono, purtroppo, ad un remoto passato,
ma si propagano anche nell'epoca attuale.
Le scuole d'arte - indirizzate a pittori e scultori – ed accademie, almeno in
molti paesi latinoamericani, sono poche, e pertanto non è facile accedervi.
Ed a tutt'oggi l'opera d'arte è considerata alla stregua di un prodotto ar-
tigianale, ed è pagata poche centinaia, od addirittura decine, di dollari.
Molti artisti, pertanto, si dedicano a produzioni seriali, spesso rivolte ai
turisti.
Altri, con maggior talento, formazione, o possibilità sociali, sono pertanto
portati od obbligati a migrare in Nordamerica od in Europa, particolar-
mente verso New York o Parigi quali destinazioni favorite.
Questo scoraggia moltissimi giovani latinoamericani ad intraprendere la car-
riera artistica quale professione. E pesa molto negativamente sullo sviluppo
delle arti figurative nella Latinoamerica, rendendo anche “invisibile” - nel
Continente come all'estero – la produzione artistica dei vari paesi, in realtà
né scarsa, né marginale. La politica governativa è generalmente concentrata
sullo sviluppo economico ed industriale, sui problemi sociali ed etnici, e tra-
scura largamente l'incoraggiamento delle arti.
Tornando agli aspetti più strettamente artistici della “scuola andina” di cui
si sta parlando, un fatto notevole è l'iconografia dell'arte sacra “indigena”,

dove, tra '600 e '700, ai temi cattolici si mescolano figure e divinità del-
l'antica religione andina.
È il caso della “Virgen del Cerro de Potosì” (Bolivia) dove la figura della
“Vergine-madre” si fonde con la figura del “Vulcano-madre 3” , con il busto
e la testa della Vergine che sono il cul-
mine del cono di uno stratovulcano 4.
Identico il caso della “Virgen de

Sabaya” (Bolivia), venerata dai Ca-
rango della zona di Ouro. Nel primo
caso abbiamo l'identificazione della
Vergine con il Vulcano Potosì, e nel se-
condo con il Vulcano Sabaya.

Lux Terrae 36
Lux Terrae 00

Virgen del Cerro de Potosì

Vulcano Sabaya

Virgen de Pomata

2 Antica capitale degli Inca, prima che questa dive-
nisse, con la conquista dell'attuale Ecuador da parte
dell'Inca (“Imperatore”) 

3 Ad esempio, negli antichi culti ecuatoriani, ab-
biamo la figura del Grande Padre il Vulcano Chim-
borazo, e della Grande Madre il Vulcano
Tungurahua.
4 I vulcani della Sierra sono del tipo degli stratovul-
cani, formati da rocce acide che generano coni per-
fetti, che raggiungono notevoli altezze, quale il
Cotopaxi (Ecuador) di 5'897 m, il vulcano attivo più
alto del mondo.
5 Gómez Suárez de Figueroa, nato nobile inca e che
adottò successivamente in Spagna il nome, appunto,
di Garcilaso de la Vega “El Inca”, fu un capitano mi-
litare, scrittore e storico, autore, tra l'altro, di due pre-
ziose opere che ci danno notizie dirette sull'antico
impero Inca: “Comentarios Reales de los Incas”
(1609) e “Historia General del Perú” (postuma,
1617).

Oswaldo Guayasmin, 
Madre e bambino, 1989

Vulcano Uturuncu, nella Regione di Potosì



Sincretismi ed ‘Antropofagia’

Nello stesso periodo, in scene di processioni – specialmente del Corpus Do-
mini – compare, accanto al Vescovo ed ai notabili spagnoli, la figura del-
l'Inca con i suoi abiti regali ed attributi tradizionali.
É qui da osservare l'identificazione che avviene tra la festa del Corpus Do-
mini e l'antica di Inti Raimi (il Dio Sole, identico, per molti aspetti, al Ra

egiziano). D'altra parte, gli stessi Gesuiti (forse gli unici a proteggere l'antica
cultura – ed anche gli “indios” - durante la dominazione coloniale), nella loro
predicazione andina, avvalorarono l'identificazione di Inti Raimi con Gesú
Cristo, il Sole di Giustizia, il Sole di Redenzione; e nello stesso Barocco
Andino, gli ostensori contenenti il Santissimo, assumono la forma di un
Sole d'oro raggiante.
Durante la celebrazione di questa grande festa della cattolicità andina, il

piatto tradizionale diviene il cuy (porcellino d'india andino) arrostito, lo stesso
che veniva consumato durante l'antica festività di Inti Raimi.
Altro elemento iconografico che troviamo nell'arte sacra del Barocco Andino,
sono le rappresentazioni di uccelli e pappagalli, “aves sagradas”- uccelli

sacri-, che simboleggiano pure Wiracocha.
La presenza di queste simbologie e di questi perso-
naggi, appartenenti al precedente impero Inca, du-
rerà sino alla fine del XVIII secolo, quando si
proibirà l'inserimento nei quadri dei ritratti degli
antichi sovrani, i “signori primitivi”, che potreb-
bero essere intesi come “un segno di ribellione”.

Facendo un salto di un paio di secoli, i temi dell’an-
tica cultura latinoamericana ricompaiono tra
'800 e '900, od in forma di esplicite rappresenta-
zioni di scene di vita dell'epoca precoloniale, od in
forma piú elaborata, di ricerca etnografico-antro-
pologica: è questo il caso del pittore uruguayano
Joaquin Torres García (Montevideo, 1874 -1949),
che nelle sue opere riprende ed esplora l'antica
cultura Tiahuaco (città posta sulla riva orientale
del lago Titicaca).
Torres García è un pittore colto, che reinterpreta
su temi archeologici latinoamericani l'astrattismo
europeo; la linea di pensiero per la quale la Lati-
noamerica – La Indoamerica, suo olio su cartone
del 1938 – occupata nel XVI secolo dagli europei,
deve ora rivalersi – simbolicamente - “approprian-

dosi” dell'arte europea, si manifesta con forza nel-
l'opera della pittrice brasiliana Tarsila do Amaral

(São Paulo, 1886 -1973) che lancia la corrente dell' “Antropofagia 6 ” , cioè
l'arte latinoamericana che si nutre dell'arte europea, assimiliandola e fa-
cendola divenire parte di se stessa.
Il significato politico di ressurrezione cul-
turale (e nazionale) di queste correnti arti-
stiche del '900 latinoamericano si scorge
bene in una opera in china su carta dello
stesso Torres García, del 1943, dove
l'America Latina è raffigurata con il Sud
in alto ed il Nord in basso, la linea del-
l'ecuatore, il Sole in alto a sinistra e la
Luna in alto a destra 7 .

Il Surrealismo Latinoamericano
ed il Don Juan della porta accanto

Un altro capitolo importante dell'arte latinoamericana è
quello surrealista (l'esempio piú conosciuto è quello del
regista cileno-ucraino Alejandro Jodorowsky, nato a To-
copilla nel 1929) che sfuma nel Realismo Magico (anche
qui, i maggiori due rappresentanti non si hanno, forse, nella
pittura, ma nella letteratura, con Gabriel García Marquéz
e Jorge Luis Borgés). La visione del surrelismo che viene
dalla Latinoamerica, è peró totalmente differente da
quello di matrice europea.
Se in Europa i surrealisti volevano distruggere il vecchio
per costruire il nuovo, in Latinoamerica non esiste questa
necessità, perchè essa appare ancora un territorio vergine – o ritornato vergine
dopo la caduta degli antichi imperi – e dunque non da ricostruire, ma solo da
costruire.
Inoltre, la prospettiva culturale è profondamente diversa: la surreale ‘Ma-

condo’ di García Marquéz, in Latinoamerica, è una descrizione assoluta-
mente realistica, iperealistica, della provincia mesoamericana.
Nello stesso tempo – in una diversa corrente artistica – in Europa Pablo Pi-
casso si appropriava di una cultura distantissima, quella africana, per
creare il Cubismo; ma in Latinoamerica la cultura africana è presente e
sopravvive ovunque, disponibilissima, assieme alle culture dei popoli an-
cestrali locali, e non occorre affrontare viaggi nello spazio-tempo per riap-
propriarsene.
D'altra parte, la Psicomagia fondata dal surrealista Jodorowsky, è lo scia-
manesimo latinoamericano, che a tutt'oggi costituisce una gran parte del “si-

stema sanitario” del Continente. E qui il Don Juan descritto (ed elaborato)
da Carlos Castaneda è il signore della porta accanto.

La rivolta e la critica contro la politica post-colo-
niale, spesso condotta con una totale continuità ri-
spetto al passato regime coloniale, e completamente
sottomessa agli interessi economici stranieri, appare
senza mezzi termini nelle opere di molti pittori lati-
noamericani del '900, tra i quali è particolarmente
noto il messicano David Alfaro Siqueiros (Ca-
margo, 1896 - Cuernavaca, 1974) con il suo grande
murales “America Tropical 8 ” del 1932 (di 6 × 30
m), eseguito a Los Angeles sul muro esterno del-
l'Italian Hall, poi cancellato, in parte perchè la tec-
nica usata da Siqueiros (vernice su intonaco) si riveló
inadatta a resistere nel tempo, ed in parte perchè con-
siderato eccessivamente provocatorio. Ora, per il
grande murales, è in corso una accurata opera di re-
stauro e recupero da parte della stessa Cittá di Los
Angeles e la Fondazione Getty, per un importo totale
di 8'950'000 USD.

Non è questo uno scritto accademico che vuole com-
pendiare, in forma rigorosamente scientifica, cinque
secoli di storia dell'arte latinoamericana.
É la testimonianza diretta di una artista, cittadina
latinoamericana di nascita e cittadina europea di
adozione, e di una etnia che sinora non aveva pro-
dotto pittori – la Afroecuatoriana – che narra agli
altri, dopo averla rivissuta in prima persona e fil-
trata attraverso l'esperienza europea, l'arte del
suo Continente, in una sera della primavera an-
dina, dal salotto della sua casa di Quito...

Lux Terrae 00
Lux Terrae 00

Alexandra Quintero, nata a Esmeraldas, Ecuador, nel 1971, vive e lavora a
Lugano e Quito, Ecuador. E 'sposata, con due figli. Ha studiato Arte, all’Ac-
cademia di Brera e con il Maestro Giovanni Rubino, poi Economia e Ge-
stione aziendale. Dal 2015 è delegata, per l’Ecuador, al Parlamento del
Mediterraneo, e all’ASPIM, Associazione europea delle piccole e medie im-
prese. E’ una pittrice  professionista e nei suoi dipinti, ci sono riferimenti a
Matisse, Cézanne, Kandinsky, Picasso, ma anche alla tradizione letteraria
Latinamericana del  '900, come Borges ed a legami tra l'America Latina, l'an-
tica cultura Greca, quella Indiana ed Egiziana. 

BIBLIOGRAFIA
Alejandra Vaquero “Escultura y pintura de la epoca coloniàl”, Escuela de
Arquitectura, Universidad de San Pedro Sula (Honduras), 2012;
Claude Levi-Strauss, “Tristi Tropici”, 1955.
Federico Gonzàles Suàrez “Historia General de la Repubblica del Ecua-

dor”, 1890-1903;
Francisco Javier Pizzarro Gómez “Identidad y mestizaje en el arte barroco

andino. La iconografía”, Preprint, Universidad de Extremadura (Spagna);
Jacinto Choza “La fundación surrealista de America Latina”, in “Fedro.

Revista de estetica y teoria de las artes” (Universidad de Sevilla, Spagna),
n° 10, aprile 2011;
Maria Elena Lucero “Entre el arte y la antropología: sutiliezar del pasado

prehispanico en la obra de Joaquín Torres García”, in “Comechingonia vir-

tual – Revista electronica de arqueología” (Cordoba, Spagna), n° 2, 2007;
Silvana Flores “Arte e inmigración en América Latina: estetica, identidad

y politica”, in “Jornadas de trabajo: Exilios Politicos del Cono Sur en el

siglo XX”, La Plata (Argentina), 26-28/9/2012.

Wiracocha

Joaquin Torres Garcia,
La Indoamerica, 1938

Torres García,  America Latina 1943

Tarsilia do Amaral, Abaporu, 1928

David Alfaro Siqueiros, Murales all’Università
del Messico,  e, in basso,  a Tecpan, 1950

6 Il quadro-manifesto, “Abaporu” (in lingua Tupi, appunto,
“Antropofago”), è un olio su cartone del 1928.
7 “Ho chiamato questo «La Scuola del Sud» perché, in realtà, il
nostro nord è il sud. Non ci deve essere un nord per noi, se non
in opposizione al nostro sud. Pertanto, ora, ruotando la mappa al-
l'ingiú, abbiamo una vera idea della nostra posizione, e non come
il resto del mondo desidera. L'orientamento dell'America, d'ora
in poi, e per sempre, sarà con la punta al Sud, il nostro nord.”
(Joaquin Torres García).
8 Titolo completo “America Tropicale, oppressa e distrutta dallo
Imperialismo”.

Uno dei quadri dell’Autrice, Alexandra
Quintero, Sguardi ed Imponte, 2015, espo-
sti alla recente Mostra a Quito, alla Casa
della Cultura Ecuatoriana


