Donne dell’alba, custodi di speranza

fra Sergio M. Ziliani, 0.S.M.
Chioggia, 27 dicembre 2024

§ 1. L’alba della vita nuova (Mt 28,1-10)

La pagina di Matteo ci introduce senza grandi preamboli al senso completo del
tema che guidera il Capitolo generale: Donne dell’alba, custodi della speranza.
Ma cosa significa questa espressione donne dell’alba? Come conosciamo in ogni
lingua, gli articoli cambiano il significato di una espressione. Le donne al sepolcro
sono le donne che nel momento dell’alba fanno una esperienza nuova, ma come
evidenzia il tema, sono donne dell’alba perché portano con la loro persona, con la
loro esperienza, con il loro incontro con il Risorto, con la loro scelta, quella luce
tenue che tutto trasforma. Potremmo quasi dire che le donne dell’alba non sono
quelle che — usando una espressione dei nostri giovani e del nostro mondo —
spaccano, ossia propongono in modo da raggiungere un successo popolare
qualcosa di nuovo e di affascinante, ma sono le donne che nel brulichio della luce
nuova, con la forza della propria esperienza e scelte, offrono e propongono una
notizia e una realta che cambiano completamente la vita, il mondo, i modi di
approccio alla realta presente.

Sono, pertanto, le donne che all’alba del giorno nuovo vivono una esperienza che
trasforma completamente la loro vita di fede, il loro sguardo sul passato, il loro
impegno per il futuro.

L’ambiente che caratterizza 1’alba, pur essendo in un clima di mestizia, provoca
sconcerto ¢ paura — sia delle donne come delle guardie — ma una paura che
immediatamente ¢ superata dalla novita che apre alla speranza e ad un impegno
che rinnova pienamente la vita.

Si legge, infatti, che appena arrivate al sepolcro di Gesu “vi fu un gran terremoto”
(Mt 28,2) che in certo qual modo richiama la novita di vita che apre alla speranza
di un mondo nuovo.

E il linguaggio apocalittico, in cui si annunciano disastri di ogni genere (cf. Lc
21,5-28), ma che in concreto sono solo lo svelamento della realizzazione delle
promesse messianiche; un mondo nuovo nascera, secondo le promesse dei profeti.
Pertanto, sguardo e realta di speranza scaturiscono da questa esperienza forte.

In questo contesto, chiamiamolo ancora, “drammatico”, appare un angelo del
Signore, suo messaggero, rotola la pietra che chiude il sepolcro, che chiude la
storia che sembra finita con la morte di Gesu e, nella luce nuova, in un bagliore —
il suo aspetto come folgore e il vestito bianco come neve — ridesta le donne dal
torpore della sofferenza, del lutto. Le stesse parole dell’ Angelo sono significative:
“voi non abbiate paura” (Mt 28,5). Rivolgendosi alle donne invita alla pace del
cuore, alla quiete del cuore, alla serenita difronte ad un evento stravolgente. E
come se fosse detto di lasciare che coloro che rappresentano il “potere” (le guardie)
abbiano paura, ma voi che avete fatto una scelta concreta, autentica di fede, non




dovete e non potete avere paura. Voi che avete creduto e seguito il Signore Gesu,
dovete vivere quella Speranza che siete chiamate ora ad annunciare.

Chi segue il Signore Gesu, anche negli eventi che, all’esperienza umana sembrano
piu catastrofici, non puo permettere alla paura di albergare nel proprio cuore perché
la paura fa imboccare strade di facile percorrenza ma che spesso sono strade
chiuse, senza uscita non conducendo alla vita. La paura apre a scelte immediate e
precipitose che impediscono di discernere con saggezza il percorso della vita. La
paura impedisce di vedere con lucidita oltre [’evento presente, impedendo alla
Speranza di realizzarsi.

Pertanto il primo aspetto che I’alba ci richiama ¢ la prospettiva di eventi che non
si possono controllare e decidere e neppure programmare, ma deve trovare
I’umanita nella condizione di apertura alla novita, con un impegno e una
prospettiva che cambia completamente la vita.

Antidoto alla paura sono le parole dell’angelo che richiamano ad un impegno
significativo e che permette di proiettarsi verso una nuova realtd che ¢ fatta di
ricerca, di constatazione, di ripartenza ¢ di annuncio. Alle donne, infine, ¢ affidato
il compito di accogliere il messaggio, come afferma sempre la figura angelica:
“Ecco, io ve [’ho detto” (Mt 28,7), quasi come se dicesse, ora la responsabilita ¢
vostra.

L’alba — con la sua luce tenue — dissipa il buio della paura attraverso la ricerca
consapevole di una meta, di una persona. Tante possono essere le ricerche, ma chi
si lascia guidare dal graduale alzarsi della luce, cerca senza interruzione il senso
piu profondo della vita, cerca il volto di Colui che ¢ vita! Il tuo volto Signore io
cerco, non nascondermi il tuo volto, afferma 1’orante!

La ricerca poi apre alla ripartenza dopo aver constatato una evidenza affinché si
possa annunciare ci0 di cui si ¢ fatto esperienza.

L’alba per le donne del Vangelo diviene pertanto un lavorio interiore che scuote il
cuore e la mente, la vita e la responsabilita a realizzare e proporre concretamente
spazi nuovi di esistenza.

In questo percorso, reso ancora piu espressivo e vero dall’incontro con il Risorto
che le sollecita ad annunciare ai discepoli la vita nuova, scaturisce tutto I’impegno
personale e la forza che le donne portano come prime testimoni della Vita nuova
nel risorto. Ma quale strada percorrere nell’annuncio?

§ 1.2. Fammi conoscere la strada da percorrere (Sal 143,8)

Se il Signore affida alle donne dell’alba e all’alba di un giorno nuovo il compito di
annunciare, nasce spontaneo 1’ interrogativo circa la strada da percorrere.

Il salmista ci viene in aiuto ponendo in risalto alcuni elementi che possiamo
cogliere come atteggiamento di un cuore aperto e pronto per la testimonianza.
Ripercorrendo il salmo in questione, notiamo subito che il primo atteggiamento ¢
una preghiera di supplica in cui la richiesta nei confronti di Dio ¢ primariamente
finalizzata a comprendere guali strade percorrere (Sal 143,8).

Qui si possono inserire elementi significativi quali la memoria di cio che il Signore
ha operato nel passato. A tal riguardo mi piace accostare la pagina di Lc 2,19 in cui
si afferma che Maria conservava nel suo cuore meditando. La memoria non puo e
non deve essere sterile e arida, come in un evento ormai finito nel tempo e che non
ha influsso sul presente e tanto meno sul futuro. Tutt’altro ¢ cid che propone il




salmista e cid che vive Maria di Nazareth, ma ¢ anche cid0 che echeggia nel
disorientamento delle donne dell’alba.

“Ricordo i giorni passati, ripenso a tutte le tue azioni, medito sulle opere delle
tue mani” (sal 143,5).

“Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore.”
(Lc 2,19).

Indubbiamente le due citazioni si integrano in quanto hanno un substrato diverso,
ma con la medesima finalita, quella del ricordare, del custodire, del meditare.

Se per il salmista sembra che tutto si giochi nella mente, nella razionalita di una
memoria, per Maria di Nazareth tutto si muove nel cuore. Al riguardo possiamo
ripensare alle parole di papa Francesco:

1l cuore e anche capace di unificare e armonizzare la propria storia
personale, che sembra frammentata in mille pezzi, ma dove tutto puo
avere senso. Questo e cio che il Vangelo esprime nello sguardo di
Maria, che guardava con il cuore. Ella sapeva dialogare con le
esperienze custodite meditandole nel suo cuore, dando loro tempo:
rappresentandole e conservandole dentro per ricordare. (DN 19)

In questo contesto cid che mi appare significativo sono proprio le tre dinamiche
che offrono un percorso affinché il cuore si prepari al nuovo e all’inaspettato.
Ripensare/ricordare. Spesso siamo portati — soprattutto nei momenti di maggiore
felicita — a dimenticare la storia con le sue sfumature di colore. Se vogliamo invece
preparare il cuore, dobbiamo avere la forza e il coraggio di fermarci e fare mente
locale sul passato, oltre che sul presente proiettato verso il futuro.

Il passato ¢ la Storia di Salvezza, personale e comunitaria, sociale ed ecclesiale,
attraverso la quale Dio ha guidato gli eventi e le persone, e dobbiamo avere la
capacita di leggere dentro questa storia. Per questo motivo, dobbiamo ricordare.
Senza la memoria si rischia di disegnare nuovamente gli stessi schemi, le stesse
realta ritenendole nuove solo in apparenza. Dal canto suo la memoria insegna a
valutare con oggettivita cio che ¢ stato e come il Signore ha agito dentro la storia.
Custodire ¢ la seconda espressione che segna un cuore attento, desto. Si custodisce
gelosamente cio che ¢ significativo ed importante, di valore per la vita di ciascuno
di noi. Il cuore di Maria custodisce come in uno scrigno gli interventi di Dio nella
sua storia di Donna e di Sposa € come questo potra influire sulla Storia, oggi
possiamo dire, mondiale. Quanti segreti, quante gioie e dolori, quante fatiche e
quante realizzazioni, quanti fallimenti si custodiscono nel cuore, ma tutto affinché
la complessita della storia divenga “educatrice” nel cammino della vita. Il
custodire del cuore educa la persona a non fermarsi, a non scoraggiarsi, bensi a
guardare con speranza il cammino della vita.

Anche il meditare, parte integrante della triade educativa del cuore, insegna a non
soccombere alla storia e neppure a fuggirla nei suoi eventi nascosti o eclatanti,
bensi ad affrontarla coraggiosamente scrutandola nei suoi interstizi piu remoti. Il
ricordo meditato delle cose passate ¢ dunque fonte di luce per il presente e per il
futuro.




Nel Vangelo, la migliore espressione di cio che pensa un cuore sono i
due passi di San Luca che ci dicono che Maria «custodiva (syneterei)
tutte queste cose meditandole (symballousa) nel suo cuore» (Lc 2,19,
cf. 2,51). 1l verbo symballein (da cui “simbolo) significa ponderare,
riunire due cose nella mente ed esaminare sé stessi, riflettere, dialogare
con sé stessi. In Lc 2,51 dieterei significa “conservava con cura’, e cio
che lei custodiva non era solo “la scena” che vedeva, ma anche cio che
non capiva ancora tuttavia rimaneva presente e vivo nell attesa di
mettere tutto insieme. (DN 19)

Il cuore si prepara, ci ricorda sempre il salmista, se si ¢ disposti ad accogliere la
risposta del Signore, se ci si pone nella ricerca del volto del Signore (Sal 143,7).
Non si subisce passivamente e non si attende I’evolversi del mistero, ma si cerca
con tutto il cuore, con tutta la vita, la risposta di Dio, “ascoltandolo” e cercando di
scorgere il suo volto, in me, nei fratelli/sorelle, nella storia, nel mondo, nella
Chiesa. Dio parla e si manifesta non secondo le mie categorie strutturali e
teologiche che mi danno sicurezza, bensi chiede uno sforzo affinché si affini
['udito e la vista del cuore.

Questo ci permette di affermare con papa Francesco che il nucleo di ogni essere
umano, il suo centro piu intimo, non é il nucleo dell’anima ma dell’intera persona
nella sua identita unica, che é di anima e corpo. Tutto e unificato nel cuore, che
puo essere la sede dell’ amore con tutte le sue componenti spirituali, psichiche e
anche fisiche. (DN 21)

Per questo motivo siamo chiamati a fidarci e affidarci al Signore per poter
percepire, sentire, vivere il Suo Amore in noi.

Da qui scaturisce la grande richiesta che segna il cammino di un cuore pronto a
discernere in quanto disposto ad accogliere la strada proposta dal Signore. “Fammi
conoscere la strada da percorrere, perché a te s’innalza ’anima mia. (....)
Insegnami a fare la tua volonta perché sei tu il mio Dio. Il tuo spirito buono mi
guidi in terra piana.” (Sal 143,8.10)

La liberta del cuore si trasforma in fiducia piena nelle indicazioni che il Signore
offre al cammino di ciascuno. La liberta interiore ¢ dunque quel passaggio
necessario affinché non si pongano barriere di nessun genere, piuttosto invece si
realizzi la consapevolezza responsabile di volere e di decidere secondo il cuore di
Dio. Le donne dell’alba rendono concreta questa stessa consapevolezza certe che
potranno, dovranno e saranno in grado di dire una parola di novita se la Sapienza
entrera nella loro essenza di donne e donne di fede.

§ 1.3. “La sapienza entrera nel tuo cuore ...” (Prv 2,10)

Alcuni interrogativi possono rimbalzare in questo cammino, a partire
dall’affermazione del libro dei Proverbi in cui si legge che “la sapienza entrera nel
tuo cuore” (Prv 2,10).

- Come puo entrare la Sapienza nel cuore di ciascuno di noi?

- Quali disposizioni dobbiamo vivere perché questo si realizzi?

- Vogliamo che la Sapienza entri in noi?

Alcune risposte le possiamo far emergere da Prv 2,1-10, in cui troviamo quegli
elementi che plasmano il cuore dell’'uomo e della donna. Non sono novita, ma un
richiamo permanente a ¢ido che dovremmo vivere come cristiani € consacrati.



Il primo richiamo ¢ un invito ad accogliere le parole del Signore. Ogni giorno
proclamiamo la Parola del Signore, in diversi momenti, € quante volte forse
parlando con qualcuno offriamo indicazioni a partire dalla Parola di Dio. Cio non
basta ci ricorda I’autore sacro. Dobbiamo invece accogliere la Parola ossia non
solo sentirla con le orecchie, ma farla entrare, penetrare nella nostra vita affinché
scorra nelle nostre vene, divenga il DNA della nostra esistenza. Questo non ¢ un
invito a uno spiritualismo astratto, bensi a scorgere nella Parola del Signore quella
vita e quella vitalita che forma la coscienza personale e comunitaria. Ascolto
profondo e accoglienza piena delle parole del Signore sono pertanto il primo passo
affinché si possano elaborare scelte coraggiose e coerenti con la volonta di Dio.
Tutto questo rischia di essere effimero se non diventa un custodire i precetti del
Signore. In questo modo potremmo quasi affermare che i precetti del Signore
accolti, custoditi e vissuti divengono la norma normante, i capisaldi affinché la vita
di ogni uomo/donna cresca nel solco della sapienza. I precetti accolti non sono
dettati semplicemente da un fare o non fare una determinata azione (le norme), ma
sara quella scelta morale che alla scuola della Parola forma I’individuo nella sua
interiorita e lo sostiene nelle sue scelte concrete.

Affinché queste colonne portanti siano maggiormente solide, € necessario —ricorda
I’autore sacro — invocare [’intelligenza e rivolgere la voce alla prudenza (cfr. Prv
2,3).

L’impegno dell’'uvomo nell’invocare D’intelligenza e volgersi alla prudenza,
sostiene il percorso nell’ottenere quella sapienza non come sforzo umano, bensi
come dono gratuito di Dio verso la felicita e come segno della sua assistenza.
L’umanita, ognuno personalmente, dovra essere in continua ricerca, come si
ricercano 1 beni materiali, come ci s’impegna nella realizzazione di un progetto
quale opera della nostra mente, dei nostri sogni ¢ dei nostri talenti, ma in un
versante che ci vedra collaboratori e non artefici della sapienza, bensi fruitori di
un dono ricevuto gratuitamente da Dio.

L’atteggiamento dell’uomo/donna dovra essere pertanto improntato a rettitudine
morale (nel senso ampio del termine) e spirituale, quindi scevro da egoismo ed
egocentrismo, come anche dal desiderio di supremazia, di governabilita o di
strumentalizzazione delle proprie capacita per un fine personale e/o comunitario.
Il percorso necessita poi il porre con prudenza e con liberta del cuore ogni
riflessione e prospettiva, come bene soggettivo, consapevole che Dio infonde nel
cuore di ciascuno la capacita di un giudizio equo e proteso alla ricerca di quel bene,
che approdera alla conoscenza di Dio (cfr. Prv 2,5).

Un itinerario complesso — nella sua definizione teorica — che invece trova nella
semplicita e nell’umilta della vita di fede quel percorso che ogni giorno ¢ sforzo
costante a ricercare e accogliere la presenza di Dio in noi, e questo ¢ I’impegno e
il lavorio instancabile delle donne di un’alba nuova che sorge all orizzonte.

§ 2. Prendimi un po' d’acqua (1 Re 17,10)

Un quadro che mi sembra importante proporre ci riporta ad una vedova in Zarepta
di Sidone.

La pagina del libro dei Re (cf. 1 Re 17,10-16) che racconta dell’esperienza di una
vedova, permette di comprendere uno dei significati dell’essere donna dell’alba e
custodi della speranza.



Conosciamo tutti la pagina dell’incontro del profeta Elia con la vedova che ormai
senza futuro, senza prospettive di vita, accoglie e si rende disponibile ad ospitare
non solo il profeta ma anche ad acconsentire e a realizzare le sue richieste.

Se leggiamo con occhio umano le parole del profeta ci possono apparire egoistiche
a fronte di una necessita emergente ed irrinunciabile, la vita di una vedova e del
figlio. Conosciamo bene come nella cultura del tempo vedove e orfani erano
considerati 1 poveri e non contare nulla agli occhi della societa. Essere vedove
voleva dire perdere i propri diritti, ma soprattutto la possibilita di avere il
necessario per vivere. In questo contesto la richiesta del profeta peggiora una
condizione gia grave e senza vie di uscita.

Eppure la vedova diviene — secondo il nostro ragionamento — donna che custodisce
la speranza in quanto vive due realta fondamentali che spesso vengono date per
scontato.

L’accoglienza dell’ospite e I’affidarsi alla Parola del profeta.

* ]I primo atteggiamento che denota fede e speranza ¢ la capacita di ospitalita in
ogni situazione. La vedova non ha nulla e non é nulla, eppure accoglie il profeta
Elia.

L’accoglienza del fratello e sorella, non puo e non deve essere solo una espressione
di cui gloriarsi, o una sorta di propaganda umana, bensi una modalita di vita.
L’ospitalita ¢ un valore sacro che abbraccia ogni tipo di bisogno del fratello e
sorella. Lo dimostra senza fraintendimenti la vedova di Zarepta di Sidone. E la sua
scelta umana insieme a quella di fede che la trasforma in donna dell’alba.

Spesso 1 discorsi sull’accoglienza e sull’ospitalita divengono teorie che nella
concretezza rischiano di indebolirsi e perdere di significato apportando ogni sorta
di motivazione — talvolta lecita — ma che fa perdere 1’obiettivo della vita. Il “si,
pero” che si apre difronte al fratello e sorella che entra nella vita di ciascuno di noi
diviene il diniego che si vorrebbe esprimere ma che per pudore, o diplomazia, si
cerca di camuftare ed abbellire con ragionamenti logici ma spesso poco evangelici.
La vedova del libro dei Re, ¢ una donna libera e liberante capace di vedere nel
fratello che si presenta bisognoso, il firatello (la persona) prima ancora del suo
bisogno. E pur vero che risponde al bisogno di Elia, ma se non vedo
nell’uomo/donna che mi si presenta prima di tutto un fratello/sorella, si fa della
persona il suo bisogno, mentre il primo atto ¢ ridare vita alla persona in quanto
tale. Dunque [‘ospitalita e restituire la centralita alla persona. Le necessita € 1
bisogni sono delle realta a cui si potra rispondere ma per mettere al centro 1’'uomo,
la donna e non per una pacificazione della coscienza.

** La parola del profeta Elia diviene espressione chiara del progetto di bene di
Dio; la realizzazione delle sue promesse messianiche che, oltre che opera di Dio,
divengono espressione dell’affidamento totale al Signore, certezza che questa
parola si realizzera. La risposta della vedova di Zarepta € una non risposta; ¢ un
silenzio obbediente; una risposta operativa. Si noti come a seguito della richiesta
di Elia e dell’annuncio della Parola di Dio, non vi sono risposte, ma solo la scelta
della vedova di credere alle promesse messianiche. La donna ascolta e vive la
Parola perché ha custodito, nel suo percorso di vita e di fede la certezza che tutto
sara trasformato.

Custodire la speranza, ¢ pertanto un atto di fede profondo che permette di lasciarsi
trasformare dalla Parola per rinnovare le proprie scelte.




La vedova di cui si parla, diviene pertanto espressione chiara di come si possa
declinare I’immagine della donna dell’alba. E la donna della vita nuova perché fa
della Parola di Dio quella novita che insieme all’ospitalita realizzano la speranza.

§ 2.1. Sedutosi difronte al tesoro osservava (Mc 12,41)

Una ulteriore prospettiva ci viene proposta dalla pagina di Mc 12,38-44 in cui
contempliamo Gesu che sta seduto difronte al tesoro del tempio e guarda la realta
di coloro che depositano il proprio obolo e fa notare la disparita fra molti ricchi e
la vedova.

Entrambe vanno al tempio, entrambe fanno le loro devozioni, entrambe depongono
il loro denaro, ma Gesu propone una riflessione che non ¢ contro 1 ricchi, bensi
desidera evidenziare 1’atteggiamento — e ritorna ancora — della vedova.

Il ricco, si sa, puo con la sua ricchezza offrire la quantita di denaro che desidera,
sentendosi a posto con la propria coscienza; la vedova, quindi povera, puo offrire
I’essenziale della sua vita.

E proprio questo il commento di Gesu. I ricchi hanno dato del loro superfluo, e
potremmo aggiungere, sono tornati alla loro vita senza problemi, riprendendo il
loro tenore di vita abituale; la vedova invece ha offerto a Dio tutto ci0 che aveva
per vivere.

Il dono della vedova ¢ il gesto di chi offre tutto al Signore, e non solo in beni. Ha
messo nella semplice e povera offerta la totalita della sua vita, affermando con il
suo gesto che 'unica sicurezza ¢ il Signore.

Se rileggiamo questa pagina dall’angolatura del tema del Capitolo, possiamo
facilmente comprendere che la vedova ¢ donna dell’alba, custode della speranza
in quanto indica la modalita attraverso la quale incarnare il Vangelo. E donna
dell’alba in quanto abbandona le sicurezze materiali — anche limitate — per
appoggiarsi ad altre sicurezze che trovano il loro fondamento in Dio.

La vedovanon ¢ la sprovveduta di turno, ma opera una scelta coraggiosa e coerente
con la propria fede nella certezza che donando completamente la propria vita
ricevera — possiamo affermare con le parole di Gesu — cento volte tanto.

Ritengo che a fronte di questa pagina possiamo evidenziare due aspetti
significativi: il valore della provvidenza e l’offerta della propria vita quale
impegno esistenziale.

* La provvidenza, parola tanto usata e forse abusata nella vita consacrata, talvolta
cade in scelte opposte, dove da un lato emerge una sorta di disinteresse e
disimpegno che viene rivestito di provvidenza; dall’altra una realta forte che
impara a leggere la realta concreta con gli occhi di Dio, scoprendo 1 segni della
Sua provvidenza, che non sempre ¢ determinata da dati economici, ma anche con
realta concrete di vita. Merita al riguardo una riflessione soprattutto dove la
provvidenza rischia di divenire un superficiale modo di vivere in cui si attende in
forma “miracolistica” I’intervento di Dio. Pur nella consapevolezza che Dio
interviene nella vita di ciascuno di noi, ¢ importante non rimanere in una vita
passiva, in una attesa inerme di eventi che cambiano la storia. E invece
significativo avere la certezza dell’intervento di Dio che entrera nella storia di
ciascuno se ognuno responsabilmente si impegnera.

** Collegato a questo, troviamo pertanto il secondo aspetto che si evince dal brano
evangelico ... I’offerta della vita come dono esistenziale.




La vedova al tempio, afferma Gesu, non mette del suo superfluo, ma tutto cio che
aveva, tutto quanto aveva per vivere. L’offerta della vedova si gioca — almeno cosi
vorrei leggerlo — su due fronti, quello materiale (tutto quanto aveva per vivere) e
quello esistenziale (mette tutto quello che aveva). Il primo ¢ chiaro. Pone nel tesoro
1 suoi pochi spiccioli, i suoi beni materiali, ma il ‘tutto quello che aveva’ mi sembra
possa esprime appieno la totalita della sua persona. Insieme ai suoi pochissimi
beni, offre la sua esistenza che non ha piu nulla di concreto con cui mantenerla.
Questo indica la liberta interiore e di vita per poter divenire significativi. Solo con
questa liberta che segna il distacco dai beni e dalla propria persona, si diventa il
terreno fertile che permette di lasciarsi trasformare in “donne dell’alba”, capaci di
annunciare la vita vera e al contempo di custodirla in virtu di questa liberta
interiore che aiuta ad uscire dalla propria realta e dalle proprie certezze per poter
guardare con verita la realta tangibile ed esistenziale nella quale si € inseriti.

Solo chi ¢ libero puod vedere con oggettivita la storia, i fratelli e le sorelle, i bisogni
e le situazioni che necessitano di una presenza e di un dono di vita, di un gesto di
provvidenza, di uno sguardo di speranza, di una presenza che diviene dono.

§ 2.2. Chi mi ha toccato? (Lc 8,45)

L’episodio della guarigione della donna emorroissa che si interseca con la storia
della figlia di Giairo (cf. Lc 8,40-48) ci pone in un orizzonte di coraggio dove la
donna si avvicina e tocca Gesu.

Una scena che si presenta estremamente concreta ma che evidenzia aspetti
significativi se la rileggiamo dall’ottica della donna.

Come afferma Gesu, il primo elemento ¢ la fede della donna che la spinge verso il
Signore. Una fede forte che sta alla base di un gesto semplice e concreto che ¢
I’avvicinarsi il pit possibile a Gesu. E come se gli estremi divenissero i poli
dell’incontro: una grande fede vissuta attraverso gesti semplici.

Ma cio che maggiormente deve essere evidenziato ¢ lo stato di impurita che
rendeva la donna inavvicinabile e intoccabile.

Questa donna, con il gesto del toccare Gesu aiuta a fare memoria che non c¢’¢ nulla
di impuro che non possa essere purificato dal Signore. L’alba di un mondo nuovo
ci rimanda alla certezza che la vita deve essere offerta e restituita a ogni creatura.
I segni dell’impurita nascono dalla cultura e questa non puod determinare la vita e
la salvezza di una persona.

I1 secondo aspetto ¢ il tentativo di toccare Gesu. Infatti ci ricorda 1’evangelista la
donna tocca semplicemente il lembo del mantello, neppure la persona di Gesu.

Il gesto di toccare mette in connessione, in relazione la persona con Gesu e
permette 1’evento vita, il dono della vita. Non per nulla I’evangelista afferma che
Gesu ha sentito uscire da sé una forza che ha trasformato la vita della donna.
Questo episodio educa a guardare “la luce dell’alba” come [’ardire e il coraggio
di compiere gesti che possono apparire controcorrente, non allineati col pensiero
comune (socio religioso culturale), ma ¢ all’interno di questa realta che si gioca la
novita di una vita donata.

Le donne dell’alba sono coloro che andando anche controcorrente vivono con la
fede il coraggio di lasciarsi toccare dal fratello/sorella malati nel corpo e nello
spirito. Sono coloro che non temono di essere giudicati da una realta perbenista,
ma sono consapevoli che un semplice gesto pud cambiare la storia di una esistenza.




E il realismo della storia che impone di divenire come questa donna che, al limite
della disperazione umana, sfida ogni realta, certa che tutto si trasforma
nell’incontro con il Signore, che la sofferenza si tramuta in gioia di vita.

San Paolo é molto realista. Sa che la vita ¢ fatta di gioie e di dolori, che
[’amore viene messo alla prova quando aumentano le difficolta e la
speranza sembra crollare davanti alla sofferenza. Eppure scrive: «Ci
vantiamo anche nelle tribolazioni, sapendo che la tribolazione produce
pazienza, la pazienza una virtu provata e la virtu provata la speranzay
(Rm 5,3-4). Per [’Apostolo, la tribolazione e la sofferenza sono le
condizioni tipiche di quanti annunciano il Vangelo in contesti di
incomprensione e di persecuzione (cf. 2Cor 6,3-10). Ma in tali
situazioni, attraverso il buio si scorge una luce: si scopre come a
sorreggere [’evangelizzazione sia la forza che scaturisce dalla croce e
dalla risurrezione di Cristo. E cio porta a sviluppare una virtu
strettamente imparentata con la speranza: la pazienza. (Spes non
Confundit, 4)

§ 2.3. Ti affanni e ti agiti per molte cose (Lc 10,41)

Tre sono le pagine che descrivono I’incontro di Gesu con le sorelle Marta e Maria,
quella presentata da Luca e quelle di Giovanni.

Le scene presentano un luogo di familiarita e di amicizia che diviene spazio, luogo
di vita vera.

Nella pericope lucana (Lc 10,38-41) appare cid che abitualmente rischia di essere
posto in contrapposizione, soprattutto a partire dalle parole di Gesu che suonano
come un rimprovero per un affaccendarsi di Marta e per una sorta di noncuranza
di Maria.

I1 contesto e le parole di Gesu invece mostrano queste due sorelle e I’insegnamento
di Gesu come la complementarieta che € necessaria per una vita rinnovata.
L’affannarsi e 1’agitarsi per le tante cose pratiche, importanti ma non principali,
sono la contrapposizione naturale al rimanere in ascolto degli insegnamenti di
Gesu.

Ci0 che ¢ importante rilevare ¢ che [’insegnamento precede il servizio.

E questo il primo aspetto che dobbiamo sottolineare se si desidera esprimere
appieno I'impegno della testimonianza. Il molto servizio o molto ministero di
Marta e I’apprendimento di Maria alla scuola di Gesu vanno collocati nella giusta
dimensione e al contempo divengono una chiave di lettura della nostra realta
sociale e religiosa.

Spesso si punta sull’efficienza del servizio — importante — ma che necessita di una
formazione previa per poter esprimere nella completezza un messaggio che supera
il fare.

Credo che se si desidera realizzare al meglio un ministero per noi religiosi ¢
necessario ed indispensabile fermarsi per “ascoltare” cosa il Signore dice alla
nostra vita, alla nostra comunita, alla nostra Congregazione. Rileggendo la storia
notiamo che tanti servizi che in decenni passati erano vissuti da Congregazioni
religiose, oggi sono ritenuti servizi sociali indispensabili per una societa civile e
laica, e quindi gestiti e garantiti dagli Stati. La domanda che dovrebbe sollecitare




la nostrariflessione ¢ il chiedersi quale ¢ stata e quale ¢ la differenza che ha segnato
questi servizi svolti da religiose/i e dagli stati giustamente laici. Pensiamo, come
esempio, all’ambito scolastico o a quello sanitario, per considerare realta che ora
sono gestite totalmente o nella quasi totalita dagli Stati. Cio che fa la differenza
non ¢ il servizio in sé quanto piuttosto cid che Gesu afferma di Maria, Lei “ha
scelto la parte migliore, che non le sara tolta” (Lc 10,42); un servizio che ha come
elemento “propulsore”, come “cuore” 1’incontro con il Signore. Sono, quindi, le
modalita con le quali si vive un servizio che cambiano il volto del servizio.

In questa ottica possiamo chiederci come custodire la speranza da proporre
all’umanita, in questa alba nuova che ci sollecita nel ripensare i tanti servizi e le
tante presenze, oltre che ricercare altri spazi in cui esprimere il proprio carisma, se
non attraverso quella specificita che sgorga dal vivere del Signore, dall’accogliere
quella presenza (Gesu e la Sua Parola) che trasforma il fare, affaccendato e
affannato, in un servizio di carita.

Gli ambiti di servizi/ministeri potranno essere vari, modificarsi ed aggiornarsi, ma
ci0 che rende credibile una presenza sara solo ed esclusivamente quella formazione
del cuore e della vita che alla scuola della Parola e del Carisma plasma una
esistenza.

§ 2.3.1. Profumo di puro nardo

Anche I’evangelista Giovanni presenta un banchetto a casa di Marta, Maria e
Lazzaro (Gv 12,1-8).

In questo contesto non troviamo opposizioni tra Marta e Maria e neppure
rimproveri, ma un confronto deciso fra I’atteggiamento di Maria e le parole di
Giuda Iscariota.

Maria compie un’azione, unge i piedi di Gesu, — come riporta I’evangelista — che
rimanda alla sepoltura del Signore. Viene usato, per questo gesto, il profumo di
Nardo, costosissimo, che a detta di Giuda avrebbe potuto essere venduto e il denaro
dato ai poveri.

I1 confronto — forse un po' stridente — rimanda a tante scelte, spesso politiche o che
risentono di un substrato culturalmente politico, che rischiano di esaltare 1 poveri
verso i1 quali vi € una attenzione fondamentale, ma a detrimento della relazione con
il Signore.

Il rischio che possiamo rileggere nella pericope giovannea non ¢ tanto la non
attenzione ai poveri, bensi I’inversione di valori. In un certo qual modo ¢ come la
pericope lucana del servizio e dell’ascolto (cf. Lc 10,38-42).

I1 povero — in questo contesto — assume lo spazio del servizio, ma se I’attenzione
al povero non ¢ supportata dall’incontro e dal riconoscimento della centralita di
Cristo, tutto scivola in scelte positive a livello solidale, ma senza il cuore della
Carita.

L’insegnamento che nasce da questa pericope evangelica ci inserisce nel “mondo
dei poveri” verso i quali Gesu ha sempre avuto una attenzione privilegiata, nei
confronti dei quali ha speso parole ed energie, vivendo nei loro confronti
sentimenti di compassione. La chiave di volta che fa la differenza ¢ che tutto era
vissuto con la forza che gli veniva dall’incontro con il Padre.

Il povero ad ogni livello, da quello economico a quello psicologico e spirituale,
verso il quale Dio ha sempre avuto premura, ¢ il cuore dell’agire di Gesu. Le parole

10



di Giuda invece tradiscono una strumentalizzazione del povero per fini
strettamente personali.

Essere donne dell’alba ¢ riscoprire che nel servizio ¢ essenziale ricentrate
sull’attenzione al povero, non come atteggiamento strettamente sociale e neppure
strumentale e tanto meno per una gratificazione personale, ma come espressione
di vita da ridonare. Non saranno le grandi iniziative che permetteranno al povero
di recuperare il senso della vita e della dignita che ciascuno porta in sé, ma il
riconoscerlo come persona specifica che viene accolta, ascoltata e aiutata a
ricostruire una vita. Tutto trova la forza dallo “sprecare il profumo di Nardo” per
il Signore che rendera piu autentico un servizio per 1’altro, aprendo le porte di una
speranza che rinnova.

§ 2.3.2. Se tu fossi stato qui (Gv 11,21)

La pagina giovannea della ‘risurrezione di Lazzaro’ (Gv 11,4-44) ci mostra
nuovamente le sorelle Marta e Maria non in un atteggiamento di contrapposizione
bensi come donne con una fede in cammino. Sono le stesse donne dell’alba che
incontrano il Risorto; in questo contesto attraverso un dialogo di crescita. Si puo
notare che le caratteristiche di Marta e Maria sono le stesse: 1’una irrequieta e
sempre in movimento, la seconda in casa, seduta.

Ci0 che le accomuna, pero, ¢ la domanda che rivolgono a Gesu e che 1’evangelista
Giovanni riporta ponendola sulle labbra di entrambe: “Signore, se tu fossi stato
qui, mio fratello non sarebbe morto!” (Gv 11,21.32).

L’affermazione denota con chiarezza la fede — certa — ma ancora in fase di
maturazione. Potremmo dire che per Marta la fede ¢ certa e incerta
contemporaneamente. Infatti Marta afferma anche, rivolgendosi a Gesu: “Ma
anche ora so che qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concedera” (Gv
11,22). E la certezza, la fiducia che attraverso Gesu si puo ottenere, da Dio, tutto
cio che ¢ e dona vita.

Il dialogo continua sulla risurrezione per concludersi con la professione di fede di
Marta: “Si, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui che viene
nel mondo.” (Gv 11,27)

Successivamente notiamo come Marta coinvolge la sorella, attraverso un
escamotage per il quale spinge Maria ad andare da Gesu. Il racconto poi continua,
e tutti lo conosciamo.

Vorrei attirare 1’attenzione semplicemente sulle persone di Marta e Maria, sulle
domande e sugli atteggiamenti.

Prima di tutto I’affermazione: se tu fossi stato qui! E I’affermazione di tanti uomini
e donne che pur avendo fede, ancora necessitano di una realta piu grande
dimenticando che non ¢ solo la presenza fisica di Gesu che opera “miracoli” ma la
fede stessa, la certezza che la sua presenza ¢’¢ anche in una assenza fisica. Il
bisogno di concretezza, di un vedere e toccare, talvolta ha il sopravvento
sull’esperienza di fede che viene relegata a formule, ad espressioni, vere, fatte con
il cuore, ma che rischiano di essere semplicemente parole. Il bisogno della fisicita
— e talvolta di esperienze tangibili — fanno si che la fede lambisca una religiosita
che si allontana dall’incontro con il Signore collocandolo lontano dalla realta
esistenziale dell’uomo, sfociando in un “miracolismo”.

11



Cid che Gesu comunica invece ¢ la forza di una presenza-assenza che opera cose
meravigliose grazie anche alla forza della fede.

Se tu fossi stato qui! E una affermazione ipotetica quasi ad indicare che non c’era
e per questo motivo la storia ha percorso un itinerario diverso, sviando dal senso
profondo di un Dio che ¢ presente nella storia. Nel prologo di Giovanni infatti
siamo confermati che Dio ha messo la tenda in mezzo a noi. E la certezza che va a
confutare — se cosi possiamo esprimerci — I’affermazione di Marta e Maria.

La professione di fede di Marta, poi, non risponde alla domanda di Gesu riguardo
alla risurrezione, ma afferma che Gesu ¢ i1l messia che cambiera le sorti
dell’umanita. I titoli con 1 quali Marta chiama Gesu: Signore, Cristo, Figlio di Dio,
testimoniano come 1’esperienza di dialogo fra Gesu e Marta apre ad una visione
rinnovata, ad una concretizzazione di un mondo nuovo che verra con il Cristo, che
come afferma sempre 1I’evangelista Giovanni ¢ colui “che viene nel mondo” che
possiamo rileggere come un venire permanente di Cristo.

Infine lo strattagemma di Marta per provocare I’incontro fra Gesu e Maria ¢ dato
dal parlarle “di nascosto” affermando che il Maestro I’aspetta. Non ci risulta che
Gesu abbia espresso questo desiderio, ma Marta provoca I’incontro. La confidenza
riservata della sorella che apre Maria ad una novita di vita.

Marta e Maria, quindi sono [e donne dell’alba e custodi della speranza aftermando
che tutto si rinnova per la certezza che il Signore c’¢. Il dubbio del “se tu fossi stato
qui”’, non elimina il desiderio di un incontro e di un cammino, ma mostra
semplicemente un dato umano. Il dubbio rimane fino a quando non si comincia a
vedere il sorgere dell’alba, di una luce che illumina il cuore e la mente. Con questa
luce nuova il corso degli eventi cambia nella forza del convincimento di fede che
il Signore ¢ presente in ogni momento della vita e della storia. Questa necessita di
un impegno personale non fatto di parole astratte, di formule lontane dal vissuto
quotidiano, ma da una trasposizione e riproposta delle formule in scelte operative.
La rielaborazione della propria fede, che si forgia nell’incontro con il Signore
Gesu, si perfeziona in un cammino di rinnovamento, divenendo 1’alimento primo
non solo per sé stessi, ma anche per 1 fratelli e sorelle. Non ¢ il clamore della
testimonianza, ma il nascondimento del dialogo, oserei dire la riservatezza di una
proposta che apre orizzonti nuovi.

A fronte delle tante perplessita che avanzano nel fratello/sorella, espresse dal ‘se
tu fossi stato qui’, € necessario aprire ad una sintonia positiva che mostra come la
storia intrisa da questo bisogno di presenza del Signore si alimenta di dialogo e
fede vissuta, incontrandosi e scontrandosi sul terreno dell’umanita.

§ 2.4. Esaudiscila perché ci viene dietro gridando (Mt 15,23)

L’esperienza della donna cananea, straniera e quindi infedele, diviene per Gesu la
chiave di volta per mostrare ancora una volta la fede forte e la tenacia di una donna.
Proviamo a rileggere, ora, I’episodio di M¢ 15,21-28 da una altra prospettiva che
ci permette di scorgere perché questa donna possa essere considerata donna
dell’alba e al contempo custode della speranza.

La donna si presenta gridando richiedendo un “miracolo” per la figlia. La risposta
di Gesu ¢ il silenzio, mentre i discepoli — forse indispettiti dalle urla — chiedono
che Gesu intervenga. Un semplice gesto per liberarsi di un fastidio che mette anche

12



in imbarazzo. A questo punto Gesu richiama al segno dell’appartenenza al popolo
di Israele. Egli afferma di essere inviato per il suo popolo e lo spiega con una
immagine attraverso la quale sembra non voglia sprecare il suo annuncio.

Si legge infatti: “Non é bene prendere il pane dei figli e gettarlo ai cagnolini. E
vero Signore — disse la donna —, ma anche i cagnolini mangiano le briciole che
cadono dalla tavola dei loro padroni.” (Mt 15,26-27)

Potremmo chiederci come possiamo scorgere 1’albeggiare di una speranza
rinnovata?

Penso che la donna diviene — oltre che espressione di fede autentica esaltata da
Gesu — I'immagine dei tanti uomini e donne che sono lontani o che vengono
considerati lontani perché non condividono il pensiero comune o perché,
nonostante la loro fede, vivono una vita in dissonanza con determinati valori
morali e religiosi. Ancora possiamo considerare la donna cananea come i tanti
“stranieri”, i nostri fratelli migranti che cercano semplicemente un po' di pace e di
serenita. I discepoli sono I’immagine, invece, di coloro che pur di liberarsi di
alcune persone o per senso del pudore concedono a questi fratelli e sorelle risposte
immediate.

Ma dove troviamo I’alba? Dove la speranza?

Credo che si possano rintracciare nella certezza della donna che in Gesu di
Nazareth vi ¢ la salvezza, quindi nulla la ferma, niente le si pud opporre. E la forza
e il coraggio di chi cerca una luce nuova che possa concedere la gioia della vita.
A questa sete di speranza, quindi di vita, si contrappone 1’iniziale silenzio di Gesu
che richiama 1 tanti silenzi che talvolta si oppongono al bisogno dell’altro, in un
distacco “indifferente”. In secondo luogo troviamo la paura di essere esposti
pubblicamente rischiando di vedere sfregiata la propria immagine.

In positivo possiamo affermare che il silenzio indifferente si tramuta in dialogo
accogliente. E questo un dato che solo per chi ha vissuto nella luce nuova di Cristo
pud farne esperienza. Altro elemento significativo in modo speculare —
opponendosi al desiderio dei discepoli — € I’incontro fraterno con 1’altro (fratello e
sorella), la positiva condivisione di una vita.

Penso che la richiesta insistente divenga il desiderio di una nuova possibilita di
vita e chi risponde a questo offre la luce nuova di una ripartenza, forse fragile ma
che puo evolversi positivamente e con maggiore consistenza.

Essere donne dell’alba per voi, custodendo nel vostro cuore la speranza che ¢
Cristo Signore, ¢ il non rimanere sordi di fronte alle tante richieste esplicite o
implicite di aiuto nell’aspetto morale, materiale, spirituale. Ogni ambito della vita
diviene spazio e luogo per offrire una nuova opportunita.

§ 3. Io non ti dimentichero mai (Is 49,15)

Qual ¢ I’alba nuova, la speranza con la quale possiamo affrontare ogni istante della
vita, con la quale esprimere il nostro essere presenza significante e significativa?
Credo che la pagina di Isaia 49,1-16 possa esprimere completamente questa realta
che non ¢ dettata da esperienze straordinarie, ma solo dalla certezza che I’amore
di Dio ¢ tutto cio che supera le perplessita, le fatiche e i1 fallimenti umani che
talvolta demoralizzano e pongono dubbi.

«Sion ha detto: “il Signore mi ha abbandonato, il Signore mi ha dimenticato”.»

(Is 49,14)

13



Sono le domande dell’uomo, anche quello contemporaneo, spesso sono le nostre
stesse domande che rischiano di far arenare e destabilizzare il proprio cammino e
la propria testimonianza. Sono spesso le affermazioni nei momenti bui della vita
in cui ¢ faticoso e talvolta sembra impossibile scorgere, attraverso le fessure dello
scoraggiamento, tracce di una luce che sorge nonostante ogni realta o pavida
risposta dell’uomo.

La risposta di Dio, invece, ¢ forza, ¢ coraggio e implicitamente invito a non
ripiegarsi su sé stessi ma divenire donne dell’alba: “Si dimentica forse una donna
del suo bambino cosi da non commuoversi per il figlio delle sue viscere? Anche se
queste donne si dimenticassero, io invece non ti dimentichero mai. Ecco, ti ho
disegnato sulle palme delle mie mani (...)” (Is 49,15-16).

E un richiamo forte alla fiducia in Dio ma possiamo anche sentirlo quasi come una
provocazione per trasformare il nostro amore come quello di Dio che “non
dimentica”, anzi imprime — oserei dire — tatua la citta (I’umanita), quindi il volto
di ogni uomo e di ogni donna, la loro esperienza sul palmo delle mani.

Le mani: un luogo particolare del corpo che puo far pensare non solo al fatto che
le palme si vedono costantemente, ma la mano e le palme sono immagine del
lavoro/servizio, ma anche richiamo a gesti di amore e di affetto, pensiamo
semplicemente alla carezza, o anche a gesti di accoglienza come la stretta di mano.
Penso sia interessante allora rileggere questa pagina di Isaia a partire da questa
certezza di un Dio che ama appassionatamente e che chiede di essere suoi imitatori,
o meglio condividere questo stesso amore di compassione che si esplicita in un
continuo rinnovamento di se stessi, riacquistando quella fiducia che viene da Dio,
dalla comunione intima con Lui, per poter non solo affermare la novita della vita,
ma contribuire efficacemente perché la dignita dei fratelli e sorelle sia ricostituita;
perché la giustizia insieme all’accoglienza fraterna torni ad essere chiave di volta
delle relazioni; perché 1’annuncio della buona novella trovi parole autentiche e
coraggiose che edificano spazi vivibili, in cui I’accettazione dell’altro — diverso da
me per scelte, per valori, per fede, etc. — divenga umanita rinnovata dalla tenerezza
di Dio attraverso un umanesimo cristiano che si incarna nel Carisma e si esprime
in una presenza materna che ha il volto, le mani, il cuore, la fede, la progettualita
di ciascuna di voi.

14



