
 1 

Donne dell’alba, custodi di speranza 
 

fra Sergio M. Ziliani, O.S.M. 
Chioggia, 27 dicembre 2024 

 
 

 

 

§ 1. L’alba della vita nuova (Mt 28,1-10) 

La pagina di Matteo ci introduce senza grandi preamboli al senso completo del 

tema che guiderà il Capitolo generale: Donne dell’alba, custodi della speranza. 

Ma cosa significa questa espressione donne dell’alba? Come conosciamo in ogni 

lingua, gli articoli cambiano il significato di una espressione. Le donne al sepolcro 

sono le donne che nel momento dell’alba fanno una esperienza nuova, ma come 

evidenzia il tema, sono donne dell’alba perché portano con la loro persona, con la 

loro esperienza, con il loro incontro con il Risorto, con la loro scelta, quella luce 

tenue che tutto trasforma. Potremmo quasi dire che le donne dell’alba non sono 

quelle che – usando una espressione dei nostri giovani e del nostro mondo – 

spaccano, ossia propongono in modo da raggiungere un successo popolare 

qualcosa di nuovo e di affascinante, ma sono le donne che nel brulichio della luce 

nuova, con la forza della propria esperienza e scelte, offrono e propongono una 

notizia e una realtà che cambiano completamente la vita, il mondo, i modi di 

approccio alla realtà presente. 

Sono, pertanto, le donne che all’alba del giorno nuovo vivono una esperienza che 

trasforma completamente la loro vita di fede, il loro sguardo sul passato, il loro 

impegno per il futuro. 

L’ambiente che caratterizza l’alba, pur essendo in un clima di mestizia, provoca 

sconcerto e paura – sia delle donne come delle guardie – ma una paura che 

immediatamente è superata dalla novità che apre alla speranza e ad un impegno 

che rinnova pienamente la vita. 

Si legge, infatti, che appena arrivate al sepolcro di Gesù “vi fu un gran terremoto” 

(Mt 28,2) che in certo qual modo richiama la novità di vita che apre alla speranza 

di un mondo nuovo. 

È il linguaggio apocalittico, in cui si annunciano disastri di ogni genere (cf. Lc 

21,5-28), ma che in concreto sono solo lo svelamento della realizzazione delle 

promesse messianiche; un mondo nuovo nascerà, secondo le promesse dei profeti. 

Pertanto, sguardo e realtà di speranza scaturiscono da questa esperienza forte. 

In questo contesto, chiamiamolo ancora, “drammatico”, appare un angelo del 

Signore, suo messaggero, rotola la pietra che chiude il sepolcro, che chiude la 

storia che sembra finita con la morte di Gesù e, nella luce nuova, in un bagliore – 

il suo aspetto come folgore e il vestito bianco come neve – ridesta le donne dal 

torpore della sofferenza, del lutto. Le stesse parole dell’Angelo sono significative: 

“voi non abbiate paura” (Mt 28,5). Rivolgendosi alle donne invita alla pace del 

cuore, alla quiete del cuore, alla serenità difronte ad un evento stravolgente. È 

come se fosse detto di lasciare che coloro che rappresentano il “potere” (le guardie) 

abbiano paura, ma voi che avete fatto una scelta concreta, autentica di fede, non 



 2 

dovete e non potete avere paura. Voi che avete creduto e seguito il Signore Gesù, 

dovete vivere quella Speranza che siete chiamate ora ad annunciare. 

Chi segue il Signore Gesù, anche negli eventi che, all’esperienza umana sembrano 

più catastrofici, non può permettere alla paura di albergare nel proprio cuore perché 

la paura fa imboccare strade di facile percorrenza ma che spesso sono strade 

chiuse, senza uscita non conducendo alla vita. La paura apre a scelte immediate e 

precipitose che impediscono di discernere con saggezza il percorso della vita. La 

paura impedisce di vedere con lucidità oltre l’evento presente, impedendo alla 

Speranza di realizzarsi. 

Pertanto il primo aspetto che l’alba ci richiama è la prospettiva di eventi che non 

si possono controllare e decidere e neppure programmare, ma deve trovare 

l’umanità nella condizione di apertura alla novità, con un impegno e una 

prospettiva che cambia completamente la vita. 

Antidoto alla paura sono le parole dell’angelo che richiamano ad un impegno 

significativo e che permette di proiettarsi verso una nuova realtà che è fatta di 

ricerca, di constatazione, di ripartenza e di annuncio. Alle donne, infine, è affidato 

il compito di accogliere il messaggio, come afferma sempre la figura angelica: 

“Ecco, io ve l’ho detto” (Mt 28,7), quasi come se dicesse, ora la responsabilità è 

vostra. 

L’alba – con la sua luce tenue – dissipa il buio della paura attraverso la ricerca 

consapevole di una meta, di una persona. Tante possono essere le ricerche, ma chi 

si lascia guidare dal graduale alzarsi della luce, cerca senza interruzione il senso 

più profondo della vita, cerca il volto di Colui che è vita! Il tuo volto Signore io 

cerco, non nascondermi il tuo volto, afferma l’orante! 

La ricerca poi apre alla ripartenza dopo aver constatato una evidenza affinché si 

possa annunciare ciò di cui si è fatto esperienza. 

L’alba per le donne del Vangelo diviene pertanto un lavorio interiore che scuote il 

cuore e la mente, la vita e la responsabilità a realizzare e proporre concretamente 

spazi nuovi di esistenza. 

In questo percorso, reso ancora più espressivo e vero dall’incontro con il Risorto 

che le sollecita ad annunciare ai discepoli la vita nuova, scaturisce tutto l’impegno 

personale e la forza che le donne portano come prime testimoni della Vita nuova 

nel risorto. Ma quale strada percorrere nell’annuncio? 

 

§ 1.2. Fammi conoscere la strada da percorrere (Sal 143,8) 
Se il Signore affida alle donne dell’alba e all’alba di un giorno nuovo il compito di 

annunciare, nasce spontaneo l’interrogativo circa la strada da percorrere. 

Il salmista ci viene in aiuto ponendo in risalto alcuni elementi che possiamo 

cogliere come atteggiamento di un cuore aperto e pronto per la testimonianza. 

Ripercorrendo il salmo in questione, notiamo subito che il primo atteggiamento è 

una preghiera di supplica in cui la richiesta nei confronti di Dio è primariamente 

finalizzata a comprendere quali strade percorrere (Sal 143,8). 

Qui si possono inserire elementi significativi quali la memoria di ciò che il Signore 

ha operato nel passato. A tal riguardo mi piace accostare la pagina di Lc 2,19 in cui 

si afferma che Maria conservava nel suo cuore meditando. La memoria non può e 

non deve essere sterile e arida, come in un evento ormai finito nel tempo e che non 

ha influsso sul presente e tanto meno sul futuro. Tutt’altro è ciò che propone il 



 3 

salmista e ciò che vive Maria di Nazareth, ma è anche ciò che echeggia nel 

disorientamento delle donne dell’alba. 

 

“Ricordo i giorni passati, ripenso a tutte le tue azioni, medito sulle opere delle 

tue mani” (sal 143,5). 

“Maria, da parte sua, custodiva tutte queste cose, meditandole nel suo cuore.” 

(Lc 2,19). 

 

Indubbiamente le due citazioni si integrano in quanto hanno un substrato diverso, 

ma con la medesima finalità, quella del ricordare, del custodire, del meditare. 

Se per il salmista sembra che tutto si giochi nella mente, nella razionalità di una 

memoria, per Maria di Nazareth tutto si muove nel cuore. Al riguardo possiamo 

ripensare alle parole di papa Francesco: 

Il cuore è anche capace di unificare e armonizzare la propria storia 

personale, che sembra frammentata in mille pezzi, ma dove tutto può 

avere senso. Questo è ciò che il Vangelo esprime nello sguardo di 

Maria, che guardava con il cuore. Ella sapeva dialogare con le 

esperienze custodite meditandole nel suo cuore, dando loro tempo: 

rappresentandole e conservandole dentro per ricordare. (DN 19) 

In questo contesto ciò che mi appare significativo sono proprio le tre dinamiche 

che offrono un percorso affinché il cuore si prepari al nuovo e all’inaspettato. 

Ripensare/ricordare. Spesso siamo portati – soprattutto nei momenti di maggiore 

felicità – a dimenticare la storia con le sue sfumature di colore. Se vogliamo invece 

preparare il cuore, dobbiamo avere la forza e il coraggio di fermarci e fare mente 

locale sul passato, oltre che sul presente proiettato verso il futuro. 

Il passato è la Storia di Salvezza, personale e comunitaria, sociale ed ecclesiale, 

attraverso la quale Dio ha guidato gli eventi e le persone, e dobbiamo avere la 

capacità di leggere dentro questa storia. Per questo motivo, dobbiamo ricordare. 

Senza la memoria si rischia di disegnare nuovamente gli stessi schemi, le stesse 

realtà ritenendole nuove solo in apparenza. Dal canto suo la memoria insegna a 

valutare con oggettività ciò che è stato e come il Signore ha agito dentro la storia. 

Custodire è la seconda espressione che segna un cuore attento, desto. Si custodisce 

gelosamente ciò che è significativo ed importante, di valore per la vita di ciascuno 

di noi. Il cuore di Maria custodisce come in uno scrigno gli interventi di Dio nella 

sua storia di Donna e di Sposa e come questo potrà influire sulla Storia, oggi 

possiamo dire, mondiale. Quanti segreti, quante gioie e dolori, quante fatiche e 

quante realizzazioni, quanti fallimenti si custodiscono nel cuore, ma tutto affinché 

la complessità della storia divenga “educatrice” nel cammino della vita. Il 

custodire del cuore educa la persona a non fermarsi, a non scoraggiarsi, bensì a 

guardare con speranza il cammino della vita. 

Anche il meditare, parte integrante della triade educativa del cuore, insegna a non 

soccombere alla storia e neppure a fuggirla nei suoi eventi nascosti o eclatanti, 

bensì ad affrontarla coraggiosamente scrutandola nei suoi interstizi più remoti. Il 

ricordo meditato delle cose passate è dunque fonte di luce per il presente e per il 

futuro. 



 4 

Nel Vangelo, la migliore espressione di ciò che pensa un cuore sono i 

due passi di San Luca che ci dicono che Maria «custodiva (syneterei) 

tutte queste cose meditandole (symballousa) nel suo cuore» (Lc 2,19; 

cf. 2,51). Il verbo symballein (da cui “simbolo) significa ponderare, 

riunire due cose nella mente ed esaminare sé stessi, riflettere, dialogare 

con sé stessi. In Lc 2,51 dieterei significa “conservava con cura”, e ciò 

che lei custodiva non era solo “la scena” che vedeva, ma anche ciò che 

non capiva ancora tuttavia rimaneva presente e vivo nell’attesa di 

mettere tutto insieme. (DN 19) 

Il cuore si prepara, ci ricorda sempre il salmista, se si è disposti ad accogliere la 

risposta del Signore, se ci si pone nella ricerca del volto del Signore (Sal 143,7). 

Non si subisce passivamente e non si attende l’evolversi del mistero, ma si cerca 

con tutto il cuore, con tutta la vita, la risposta di Dio, “ascoltandolo” e cercando di 

scorgere il suo volto, in me, nei fratelli/sorelle, nella storia, nel mondo, nella 

Chiesa. Dio parla e si manifesta non secondo le mie categorie strutturali e 

teologiche che mi danno sicurezza, bensì chiede uno sforzo affinché si affini 

l’udito e la vista del cuore. 

Questo ci permette di affermare con papa Francesco che il nucleo di ogni essere 

umano, il suo centro più intimo, non è il nucleo dell’anima ma dell’intera persona 

nella sua identità unica, che è di anima e corpo. Tutto è unificato nel cuore, che 

può essere la sede dell’amore con tutte le sue componenti spirituali, psichiche e 

anche fisiche. (DN 21) 

Per questo motivo siamo chiamati a fidarci e affidarci al Signore per poter 

percepire, sentire, vivere il Suo Amore in noi. 

Da qui scaturisce la grande richiesta che segna il cammino di un cuore pronto a 

discernere in quanto disposto ad accogliere la strada proposta dal Signore. “Fammi 

conoscere la strada da percorrere, perché a te s’innalza l’anima mia. (….) 

Insegnami a fare la tua volontà perché sei tu il mio Dio. Il tuo spirito buono mi 

guidi in terra piana.” (Sal 143,8.10) 

La libertà del cuore si trasforma in fiducia piena nelle indicazioni che il Signore 

offre al cammino di ciascuno. La libertà interiore è dunque quel passaggio 

necessario affinché non si pongano barriere di nessun genere, piuttosto invece si 

realizzi la consapevolezza responsabile di volere e di decidere secondo il cuore di 

Dio. Le donne dell’alba rendono concreta questa stessa consapevolezza certe che 

potranno, dovranno e saranno in grado di dire una parola di novità se la Sapienza 

entrerà nella loro essenza di donne e donne di fede. 

 

§ 1.3. “La sapienza entrerà nel tuo cuore …” (Prv 2,10) 
Alcuni interrogativi possono rimbalzare in questo cammino, a partire 

dall’affermazione del libro dei Proverbi in cui si legge che “la sapienza entrerà nel 

tuo cuore” (Prv 2,10). 

- Come può entrare la Sapienza nel cuore di ciascuno di noi? 

- Quali disposizioni dobbiamo vivere perché questo si realizzi?  

- Vogliamo che la Sapienza entri in noi? 

Alcune risposte le possiamo far emergere da Prv 2,1-10, in cui troviamo quegli 

elementi che plasmano il cuore dell’uomo e della donna. Non sono novità, ma un 

richiamo permanente a ciò che dovremmo vivere come cristiani e consacrati. 



 5 

Il primo richiamo è un invito ad accogliere le parole del Signore. Ogni giorno 

proclamiamo la Parola del Signore, in diversi momenti, e quante volte forse 

parlando con qualcuno offriamo indicazioni a partire dalla Parola di Dio. Ciò non 

basta ci ricorda l’autore sacro. Dobbiamo invece accogliere la Parola ossia non 

solo sentirla con le orecchie, ma farla entrare, penetrare nella nostra vita affinché 

scorra nelle nostre vene, divenga il DNA della nostra esistenza. Questo non è un 

invito a uno spiritualismo astratto, bensì a scorgere nella Parola del Signore quella 

vita e quella vitalità che forma la coscienza personale e comunitaria. Ascolto 

profondo e accoglienza piena delle parole del Signore sono pertanto il primo passo 

affinché si possano elaborare scelte coraggiose e coerenti con la volontà di Dio. 

Tutto questo rischia di essere effimero se non diventa un custodire i precetti del 

Signore. In questo modo potremmo quasi affermare che i precetti del Signore 

accolti, custoditi e vissuti divengono la norma normante, i capisaldi affinché la vita 

di ogni uomo/donna cresca nel solco della sapienza. I precetti accolti non sono 

dettati semplicemente da un fare o non fare una determinata azione (le norme), ma 

sarà quella scelta morale che alla scuola della Parola forma l’individuo nella sua 

interiorità e lo sostiene nelle sue scelte concrete. 

Affinché queste colonne portanti siano maggiormente solide, è necessario – ricorda 

l’autore sacro – invocare l’intelligenza e rivolgere la voce alla prudenza (cfr. Prv 

2,3). 

L’impegno dell’uomo nell’invocare l’intelligenza e volgersi alla prudenza, 

sostiene il percorso nell’ottenere quella sapienza non come sforzo umano, bensì 

come dono gratuito di Dio verso la felicità e come segno della sua assistenza. 

L’umanità, ognuno personalmente, dovrà essere in continua ricerca, come si 

ricercano i beni materiali, come ci s’impegna nella realizzazione di un progetto 

quale opera della nostra mente, dei nostri sogni e dei nostri talenti, ma in un 

versante che ci vedrà collaboratori e non artefici della sapienza, bensì fruitori di 

un dono ricevuto gratuitamente da Dio. 

L’atteggiamento dell’uomo/donna dovrà essere pertanto improntato a rettitudine 

morale (nel senso ampio del termine) e spirituale, quindi scevro da egoismo ed 

egocentrismo, come anche dal desiderio di supremazia, di governabilità o di 

strumentalizzazione delle proprie capacità per un fine personale e/o comunitario.  

Il percorso necessita poi il porre con prudenza e con libertà del cuore ogni 

riflessione e prospettiva, come bene soggettivo, consapevole che Dio infonde nel 

cuore di ciascuno la capacità di un giudizio equo e proteso alla ricerca di quel bene, 

che approderà alla conoscenza di Dio (cfr. Prv 2,5). 

Un itinerario complesso – nella sua definizione teorica – che invece trova nella 

semplicità e nell’umiltà della vita di fede quel percorso che ogni giorno è sforzo 

costante a ricercare e accogliere la presenza di Dio in noi, e questo è l’impegno e 

il lavorio instancabile delle donne di un’alba nuova che sorge all’orizzonte. 

 

§ 2. Prendimi un po' d’acqua (1 Re 17,10) 

Un quadro che mi sembra importante proporre ci riporta ad una vedova in Zarepta 

di Sidone. 

La pagina del libro dei Re (cf. 1 Re 17,10-16) che racconta dell’esperienza di una 

vedova, permette di comprendere uno dei significati dell’essere donna dell’alba e 

custodi della speranza. 



 6 

Conosciamo tutti la pagina dell’incontro del profeta Elia con la vedova che ormai 

senza futuro, senza prospettive di vita, accoglie e si rende disponibile ad ospitare 

non solo il profeta ma anche ad acconsentire e a realizzare le sue richieste. 

Se leggiamo con occhio umano le parole del profeta ci possono apparire egoistiche 

a fronte di una necessità emergente ed irrinunciabile, la vita di una vedova e del 

figlio. Conosciamo bene come nella cultura del tempo vedove e orfani erano 

considerati i poveri e non contare nulla agli occhi della società. Essere vedove 

voleva dire perdere i propri diritti, ma soprattutto la possibilità di avere il 

necessario per vivere. In questo contesto la richiesta del profeta peggiora una 

condizione già grave e senza vie di uscita. 

Eppure la vedova diviene – secondo il nostro ragionamento – donna che custodisce 

la speranza in quanto vive due realtà fondamentali che spesso vengono date per 

scontato. 

L’accoglienza dell’ospite e l’affidarsi alla Parola del profeta. 

* Il primo atteggiamento che denota fede e speranza è la capacità di ospitalità in 

ogni situazione. La vedova non ha nulla e non è nulla, eppure accoglie il profeta 

Elia. 

L’accoglienza del fratello e sorella, non può e non deve essere solo una espressione 

di cui gloriarsi, o una sorta di propaganda umana, bensì una modalità di vita. 

L’ospitalità è un valore sacro che abbraccia ogni tipo di bisogno del fratello e 

sorella. Lo dimostra senza fraintendimenti la vedova di Zarepta di Sidone. È la sua 

scelta umana insieme a quella di fede che la trasforma in donna dell’alba. 

Spesso i discorsi sull’accoglienza e sull’ospitalità divengono teorie che nella 

concretezza rischiano di indebolirsi e perdere di significato apportando ogni sorta 

di motivazione – talvolta lecita – ma che fa perdere l’obiettivo della vita. Il “si, 

però” che si apre difronte al fratello e sorella che entra nella vita di ciascuno di noi 

diviene il diniego che si vorrebbe esprimere ma che per pudore, o diplomazia, si 

cerca di camuffare ed abbellire con ragionamenti logici ma spesso poco evangelici. 

La vedova del libro dei Re, è una donna libera e liberante capace di vedere nel 

fratello che si presenta bisognoso, il fratello (la persona) prima ancora del suo 

bisogno. È pur vero che risponde al bisogno di Elia, ma se non vedo 

nell’uomo/donna che mi si presenta prima di tutto un fratello/sorella, si fa della 

persona il suo bisogno, mentre il primo atto è ridare vita alla persona in quanto 

tale. Dunque l’ospitalità è restituire la centralità alla persona. Le necessità e i 

bisogni sono delle realtà a cui si potrà rispondere ma per mettere al centro l’uomo, 

la donna e non per una pacificazione della coscienza. 

** La parola del profeta Elia diviene espressione chiara del progetto di bene di 

Dio; la realizzazione delle sue promesse messianiche che, oltre che opera di Dio, 

divengono espressione dell’affidamento totale al Signore, certezza che questa 

parola si realizzerà. La risposta della vedova di Zarepta è una non risposta; è un 

silenzio obbediente; una risposta operativa. Si noti come a seguito della richiesta 

di Elia e dell’annuncio della Parola di Dio, non vi sono risposte, ma solo la scelta 

della vedova di credere alle promesse messianiche. La donna ascolta e vive la 

Parola perché ha custodito, nel suo percorso di vita e di fede la certezza che tutto 

sarà trasformato. 

Custodire la speranza, è pertanto un atto di fede profondo che permette di lasciarsi 

trasformare dalla Parola per rinnovare le proprie scelte. 



 7 

La vedova di cui si parla, diviene pertanto espressione chiara di come si possa 

declinare l’immagine della donna dell’alba. È la donna della vita nuova perché fa 

della Parola di Dio quella novità che insieme all’ospitalità realizzano la speranza. 

 

§ 2.1. Sedutosi difronte al tesoro osservava (Mc 12,41) 

Una ulteriore prospettiva ci viene proposta dalla pagina di Mc 12,38-44 in cui 

contempliamo Gesù che sta seduto difronte al tesoro del tempio e guarda la realtà 

di coloro che depositano il proprio obolo e fa notare la disparità fra molti ricchi e 

la vedova. 

Entrambe vanno al tempio, entrambe fanno le loro devozioni, entrambe depongono 

il loro denaro, ma Gesù propone una riflessione che non è contro i ricchi, bensì 

desidera evidenziare l’atteggiamento – e ritorna ancora – della vedova. 

Il ricco, si sa, può con la sua ricchezza offrire la quantità di denaro che desidera, 

sentendosi a posto con la propria coscienza; la vedova, quindi povera, può offrire 

l’essenziale della sua vita. 

È proprio questo il commento di Gesù. I ricchi hanno dato del loro superfluo, e 

potremmo aggiungere, sono tornati alla loro vita senza problemi, riprendendo il 

loro tenore di vita abituale; la vedova invece ha offerto a Dio tutto ciò che aveva 

per vivere. 

Il dono della vedova è il gesto di chi offre tutto al Signore, e non solo in beni. Ha 

messo nella semplice e povera offerta la totalità della sua vita, affermando con il 

suo gesto che l’unica sicurezza è il Signore. 

Se rileggiamo questa pagina dall’angolatura del tema del Capitolo, possiamo 

facilmente comprendere che la vedova è donna dell’alba, custode della speranza 

in quanto indica la modalità attraverso la quale incarnare il Vangelo. È donna 

dell’alba in quanto abbandona le sicurezze materiali – anche limitate – per 

appoggiarsi ad altre sicurezze che trovano il loro fondamento in Dio. 

La vedova non è la sprovveduta di turno, ma opera una scelta coraggiosa e coerente 

con la propria fede nella certezza che donando completamente la propria vita 

riceverà – possiamo affermare con le parole di Gesù – cento volte tanto. 

Ritengo che a fronte di questa pagina possiamo evidenziare due aspetti 

significativi: il valore della provvidenza e l’offerta della propria vita quale 

impegno esistenziale. 

* La provvidenza, parola tanto usata e forse abusata nella vita consacrata, talvolta 

cade in scelte opposte, dove da un lato emerge una sorta di disinteresse e 

disimpegno che viene rivestito di provvidenza; dall’altra una realtà forte che 

impara a leggere la realtà concreta con gli occhi di Dio, scoprendo i segni della 

Sua provvidenza, che non sempre è determinata da dati economici, ma anche con 

realtà concrete di vita. Merita al riguardo una riflessione soprattutto dove la 

provvidenza rischia di divenire un superficiale modo di vivere in cui si attende in 

forma “miracolistica” l’intervento di Dio. Pur nella consapevolezza che Dio 

interviene nella vita di ciascuno di noi, è importante non rimanere in una vita 

passiva, in una attesa inerme di eventi che cambiano la storia. È invece 

significativo avere la certezza dell’intervento di Dio che entrerà nella storia di 

ciascuno se ognuno responsabilmente si impegnerà. 

** Collegato a questo, troviamo pertanto il secondo aspetto che si evince dal brano 

evangelico … l’offerta della vita come dono esistenziale. 



 8 

La vedova al tempio, afferma Gesù, non mette del suo superfluo, ma tutto ciò che 

aveva, tutto quanto aveva per vivere. L’offerta della vedova si gioca – almeno così 

vorrei leggerlo – su due fronti, quello materiale (tutto quanto aveva per vivere) e 

quello esistenziale (mette tutto quello che aveva). Il primo è chiaro. Pone nel tesoro 

i suoi pochi spiccioli, i suoi beni materiali, ma il ‘tutto quello che aveva’ mi sembra 

possa esprime appieno la totalità della sua persona. Insieme ai suoi pochissimi 

beni, offre la sua esistenza che non ha più nulla di concreto con cui mantenerla. 

Questo indica la libertà interiore e di vita per poter divenire significativi. Solo con 

questa libertà che segna il distacco dai beni e dalla propria persona, si diventa il 

terreno fertile che permette di lasciarsi trasformare in “donne dell’alba”, capaci di 

annunciare la vita vera e al contempo di custodirla in virtù di questa libertà 

interiore che aiuta ad uscire dalla propria realtà e dalle proprie certezze per poter 

guardare con verità la realtà tangibile ed esistenziale nella quale si è inseriti. 

Solo chi è libero può vedere con oggettività la storia, i fratelli e le sorelle, i bisogni 

e le situazioni che necessitano di una presenza e di un dono di vita, di un gesto di 

provvidenza, di uno sguardo di speranza, di una presenza che diviene dono. 

 

§ 2.2. Chi mi ha toccato? (Lc 8,45) 

L’episodio della guarigione della donna emorroissa che si interseca con la storia 

della figlia di Giairo (cf. Lc 8,40-48) ci pone in un orizzonte di coraggio dove la 

donna si avvicina e tocca Gesù. 

Una scena che si presenta estremamente concreta ma che evidenzia aspetti 

significativi se la rileggiamo dall’ottica della donna. 

Come afferma Gesù, il primo elemento è la fede della donna che la spinge verso il 

Signore. Una fede forte che sta alla base di un gesto semplice e concreto che è 

l’avvicinarsi il più possibile a Gesù. È come se gli estremi divenissero i poli 

dell’incontro: una grande fede vissuta attraverso gesti semplici. 

Ma ciò che maggiormente deve essere evidenziato è lo stato di impurità che 

rendeva la donna inavvicinabile e intoccabile. 

Questa donna, con il gesto del toccare Gesù aiuta a fare memoria che non c’è nulla 

di impuro che non possa essere purificato dal Signore. L’alba di un mondo nuovo 

ci rimanda alla certezza che la vita deve essere offerta e restituita a ogni creatura. 

I segni dell’impurità nascono dalla cultura e questa non può determinare la vita e 

la salvezza di una persona. 

Il secondo aspetto è il tentativo di toccare Gesù. Infatti ci ricorda l’evangelista la 

donna tocca semplicemente il lembo del mantello, neppure la persona di Gesù. 

Il gesto di toccare mette in connessione, in relazione la persona con Gesù e 

permette l’evento vita, il dono della vita. Non per nulla l’evangelista afferma che 

Gesù ha sentito uscire da sé una forza che ha trasformato la vita della donna. 

Questo episodio educa a guardare “la luce dell’alba” come l’ardire e il coraggio 

di compiere gesti che possono apparire controcorrente, non allineati col pensiero 

comune (socio religioso culturale), ma è all’interno di questa realtà che si gioca la 

novità di una vita donata. 

Le donne dell’alba sono coloro che andando anche controcorrente vivono con la 

fede il coraggio di lasciarsi toccare dal fratello/sorella malati nel corpo e nello 

spirito. Sono coloro che non temono di essere giudicati da una realtà perbenista, 

ma sono consapevoli che un semplice gesto può cambiare la storia di una esistenza. 



 9 

È il realismo della storia che impone di divenire come questa donna che, al limite 

della disperazione umana, sfida ogni realtà, certa che tutto si trasforma 

nell’incontro con il Signore, che la sofferenza si tramuta in gioia di vita. 

 

San Paolo è molto realista. Sa che la vita è fatta di gioie e di dolori, che 

l’amore viene messo alla prova quando aumentano le difficoltà e la 

speranza sembra crollare davanti alla sofferenza. Eppure scrive: «Ci 

vantiamo anche nelle tribolazioni, sapendo che la tribolazione produce 

pazienza, la pazienza una virtù provata e la virtù provata la speranza» 

(Rm 5,3-4). Per l’Apostolo, la tribolazione e la sofferenza sono le 

condizioni tipiche di quanti annunciano il Vangelo in contesti di 

incomprensione e di persecuzione (cf. 2Cor 6,3-10). Ma in tali 

situazioni, attraverso il buio si scorge una luce: si scopre come a 

sorreggere l’evangelizzazione sia la forza che scaturisce dalla croce e 

dalla risurrezione di Cristo. E ciò porta a sviluppare una virtù 

strettamente imparentata con la speranza: la pazienza. (Spes non 

Confundit, 4) 

 

§ 2.3. Ti affanni e ti agiti per molte cose (Lc 10,41) 

Tre sono le pagine che descrivono l’incontro di Gesù con le sorelle Marta e Maria, 

quella presentata da Luca e quelle di Giovanni. 

Le scene presentano un luogo di familiarità e di amicizia che diviene spazio, luogo 

di vita vera. 

Nella pericope lucana (Lc 10,38-41) appare ciò che abitualmente rischia di essere 

posto in contrapposizione, soprattutto a partire dalle parole di Gesù che suonano 

come un rimprovero per un affaccendarsi di Marta e per una sorta di noncuranza 

di Maria. 

Il contesto e le parole di Gesù invece mostrano queste due sorelle e l’insegnamento 

di Gesù come la complementarietà che è necessaria per una vita rinnovata. 

L’affannarsi e l’agitarsi per le tante cose pratiche, importanti ma non principali, 

sono la contrapposizione naturale al rimanere in ascolto degli insegnamenti di 

Gesù. 

Ciò che è importante rilevare è che l’insegnamento precede il servizio. 

È questo il primo aspetto che dobbiamo sottolineare se si desidera esprimere 

appieno l’impegno della testimonianza. Il molto servizio o molto ministero di 

Marta e l’apprendimento di Maria alla scuola di Gesù vanno collocati nella giusta 

dimensione e al contempo divengono una chiave di lettura della nostra realtà 

sociale e religiosa. 

Spesso si punta sull’efficienza del servizio – importante – ma che necessita di una 

formazione previa per poter esprimere nella completezza un messaggio che supera 

il fare. 

Credo che se si desidera realizzare al meglio un ministero per noi religiosi è 

necessario ed indispensabile fermarsi per “ascoltare” cosa il Signore dice alla 

nostra vita, alla nostra comunità, alla nostra Congregazione. Rileggendo la storia 

notiamo che tanti servizi che in decenni passati erano vissuti da Congregazioni 

religiose, oggi sono ritenuti servizi sociali indispensabili per una società civile e 

laica, e quindi gestiti e garantiti dagli Stati. La domanda che dovrebbe sollecitare 



 10 

la nostra riflessione è il chiedersi quale è stata e quale è la differenza che ha segnato 

questi servizi svolti da religiose/i e dagli stati giustamente laici. Pensiamo, come 

esempio, all’ambito scolastico o a quello sanitario, per considerare realtà che ora 

sono gestite totalmente o nella quasi totalità dagli Stati. Ciò che fa la differenza 

non è il servizio in sé quanto piuttosto ciò che Gesù afferma di Maria, Lei “ha 

scelto la parte migliore, che non le sarà tolta” (Lc 10,42); un servizio che ha come 

elemento “propulsore”, come “cuore” l’incontro con il Signore. Sono, quindi, le 

modalità con le quali si vive un servizio che cambiano il volto del servizio. 

In questa ottica possiamo chiederci come custodire la speranza da proporre 

all’umanità, in questa alba nuova che ci sollecita nel ripensare i tanti servizi e le 

tante presenze, oltre che ricercare altri spazi in cui esprimere il proprio carisma, se 

non attraverso quella specificità che sgorga dal vivere del Signore, dall’accogliere 

quella presenza (Gesù e la Sua Parola) che trasforma il fare, affaccendato e 

affannato, in un servizio di carità. 

Gli ambiti di servizi/ministeri potranno essere vari, modificarsi ed aggiornarsi, ma 

ciò che rende credibile una presenza sarà solo ed esclusivamente quella formazione 

del cuore e della vita che alla scuola della Parola e del Carisma plasma una 

esistenza. 

 

§ 2.3.1. Profumo di puro nardo 

Anche l’evangelista Giovanni presenta un banchetto a casa di Marta, Maria e 

Lazzaro (Gv 12,1-8). 

In questo contesto non troviamo opposizioni tra Marta e Maria e neppure 

rimproveri, ma un confronto deciso fra l’atteggiamento di Maria e le parole di 

Giuda Iscariota. 

Maria compie un’azione, unge i piedi di Gesù, – come riporta l’evangelista – che 

rimanda alla sepoltura del Signore. Viene usato, per questo gesto, il profumo di 

Nardo, costosissimo, che a detta di Giuda avrebbe potuto essere venduto e il denaro 

dato ai poveri. 

Il confronto – forse un po' stridente – rimanda a tante scelte, spesso politiche o che 

risentono di un substrato culturalmente politico, che rischiano di esaltare i poveri 

verso i quali vi è una attenzione fondamentale, ma a detrimento della relazione con 

il Signore. 

Il rischio che possiamo rileggere nella pericope giovannea non è tanto la non 

attenzione ai poveri, bensì l’inversione di valori. In un certo qual modo è come la 

pericope lucana del servizio e dell’ascolto (cf. Lc 10,38-42). 

Il povero – in questo contesto – assume lo spazio del servizio, ma se l’attenzione 

al povero non è supportata dall’incontro e dal riconoscimento della centralità di 

Cristo, tutto scivola in scelte positive a livello solidale, ma senza il cuore della 

Carità. 

L’insegnamento che nasce da questa pericope evangelica ci inserisce nel “mondo 

dei poveri” verso i quali Gesù ha sempre avuto una attenzione privilegiata, nei 

confronti dei quali ha speso parole ed energie, vivendo nei loro confronti 

sentimenti di compassione. La chiave di volta che fa la differenza è che tutto era 

vissuto con la forza che gli veniva dall’incontro con il Padre. 

Il povero ad ogni livello, da quello economico a quello psicologico e spirituale, 

verso il quale Dio ha sempre avuto premura, è il cuore dell’agire di Gesù. Le parole 



 11 

di Giuda invece tradiscono una strumentalizzazione del povero per fini 

strettamente personali. 

Essere donne dell’alba è riscoprire che nel servizio è essenziale ricentrate 

sull’attenzione al povero, non come atteggiamento strettamente sociale e neppure 

strumentale e tanto meno per una gratificazione personale, ma come espressione 

di vita da ridonare. Non saranno le grandi iniziative che permetteranno al povero 

di recuperare il senso della vita e della dignità che ciascuno porta in sé, ma il 

riconoscerlo come persona specifica che viene accolta, ascoltata e aiutata a 

ricostruire una vita. Tutto trova la forza dallo “sprecare il profumo di Nardo” per 

il Signore che renderà più autentico un servizio per l’altro, aprendo le porte di una 

speranza che rinnova. 

 

§ 2.3.2. Se tu fossi stato qui (Gv 11,21) 

La pagina giovannea della ‘risurrezione di Lazzaro’ (Gv 11,4-44) ci mostra 

nuovamente le sorelle Marta e Maria non in un atteggiamento di contrapposizione 

bensì come donne con una fede in cammino. Sono le stesse donne dell’alba che 

incontrano il Risorto; in questo contesto attraverso un dialogo di crescita. Si può 

notare che le caratteristiche di Marta e Maria sono le stesse: l’una irrequieta e 

sempre in movimento, la seconda in casa, seduta. 

Ciò che le accomuna, però, è la domanda che rivolgono a Gesù e che l’evangelista 

Giovanni riporta ponendola sulle labbra di entrambe: “Signore, se tu fossi stato 

qui, mio fratello non sarebbe morto!” (Gv 11,21.32). 

L’affermazione denota con chiarezza la fede – certa – ma ancora in fase di 

maturazione. Potremmo dire che per Marta la fede è certa e incerta 

contemporaneamente. Infatti Marta afferma anche, rivolgendosi a Gesù: “Ma 

anche ora so che qualunque cosa tu chiederai a Dio, Dio te la concederà” (Gv 

11,22). È la certezza, la fiducia che attraverso Gesù si può ottenere, da Dio, tutto 

ciò che è e dona vita. 

Il dialogo continua sulla risurrezione per concludersi con la professione di fede di 

Marta: “Sì, o Signore, io credo che tu sei il Cristo, il Figlio di Dio, colui che viene 

nel mondo.” (Gv 11,27) 

Successivamente notiamo come Marta coinvolge la sorella, attraverso un 

escamotage per il quale spinge Maria ad andare da Gesù. Il racconto poi continua, 

e tutti lo conosciamo. 

Vorrei attirare l’attenzione semplicemente sulle persone di Marta e Maria, sulle 

domande e sugli atteggiamenti. 

Prima di tutto l’affermazione: se tu fossi stato qui! È l’affermazione di tanti uomini 

e donne che pur avendo fede, ancora necessitano di una realtà più grande 

dimenticando che non è solo la presenza fisica di Gesù che opera “miracoli” ma la 

fede stessa, la certezza che la sua presenza c’è anche in una assenza fisica. Il 

bisogno di concretezza, di un vedere e toccare, talvolta ha il sopravvento 

sull’esperienza di fede che viene relegata a formule, ad espressioni, vere, fatte con 

il cuore, ma che rischiano di essere semplicemente parole. Il bisogno della fisicità 

– e talvolta di esperienze tangibili – fanno si che la fede lambisca una religiosità 

che si allontana dall’incontro con il Signore collocandolo lontano dalla realtà 

esistenziale dell’uomo, sfociando in un “miracolismo”. 



 12 

Ciò che Gesù comunica invece è la forza di una presenza-assenza che opera cose 

meravigliose grazie anche alla forza della fede. 

Se tu fossi stato qui! È una affermazione ipotetica quasi ad indicare che non c’era 

e per questo motivo la storia ha percorso un itinerario diverso, sviando dal senso 

profondo di un Dio che è presente nella storia. Nel prologo di Giovanni infatti 

siamo confermati che Dio ha messo la tenda in mezzo a noi. È la certezza che va a 

confutare – se così possiamo esprimerci – l’affermazione di Marta e Maria. 

La professione di fede di Marta, poi, non risponde alla domanda di Gesù riguardo 

alla risurrezione, ma afferma che Gesù è il messia che cambierà le sorti 

dell’umanità. I titoli con i quali Marta chiama Gesù: Signore, Cristo, Figlio di Dio, 

testimoniano come l’esperienza di dialogo fra Gesù e Marta apre ad una visione 

rinnovata, ad una concretizzazione di un mondo nuovo che verrà con il Cristo, che 

come afferma sempre l’evangelista Giovanni è colui “che viene nel mondo” che 

possiamo rileggere come un venire permanente di Cristo. 

Infine lo strattagemma di Marta per provocare l’incontro fra Gesù e Maria è dato 

dal parlarle “di nascosto” affermando che il Maestro l’aspetta. Non ci risulta che 

Gesù abbia espresso questo desiderio, ma Marta provoca l’incontro. La confidenza 

riservata della sorella che apre Maria ad una novità di vita. 

 

Marta e Maria, quindi sono le donne dell’alba e custodi della speranza affermando 

che tutto si rinnova per la certezza che il Signore c’è. Il dubbio del “se tu fossi stato 

qui”, non elimina il desiderio di un incontro e di un cammino, ma mostra 

semplicemente un dato umano. Il dubbio rimane fino a quando non si comincia a 

vedere il sorgere dell’alba, di una luce che illumina il cuore e la mente. Con questa 

luce nuova il corso degli eventi cambia nella forza del convincimento di fede che 

il Signore è presente in ogni momento della vita e della storia. Questa necessita di 

un impegno personale non fatto di parole astratte, di formule lontane dal vissuto 

quotidiano, ma da una trasposizione e riproposta delle formule in scelte operative. 

La rielaborazione della propria fede, che si forgia nell’incontro con il Signore 

Gesù, si perfeziona in un cammino di rinnovamento, divenendo l’alimento primo 

non solo per sé stessi, ma anche per i fratelli e sorelle. Non è il clamore della 

testimonianza, ma il nascondimento del dialogo, oserei dire la riservatezza di una 

proposta che apre orizzonti nuovi. 

A fronte delle tante perplessità che avanzano nel fratello/sorella, espresse dal ‘se 

tu fossi stato qui’, è necessario aprire ad una sintonia positiva che mostra come la 

storia intrisa da questo bisogno di presenza del Signore si alimenta di dialogo e 

fede vissuta, incontrandosi e scontrandosi sul terreno dell’umanità. 

 

§ 2.4. Esaudiscila perché ci viene dietro gridando (Mt 15,23) 

L’esperienza della donna cananea, straniera e quindi infedele, diviene per Gesù la 

chiave di volta per mostrare ancora una volta la fede forte e la tenacia di una donna. 

Proviamo a rileggere, ora, l’episodio di Mt 15,21-28 da una altra prospettiva che 

ci permette di scorgere perché questa donna possa essere considerata donna 

dell’alba e al contempo custode della speranza. 

La donna si presenta gridando richiedendo un “miracolo” per la figlia. La risposta 

di Gesù è il silenzio, mentre i discepoli – forse indispettiti dalle urla – chiedono 

che Gesù intervenga. Un semplice gesto per liberarsi di un fastidio che mette anche 



 13 

in imbarazzo. A questo punto Gesù richiama al segno dell’appartenenza al popolo 

di Israele. Egli afferma di essere inviato per il suo popolo e lo spiega con una 

immagine attraverso la quale sembra non voglia sprecare il suo annuncio. 

Si legge infatti: “Non è bene prendere il pane dei figli e gettarlo ai cagnolini. È 

vero Signore – disse la donna –, ma anche i cagnolini mangiano le briciole che 

cadono dalla tavola dei loro padroni.” (Mt 15,26-27) 

Potremmo chiederci come possiamo scorgere l’albeggiare di una speranza 

rinnovata? 

Penso che la donna diviene – oltre che espressione di fede autentica esaltata da 

Gesù – l’immagine dei tanti uomini e donne che sono lontani o che vengono 

considerati lontani perché non condividono il pensiero comune o perché, 

nonostante la loro fede, vivono una vita in dissonanza con determinati valori 

morali e religiosi. Ancora possiamo considerare la donna cananea come i tanti 

“stranieri”, i nostri fratelli migranti che cercano semplicemente un po' di pace e di 

serenità. I discepoli sono l’immagine, invece, di coloro che pur di liberarsi di 

alcune persone o per senso del pudore concedono a questi fratelli e sorelle risposte 

immediate. 

Ma dove troviamo l’alba? Dove la speranza? 

Credo che si possano rintracciare nella certezza della donna che in Gesù di 

Nazareth vi è la salvezza, quindi nulla la ferma, niente le si può opporre. È la forza 

e il coraggio di chi cerca una luce nuova che possa concedere la gioia della vita. 

A questa sete di speranza, quindi di vita, si contrappone l’iniziale silenzio di Gesù 

che richiama i tanti silenzi che talvolta si oppongono al bisogno dell’altro, in un 

distacco “indifferente”. In secondo luogo troviamo la paura di essere esposti 

pubblicamente rischiando di vedere sfregiata la propria immagine. 

In positivo possiamo affermare che il silenzio indifferente si tramuta in dialogo 

accogliente. È questo un dato che solo per chi ha vissuto nella luce nuova di Cristo 

può farne esperienza. Altro elemento significativo in modo speculare – 

opponendosi al desiderio dei discepoli – è l’incontro fraterno con l’altro (fratello e 

sorella), la positiva condivisione di una vita. 

Penso che la richiesta insistente divenga il desiderio di una nuova possibilità di 

vita e chi risponde a questo offre la luce nuova di una ripartenza, forse fragile ma 

che può evolversi positivamente e con maggiore consistenza. 

Essere donne dell’alba per voi, custodendo nel vostro cuore la speranza che è 

Cristo Signore, è il non rimanere sordi di fronte alle tante richieste esplicite o 

implicite di aiuto nell’aspetto morale, materiale, spirituale. Ogni ambito della vita 

diviene spazio e luogo per offrire una nuova opportunità. 

 

§ 3. Io non ti dimenticherò mai (Is 49,15) 

Qual è l’alba nuova, la speranza con la quale possiamo affrontare ogni istante della 

vita, con la quale esprimere il nostro essere presenza significante e significativa? 

Credo che la pagina di Isaia 49,1-16 possa esprimere completamente questa realtà 

che non è dettata da esperienze straordinarie, ma solo dalla certezza che l’amore 

di Dio è tutto ciò che supera le perplessità, le fatiche e i fallimenti umani che 

talvolta demoralizzano e pongono dubbi. 

«Sion ha detto: “il Signore mi ha abbandonato, il Signore mi ha dimenticato”.» 

(Is 49,14) 



 14 

Sono le domande dell’uomo, anche quello contemporaneo, spesso sono le nostre 

stesse domande che rischiano di far arenare e destabilizzare il proprio cammino e 

la propria testimonianza. Sono spesso le affermazioni nei momenti bui della vita 

in cui è faticoso e talvolta sembra impossibile scorgere, attraverso le fessure dello 

scoraggiamento, tracce di una luce che sorge nonostante ogni realtà o pavida 

risposta dell’uomo. 

La risposta di Dio, invece, è forza, è coraggio e implicitamente invito a non 

ripiegarsi su sé stessi ma divenire donne dell’alba: “Si dimentica forse una donna 

del suo bambino così da non commuoversi per il figlio delle sue viscere? Anche se 

queste donne si dimenticassero, io invece non ti dimenticherò mai. Ecco, ti ho 

disegnato sulle palme delle mie mani (…)” (Is 49,15-16). 

È un richiamo forte alla fiducia in Dio ma possiamo anche sentirlo quasi come una 

provocazione per trasformare il nostro amore come quello di Dio che “non 

dimentica”, anzi imprime – oserei dire – tatua la città (l’umanità), quindi il volto 

di ogni uomo e di ogni donna, la loro esperienza sul palmo delle mani. 

Le mani: un luogo particolare del corpo che può far pensare non solo al fatto che 

le palme si vedono costantemente, ma la mano e le palme sono immagine del 

lavoro/servizio, ma anche richiamo a gesti di amore e di affetto, pensiamo 

semplicemente alla carezza, o anche a gesti di accoglienza come la stretta di mano. 

Penso sia interessante allora rileggere questa pagina di Isaia a partire da questa 

certezza di un Dio che ama appassionatamente e che chiede di essere suoi imitatori, 

o meglio condividere questo stesso amore di compassione che si esplicita in un 

continuo rinnovamento di se stessi, riacquistando quella fiducia che viene da Dio, 

dalla comunione intima con Lui, per poter non solo affermare la novità della vita, 

ma contribuire efficacemente perché la dignità dei fratelli e sorelle sia ricostituita; 

perché la giustizia insieme all’accoglienza fraterna torni ad essere chiave di volta 

delle relazioni; perché l’annuncio della buona novella trovi parole autentiche e 

coraggiose che edificano spazi vivibili, in cui l’accettazione dell’altro – diverso da 

me per scelte, per valori, per fede, etc. – divenga umanità rinnovata dalla tenerezza 

di Dio attraverso un umanesimo cristiano che si incarna nel Carisma e si esprime 

in una presenza materna che ha il volto, le mani, il cuore, la fede, la progettualità 

di ciascuna di voi. 

 

 

 


