


3

Giuseppe Sinopoli

LA RIFORMA CAPPUCCINA IN CALABRIA
NEL  500° ANNIVERSARIO

E IL SERVO DI DIO FR. ANTONINO TRIPODI
DA REGGIO CALABRIA

(1518-2018)



4

Tutti i diritti sono riservati.

Nulla osta per la stampa
da parte dell’Ordine

padre Pietro Ammendola
Ministro Provinciale Ofmcap

Lamezia Terme, 21 febbraio 2019.

Nulla osta per la stampa
 p. Vincenzo Bertolone

Arc. Metropolita di Catanzaro-Squillace
Presidente CEC

Catanzaro, 21 febbraio 2019.

©2019 Iiriti Editore
Via del Torrione, 31/a

89124 Reggio Calabria
www.iiritieditore.com
info@iiritieditore.com

ISBN 978-88-89955-79-6



5

A lode e gloria
di Dio Uno e Trino

che ha donato
ai frati Recolletti calabresi

di rinverdire lo spirito della Regola
del Poverello d’Assisi

sotto lo sguardo tenerissimo
della Madre della Consolazione



7

PREFAZIONE 

Con questo libro fra Giuseppe Sinopoli, padre cappuc-
cino, ha voluto offrire un contributo, da storico, da religioso 
e da uomo di fede, alla celebrazione del quinto centenario 
della presenza dei cappuccini in Calabria (maggio 1518 - 
maggio 2019), indetto dal padre provinciale con lettera cir-
colare del 22 aprile 2018 indirizzata a tutti i frati, nella quale 
sottolineava come il “carisma cappuccino è una ricchezza 
ed un patrimonio spirituale inestimabile che appartiene alla 
nostra terra di Calabria”. In termini simili si era espresso an-
che il Ministro Generale dell’Ordine, che, con lettera dell’11 
febbraio dello stesso anno, aveva espresso al provinciale il 
senso di questo evento commemorativo, associandolo al de-
cimo anniversario della riunificazione delle due province di 
Cosenza e di Catanzaro-Reggio Calabria nella Provincia di 
Calabria; entrambi eventi di grazia in una regione fecondata 
fin dall’inizio dal  carisma francescano. Si dà dunque come 
scontato il fatto che il movimento cappuccino, all’interno del 
ramo dell’Osservanza, era inizialmente presente in Calabria 
ad iniziare dal 1518, dunque prima che i due fratelli marchi-
giani fra Ludovico e fra Raffaele Tenaglia da Fossombrone 
riuscissero, per interessamento della duchessa Caterina Cybo, 



8

ad ottenere da Clemente VII il riconoscimento della “Riforma 
cappuccina” con la bolla Religionis zelus del 3 luglio 1528. 

Lo scopo del libro non è tuttavia quello di indagare sulle 
origini dei cappuccini, terreno adombrato da una coltre di 
dubbi, sia per mancanza di fonti sia per il modo in cui gli 
eventi si svolsero in un contesto  religioso frammentato e 
ricco di iniziative individuali tese alla riscoperta dello spirito 
francescano originario. Anche se, di fatto, l’autore è convinto 
che, partendo da una lettura dei fatti, scevra da preconcetti, 
occorre riconoscere attendibile la versione della nascita del 
movimento in Calabria, almeno nel senso che i frati calabresi 
qualche tempo prima dei loro confratelli marchigiani, pro-
mossero e vissero quel movimento di riforma che si sarebbe 
realizzato nella famiglia cappuccina. Prima ancora che papa 
Clemente VII autorizzasse la nuova famiglia, i frati cappuc-
cini di Reggio Calabria, guidati da fra Ludovico Comi e fra 
Bernardino Molizzi, avevano già ottenuto la separazione 
dall’Osservanza, mentre a distanza di un anno da quella au-
torizzazione si sarebbero riuniti con i frati marchigiani, sicché 
nacquero le prime due provincie, le Marche e la Calabria.

Nel trattare questa materia padre Sinopoli insegna a porsi 
di fronte al passato, soprattutto nel caso di assenza di fonti o di 
documenti, con l’intelligenza di chi guarda  al bene della verità, 
per nulla godibile se ci si trincera dietro luoghi comuni o  pregiu-
dizi, meno che mai dietro campanilismi di vario genere. Inoltre 
gli sta a cuore mostrare come il carisma francescano di riforma, 
partendo dall’esempio fulgido del poverello di Assisi, a cui sono 
dedicate le prime pagine del libro, trovò in Calabria un terreno 
fecondo da cui fiorirono eccellenti figure di religiosi che seppero 
testimoniare quello spirito di povertà e di testimonianza nella 
predicazione itinerante caratteristico del loro fondatore.



9

Che quello che il lettore ha sotto gli occhi sia soprattutto 
un libro di spiritualità in cui traspare l’amore di un figlio 
di san Francesco per la sua famiglia religiosa, si evince dal 
modo in cui gli eventi sono riletti, contestualizzati e attualiz-
zati nonché dalla seconda parte dedicata alla vita del fratello 
laico Antonino Tripodi, vissuto tra il 1507 e il 1586, “primo 
discepolo del Movimento riformistico cappuccino”, il primo 
a vestire l’abito con il cappuccio quadrato nella nuova pro-
vincia di Calabria. Questa seconda parte piuttosto che essere 
una appendice alla prima parte, ne costituisce la chiave di 
lettura più consona. Nel descrivere la vita del santo fratello 
laico sulla base di quel poco tramandato dalle cronache e da 
antichi scrittori, l’autore ne tematizza gli aspetti della per-
sonalità, da cui ognuno può trarre una lezione di vita, come, 
ad esempio, quello che rendeva fra Antonino testimone della 
misericordia divina, elargitore del perdono, uomo caritate-
vole che sapeva attingere la carità dalla preghiera continua 
che per lui non era solo un rifugio ma, sull’esempio di san 
Francesco, una costante della sua vita, tant’è vero che anche 
di lui si poteva dire che fosse “diventato preghiera vivente”. 
Quanto in lui fosse impellente la carità è dimostrato dal fatto 
che andò a trovare e ad abbracciare l’uccisore di suo fratello 
rivolgendogli parole di benevolenza e di perdono.

Un ultimo elemento per il quale al lettore risulterà istrut-
tivo leggere queste pagine: il libro di padre Giuseppe è tutto 
pervaso di un’ansia al dialogo, al confronto, al superamento 
degli steccati o dei muri. Leggendolo, pensavo che questo 
quinto centenario cade nel medesimo anno, il 2019, in cui si 
commemora lo storico incontro di san Francesco di Assisi con 
il sultano d’Egitto Al-Malik Al-Kami, mentre i crociati asse-
diavano la città di Damietta; un incontro a cui nel corso della 



10

tradizione francescana si è guardato come simbolo di pace e 
di dialogo tra le nazioni e le religioni. Francesco, incontrando 
il sultano, ha voluto lasciare ai suoi figli un esempio di aper-
tura incondizionata all’altro, di accettazione dello straniero 
per quello che è, portatore di valori, intrinsecamente legati 
all’umanità, all’essere creatura di Dio e oggetto dell’amore 
del Padre. 

Quest’insegnamento del Santo di Assisi vale oggi, non 
solo per la famiglia francescana nei vari rami  in cui è costi-
tuita, bensì per tutta la Chiesa. Non per nulla Papa France-
sco, scegliendo come nome quello del Poverello di Assisi, ha 
voluto incarnare nella sua persona il messaggio di un ritorno 
alle origini, oserei dire, all’evangelo, alla pace, al dialogo, alla 
povertà, alla testimonianza, alla predicazione del vangelo sine 
glossa, per una Chiesa come è definita in uscita che va alla 
ricerca dell’altro e per l’altro si fa tramite della misericordia 
divina.

Per concludere, il libro, pur mirando a far conoscere uno 
spaccato di vita dei primi cappuccini in Calabria, è rivolto 
a quanti sono attratti dalla bellezza dell’evangelo incarnato 
nel carisma di san Francesco di Assisi. Con il suo stile dotto 
e in alcuni passaggi anche accattivante e provocatorio, padre 
Giuseppe in questa sua pubblicazione, ultima di una lunga e 
rinomata serie, è inoltre riuscito a trasmettere l’amore per la 
famiglia francescana tutta, al di là dei particolarismi e delle 
tensioni spesso alimentate da una forzata lettura del passato. 

          Don Vincenzo Lopasso
    (Ordine Francescano Secolare)



11

PREMESSA 

Avventurarsi in contesti esperienziali, complessi e per certi 
aspetti ancora da intercettare e decodificare fin dalle iniziali 
pulsioni e coglierne il confronto illuminato con il perenne ri-
generare delle sfide dei tempi, come quello di un Movimento 
di Riforma Cappuccina, è arduo e insieme rischioso, perché 
costituisce sempre una terra sacra e bisogna, pertanto, togliersi 
i calzari prima di menare qualche passo.

Sono secoli, ormai, che tale Movimento riformistico chia-
ma allo studio di approfondimento e al confronto, suscitando 
interrogativi e risposte non solo dal punto di vista storico, ma 
anche e soprattutto dal punto di vista istituzionale e profetico.

Sono maturati eccellenti elementi molto utili alla rico-
struzione e al restauro del fenomeno identitario che lo Spirito 
Santo ha effuso nella vita di uomini desiderosi di riqualificare 
la loro adesione a Cristo povero, casto e obbediente, contri-
buendo, nonostante limiti e fragilità, all’esigenza vitale del 
ritorno allo spirito originario e fedele del padre Fondatore, re-
cuperando orme e aneliti innovatori e rinnovatori in tempi in 
cui la Chiesa soffriva ferite laceranti, con inevitabili riflessi 
sulla società e sulle formazioni laicali e religiose.

Anche in terra di Calabria la Chiesa mostrava le piaghe 



12

della crocifissione, decretata da progressivo lassismo e da pri-
vilegi che adombravano le più sane aspirazioni dell’anima.

Molti uomini appartenenti agli Ordini e Congregazioni 
religiosi hanno importato, forse per un errato adattamento ai 
tempi, le provocazioni del secolo, finendo col diventare com-
plici e promotori.

A contrastare tale triste andazzo, lo Spirito Santo instillò 
nel cuore di alcune persone ferventi ardori di purificazione e 
di rinnovamento. Tra queste, nella nostra Terra di Calabria, si 
annoverano, come coraggiosi pionieri, padre Ludovico Comi 
e Bernardino Molizzi, a cui presto si unirono altri religiosi 
appartenenti alla famiglia degli Osservanti.

Il percorso verso l’autonomia istituzionale non fu per 
niente facile, ma i protagonisti, postosi sotto la protezione 
della Madre di Dio, non gettarono mai le armi, anche quando, 
inseguiti dai persecutori, furono costretti a riparare sui monti, 
come si evince dalle fonti documentali.

Tra queste anime, desiderose di maggiore perfezione, si 
annovera frate Antonino Tripodi da Reggio Calabria: il primo 
professo della Riforma Cappuccina.

Egli seppe coltivare, con disarmante umiltà e zelante 
esemplarità, il nuovo seme che la provvidenza aveva piantato 
nel suo cuore, facendolo crescere e produrre frutti prelibati di 
santità e di profetica rigenerazione, risultando così, nonostan-
te fosse un semplice fratello non chierico, un gigante nella 
professione della fede, nella diaconia taumaturgica della cari-
tà e nella fiduciosa certezza della speranza. Tutte evangeliche, 
come l’intera sua esistenza.

Un luminoso esempio, il suo, da accogliere e col quale 
confrontarsi quotidianamente.

       L’Autore



13

I
UN APPASSIONATO PELLEGRINAGGIO

1. Nel segno dei tempi

Fare memoria di avvenimenti storici non è essenzialmente 
un’attività intellettuale o una celebrazione di anniversario, 
sia pure pluricentenario, che si focalizza come un grande 
evento, quasi fosse un fiore all’occhiello contornato, a volte, 
da quell’alone spirituale, accreditato dalla ricerca religiosa-
culturale non immune dall’influenza di un vanitoso e sterile 
campanilismo incastonato nel piattume esibizionista del fine 
a se stesso; ma è anzitutto e soprattutto un appassionante 
pellegrinaggio verso le fonti genuine delle proprie origini per 
sentire quell’afflato e quel profumo imbevuti di umile e sa-
piente appartenenza che determina, poi, una propria identità, 
la cui limpidezza carismatica e consacratoria sgorga a fiotti 
dalla sorgente dei consigli evangelici.

Ripercorrendo le orme di un sì mirabile pellegrinaggio, 
notiamo che “fin dai primi tempi della Chiesa - così nella 
Perfectae Caritatis - vi furono uomini e donne che per mez-
zo della pratica dei consigli evangelici vollero seguire Cristo 
con maggiore libertà ed imitarlo più da vicino, e condusse-



14

ro, ciascuno a loro modo, una vita consacrata a Dio. Molti 
di essi, sotto l’impulso dello Spirito Santo, vissero una vita 
solitaria o fondarono famiglie religiose che la Chiesa con la 
sua autorità volentieri accolse ed approvò. Cosicché per di-
segno divino si sviluppò una meravigliosa varietà di comu-
nità religiose, che molto ha contribuito a far sì che la Chiesa 
non solo sia atta ad ogni opera buona e preparata al suo mi-
nistero per l’edificazione del corpo di Cristo (cfr. Ef 4,12), 
ma attraverso la varietà dei doni dei suoi figli appaia altresì 
come una sposa adornata per il suo sposo (cfr. Ap 21,2), e 
per mezzo di essa si manifesti la multiforme sapienza di Dio 
(cfr. Ef 3,10)”1.

Ogni primizia umana e spirituale in Cristo porta in sè il 
germe profetico del segno dei tempi e, quindi, dell’adatta-
mento costante alle “mutate condizioni” di essi tempi e de-
gli spazi, che necessariamente inglobano quelli relativi “alle 
necessità dell’apostolato, alle esigenze della cultura, alle cir-
costanze sociali ed economiche; e ciò dovunque, ma special-
mente nei luoghi di missione”2.

All’evoluzione temporale e spaziale non può non corri-
spondere il sapiente e doveroso adattamento, interfacciando-
si con essenziale articolazione ed equilibrata esperienzialità 
senza perdere di vista l’umiltà e la sobrietà che consentano 
di accogliere le sfide e rispondere nelle forme più puntuali 
e confacenti alle attese e alle provocazioni suscitate. Sfide e 
attese non sempre conseguenziali e non raramente conflit-
tuali determinanti crisi profonde aperte ad incomprensioni 

1 PAOLO VI, Decreto sul rinnovamento della vita religiosa (Perfectae Caritatis), in 
Enchiridium Vaticanum, Documenti ufficiali del Concilio Vaticano II, 1962.1965, 
vol. I, Bologna 1979, n. 703. 

2 PAOLO VI, Decreto sul rinnovamento della vita religiosa..., 712.



15

e lacerazioni, interiori ed esteriori, sia a livello istituziona-
le che a livello antropologico-culturale e storico, oltre che 
religioso ed etico. Ciò viene enfatizzato quando al dialogo 
viene sostituito il monologo eversivo, vanificando valori, 
nomi e volti che hanno costruito, pietra su pietra, il tempio 
della “crescita” e della “moltiplicazione”, del “trascendente” 
e dell’“immanente”, del “discernimento” e della “profezia” 
per un bene comune in evoluzione, atto a soddisfare il fabbi-
sogno di ogni popolo e nazione, razza e lingua, ceto e credo, 
nell’assoluto rispetto della cooperazione fra le istituzioni e i 
popoli, e della salvaguardia del creato.

D’altronde la filosofia della Torre di Babele non è stata 
rasa al suolo per sempre, frantumandosi in una miriade di 
pezzi. Essa continua a serpeggiare tra le foglie dell’albero 
del bene e del male, adescando l’illusione della pienezza ido-
latrica e dell’eccitante felicità di chi si lascia abbindolare dal 
canto delle sirene nel mare del presuntuoso protagonismo, 
delle apparenze e delle convenienze, lasciando piumaggi di 
schiume che s’infrangono inesorabilmente sulle pietre della 
Via Crucis.

È in questi contesti che emergono disagi e dissapori, di-
visioni ed infedeltà, lotte intestine e conflitti socio-culturali 
e spirituali, seminando disorientamento, appiattimento e, 
spesso, apostasia. Per non dire del contagioso morbo dell’as-
suefazione all’ipocrisia e alla necrosi di una fede in netta 
caduta nella giungla del relativismo e del soggettivismo.

Una giungla che ridimensiona i confini ascensionali e di-
lata quelli orizzontali, ove la mente viene irretita da una vol-
ta “celeste” ancorata all’immanente e poggiata sull’architrave 
di un habitat naturale, allestito da dimore di ideologie, filoso-
fie ed elaborazioni spirituali atte a soddisfare le inclinazioni 



16

di uno spirito teso a rasserenare l’inquietudine di un prota-
gonismo che tuteli e promuova il proprio vissuto esperien-
ziale, umano e religioso, attratto dal fascino dell’assoluto, 
vestito di personalismo libero ed autonomo. Il riferimento 
vitale non è più Dio, ma l’io con risonanze di imprevedibili 
criticità ad ogni livello e in ogni dimensione.

L’io, specie quando non è supportato da un cuore onesto 
e asettico e rivendica il primato del libero arbitrio, s’inerpi-
ca sulla montagna dell’assolutismo per conquistarvi il trono 
della referenzialità e dell’arrogante presunzione. Si crogio-
la nei suoi privilegi e si pavoneggia nei suoi poteri e nello 
“splendore” della sua immagine carnale, come fosse un dio a 
cui si deve riverenza e obbedienza. Un corpo che quasi igno-
ra l’anima, se non già profanata nella bellezza della grazia e 
della bontà divine. 

È in questo “labirinto” che si sono accasati elementi pa-
ganeggianti importando un lento ma progressivo impoveri-
mento del carisma vocazionale e ministeriale ed una gradua-
le secolarizzazione sia nell’ambito delle comunità ecclesiali, 
come popolo di Dio, che in quello istituzionale, tra cui le 
aggregazioni laicali, le congregazioni religiose, gli ordini e 
gli istituti di vita consacrata. Ciò ha determinato grosse fal-
le d’identità con ripercussioni negative sulla fedeltà e sulla 
credibilità del proprio stato e della propria missione, sia nel 
mondo laicale che nel mondo ecclesiale e relative articola-
zioni istituzionali.

Ma lo Spirito del Signore, sempre vivo ed operante, non 
può permettere che “il male” possa dilagarsi fino ad oscu-
rare il “bene”. Per cui assieme al timore di Dio semina nel 
cuore delle persone di buona volontà il desiderio di vivere 
in pienezza la Parola biblica, perenne sorgente di grazia, di 



17

santità e di rinnovamento. È la Parola di Dio che infiamma, 
rinnovandolo, il cuore e lo rivitalizza attingendo all’origi-
nale splendore carismatico-obbedienziale, sacrificio santo e 
gradito al Signore offerto sull’altare della semplicità, della 
sobrietà e della purezza.

2. Un fascio di luce nel buio della notte

Crocifisso Gesù, nei palazzi del potere sacri e profani si 
pensava, sia pure con inquietanti patemi d’animo, che la sua 
“setta” avrebbe avuto i giorni contati. Troppi problemi erano 
stati sollevati dal Messia e dal suo seguito, sconvolgendo la 
cultura fin allora dominante, e cioè: il culto delle forme e 
della preminenza del pensiero greco e romano che omaggiava 
le istituzioni pagane, “frutto di una religione sensuale e tutta 
poggiata sugl’interessi terreni”3; le tradizioni gentilizie e le 
memorie lussureggianti di letteratura, arte, pittura, scultura, 
mitologia e creazioni idolatriche, “che le famiglie trasmette-
vano, quasi avito retaggio, ai loro discendenti”4; soprattutto 
i sontuosi e grandi imperi d’oriente, d’occidente e dell’area 
mediterranea, il cui referente apicale era considerato un dio 
nell’olimpo dell’onnipotenza.

Ma il bagliore del dono dello Spirito Santo sceso sui di-
scepoli del Signore fece spalancare le porte del cuore e del 
cenacolo; e si sprigionò alto e solenne l’annuncio che quel 
Gesù che era stato crocifisso è risorto ed è costituito da Dio 

3 F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo considerato in relazione con 
la politica cogli sconvolgimenti del pensiero e con la civiltà, Napoli 189311, 58.

4 F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo..., 58.



18

Signore e Cristo5. Un fascio di luce, questo, nel buio della 
notte dei tempi e negli abissi della paura.

Alla luce di questa novella Pentecoste, al pagano carpe 
diem si contrapponevano i dettami del Vangelo impronta-
ti alla bellezza della vita e dell’amore, sgorganti dal cuore 
stesso di Dio. Il culto delle forme veniva sopravanzato dalla 
liturgia della sostanza, ammantata di purezza e di perfezione. 
La sterilità degli ebbri deliri cedeva il passo alla fecondità 
del sapiente discernimento, volano di rinnovati aneliti di per-
fezione modellata dal Padre celeste. All’egoismo ruspante 
e arrogante si sostituiva l’altruismo samaritano e umile. Il 
muscoloso potere veniva neutralizzato dall’affabile servizio; 
l’ironia sorniona della supponenza dalla rispettosa e acco-
gliente onestà; l’ostentazione dello sfarzo ipocrita dall’umile 
odore della semplicità e della sobrietà; la sgargiante falsità 
imbottita di compiacimento autoreferenziale dalla serena 
verità intrisa di spirito evangelico; la ricerca frenetica di po-
polare apprezzamento dall’orante nascondimento per essere 
sacrificio vivente, santo e gradito al Signore.

Dualismi, questi, che si sono configurati e contrapposti 
come  ragnatele di “potere” in ogni formazione istituzionale, 
ad intra e ad extra, modificandone, a seconda dei luoghi e dei 
tempi, l’articolazione strutturale e la stessa funzione sociale 
con inevitabili ricadute sull’ordine relazionale, pragmatico, 
giuridico, culturale e religioso.

Il fluire e il refluire di tali vicende, specie se conflittuali 
e radicalmente avverse per costituzione e tipologia identita-
ria o semplicemente invadenti e anacronistiche, hanno com-
portato mutamenti civili e morali, originando movimenti di 

5 Cfr. At 2,36.



19

rigenerazione su dei ceppi il cui rilassamento era diventato 
cronico e piuttosto caotico, come la nebbia nel buio della 
notte. Evidentemente ciò non poteva non coinvolgere ed 
interessare anche la Chiesa, che comunque è stata sempre 
ispirata nel cementare le numerose etnie e a cercare di pro-
muovere principi ed orientamenti culturali e morali al fine di 
porre in crisi e possibilmente far convergere gli sforzi del-
le persone di buona volontà per arginare lo sgretolamento 
dell’unità e neutralizzare le diversità anche nel mondo socio-
politico-militare corrente, internazionale e nazionale6.

Non bisogna dimenticare le fratture tra la Chiesa latina 
e la Chiesa d’oriente7, cioè tra la Chiesa di Roma e quella 
di Costantinopoli, ritenendo ognuna di essere nella perfetta 
ortodossia e pertanto nel diritto di riconoscersi come l’una, 
santa, cattolica ed apostolica8.

Come non bisogna ignorare le prese di posizione alta-
mente ostili sfociate in strategie fortemente offensive fra la 
religione cattolica e quella musulmana; e il disegno politico-
religioso di conquistare e di custodia9 da parte della prima, 

6 Cfr. V. GAMBOSO, Antonio di Padova. Vita e spiritualità, Padova 1995, 20-21.
7 Il Grande Scisma, comunemente detto Scisma d’Oriente, perché avvenuto in Co-

stantinopoli nel 1054, anche se agli orientali sembra più congeniale indicarlo con i 
termini Scisma dei Latini. La rottura dell’unità della Chiesa universale ebbe il via 
con la scomunica di Leone IX al Patriarca Michele I Cerulario, che, a sua volta, 
rispose con altra scomunica o anatema.

8 C. ALZATI, La chiesa ortodossa, in G. FILORAMO (a cura di), Cristianesimo, 
Roma-Bari 2007, 457-521.

9 Cfr. A. MOROSINI, Le Imprese e spedizioni di Terra Santa, e l’acquisto fatto 
dell’imperio di Costantinopoli dalla Republica di Venezia, Venezia 1627; Eluci-
datio Terrae Sanctae historica, theologica moralis; in qua pleraque ad veterem 
et praesentem eiusdem Terrae statum spectantia accurate explicantur, varii erro-
res refelluntur, veritas fideliter exacteque discutitur ac comprobatur… Auct. FR. 
FRANC. QUARESMIO Laudensi… Autuerpiae, B. Moret. 1639; Relation des per-
secutions que les religieux de l’Observance de St. Francois de la Famille de Terre-
Sainte ont souffert dans les Saints Lieux, depuis le commencement du mois de Juil-



20

sottomettendoli al papato, i luoghi santi nelle Terre dei sul-
tani e dei musulmani mediante le crociate10 e gli interventi 
diplomatici di alcune potenze europee11, tra le quali vanno 
ricordati quelli dei Re di Castiglia, Aragona, Francia e Sici-
lia, dei Duchi di Borgogna e Milano e le Signorie di Firenze 
e Genova.

Un’altra complessa e sofferta esperienza è da rilevare 
nella dura e lunga lotta contro i catari12, movimento ereticale 

let de l’année 1698 jusqu’au commencentent du mois d’Avril de la presente année 
1699. Faite par Mr. de… Chevalier de l’Ordre de SS. Jean de Jerusalem; Bullarium 
peculiare Terrae Sanctae, ex quatuor supra sexaginta Bullis Apostolicis, nonnul-
lisque aliis litteris a S. Sede et Sacra de Propag. Fide Congregatione in favorem 
Superiorum, Fratrum et Commiss. T. S. variis temporibus emanatis, a SS. Dno. N. 
Benedicto Papa XIII approbatis, confirmatis atque perpetuo firmitatis robore inno-
vatis et munitis, a moderno Commiss. Genli. T. S. in Romana Curia coordinatum, 
Romae 1727; I. DE PRAZERES, Copia fedele delle relazioni spedite a Roma dalla 
Custodia di Terra Santa, Lisbona, Manescal 1750; Compendio Cronologico delle 
cose memorabili accadute in T. S. incominciando dall’anno 1765; per mandamento 
del R. P. Francesco Saverio di Malta Min. Oss. Cust. di T. S., raccolte fedelmente 
dal P. Francesco di Stazzema dell’Oss. Rif. Prov. di Toscana, 1837; La Devastazio-
ne del Santuario della Natività di N. S. G. C. in Betlemme fatta da’ Greci Scismatici 
il 25 Aprile 1873 (estratto dall’Osservatore Romano n. 111); Statuta et Decreta 
quibus Terrae Sanctae Custodia regitur, a P. Fr. Aurelio Briante M. O. (Cust. T. S.), 
cum originalibus et authenticis exemplaribus diligenter conlata, quorum quaedam 
nunc primo in lucem prodeunt, Hierosolymis 1895.

10 Cfr. F. COGNASSO, La genesi delle Crociate, Torino 1934; G. M. MONTI, L’I-
talia e le Crociate in Terra Santa, Napoli 1940; K. BIHLMEYER, H. TUECHLE, 
Storia della chiesa. Il Medioevo, vol. II,  Brescia 1969, 211ss; F. CARDINI, Ge-
rusalemme d’oro, di rame, di luce. Pellegrini, crociati, sognatori d’Oriente fra XI 
e XV secolo, Milano 1991; F. CARDINI, Studi sulla storia e sull’idea di crociata, 
Roma 19932; A. DEMURGER, Crociate e crociati nel medioevo, Milano 2010.

11 Cfr. B.Z. KEDAR, Crociate e missione. L’Europa incontro all’Islam, Roma 1991; G. 
MUSCA, Il Vangelo e la Torah. Cristiani ed ebrei nella prima crociata, Bari 1999.

12 Cfr. E. MARTIN-CHABOT, La chanson de la croisade albigeoise, Parigi 1931; O. 
CAPITANI, L’eresia medievale, Bologna 1971; O. CAPITANI, Medioevo eretica-
le, Bologna 1983; A. BRENON, I Catari, storia e destino dei veri credenti, Firen-
ze 1990; L. PAOLINI, L’albero selvatico. Eretici del Medioevo, Milano 1993; M. 
MESCHINI, Innocenzo III e il negotium pacis et fidei in Linguadoca, Roma 2007; 
M. ROQUEBERT, I catari e il Graal. Il mistero di una grande leggenda e l’eresia 
albigese, Cinisello Balsamo 2007; D. DOMENICO, Il tempo interrotto. Breve sto-
ria dei catari in Occidente, Bari 2009; P. LOPANE, I Catari. Dai roghi di Colonia 



21

diffusosi in Europa tra il XII e il XIV secolo. Si ricorre an-
che all’inquisizione per fermare il fenomeno dei “movimen-
ti ereticali, che non si limitavano a propugnare deviazioni 
di contenuto esclusivamente teologico – contrastati fino ad 
allora sul piano dottrinale e solo con mezzi spirituali -, ma 
insidiavano mortalmente la società civile.

La ferma riprovazione dei civili contro le vessazioni de-
gli eretici costringe le autorità ecclesiastiche a intervenire, 
anzitutto per controllare e per frenare una reazione nata dal 
popolo e gestita, non sempre con il necessario discernimen-
to, dai tribunali laici, che si illudevano di risolvere il proble-
ma inviando con disinvoltura gli eretici al rogo”13.

“Se l’imputato, reiteratamente torturato, non confessa-
va, era in generale assolto, almeno dalle accuse più gravi. 
Le condanne variavano dalla semplice imposizione di una 
formula di abiura, all’imposizione di croci (l’eretico doveva 
cucirsi delle croci colorate sul vestito), all’obbligo di pelle-
grinaggi o servizi militari in Terrasanta, alla prigionia, fino 
al carcere perpetuo o alla consegna secolare (per gli eretici 
recidivi).

Molto spesso alle penitenze elencate si aggiungevano 
pene pecuniarie sino alla confisca totale dei beni, il che fu 
causa di gravi abusi”14.

Nell’era feudale, “l’apparato gerarchico, costituito dal 
collegio episcopale unito al papa, veniva eletto non più dal-
la «base» (clero e popolo delle singole diocesi), bensì dai 

all’eccidio di Montségur, Roma 2011.
13 F. PAPPALARDO, L’inquisizione medioevale, in alleanzacattolica.org/linquisizio-

ne-medioevale-2/.
14 http://www.treccani.it/enciclopedia/inquisizione/; cfr. S. VENCO, L’inquisizione me-

dievale, in http://www.lamescaligere.eu/linquisizione-medievale/, 3 novembre 2015.



22

governanti laici, l’imperatore cioè, i sovrani, i feudatari, a 
seconda degli usi e costumi sanciti da una tradizione ormai 
plurisecolare. E non si trattava, naturalmente, di personaggi 
religiosamente eccelsi. Gli operatori pastorali (parroci, cu-
rati e cappellani non provenivano da un «seminario» che ne 
curasse la formazione in scienze sacre e compisse un’attenta 
selezione. Erano creature di modesto livello, e la loro scelta 
e cooptazione erano riservate allo zelo dei singoli parroci. 
Un «basso clero», esuberante dal lato numerico, quanto sca-
dente come cultura e come tenore morale”15.

Una panoramica, sia pure parzialmente tratteggiata, che 
denotava preoccupante crisi d’identità vocazionale e mini-
steriale, con carenze formative umano-spirituali e povertà 
teologico-culturali tali da svincolare approssimazioni di re-
sponsabilità soprattutto nell’ambito della chiesa, inficiando 
a volte in modo rilevante la necessaria credibilità pastorale 
e missionaria.

3. “Va e ristaura la casa mia”

A contrastare il lento decadimento della vita di fede, dei 
valori morali e dei codici deontologici lo Spirito Santo su-
scitò uomini e donne il cui carisma ebbe nell’animo popolare 
un influsso notevole di simpatia e di edificazione.

Alimentati dalla mensa della Parola e dell’Eucaristia; 
corroborati dall’ardente orazione mentale e vocale, dal-
la premurosa abnegazione e dall’affabile umiltà; arricchiti 
dalla zelante penitenza e dalla sobria povertà, essi si fecero 

15 V. GAMBOSO, Antonio di Padova..., 26-27.



23

sacramento discepolare di amore a Dio e alla Chiesa, dive-
nendo modello di vita gratuita ed esemplare all’ombra di 
regole monastiche, sia prediligendo una nuova fuga mundi16 
del cenobitismo essenzialmente eremitico17 in forme libere 
ed individuali, sia costituendosi in Ordini e Congregazioni 
comunitari, nonché movimenti ascetici, propugnanti “fre-
miti di rinnovamento evangelico oltre che di intense attese 
escatologiche”18.

Furono inizialmente gli Ordini mendicanti (Domenica-
ni, Frati Minori, Carmelitani19, Eremitani di S. Agostino20, 
Servi di Maria etc.), ognuno secondo la propria peculiari-
tà, a segnalarsi, nonostante incresciose traversie, utili per la 
Chiesa e per la società non solo nell’evangelizzazione, nella 

16 Cfr. I. TURINA, I nuovi eremiti. La «fuga mundi» nell’Italia di oggi, Milano 2007.
17 B. VAN LUIJK, Bullarium Ordinis Eremitarum S. Augustini. Periodus formationis 

1187-1256, Würzburg 1929; A. LUBIN, Orbis Augustinianus, conventum Ordinis 
Eremitarum S. Augustini chronografica et topographica descriptio, Paris 1659; L’e-
remitismo in Occidente nei secoli XI e XII. Atti della seconda settimana internaziona-
le di studio, Mendola, 30 agosto-6 settembre 1962, Milano 1965; E. L. ROMANO, 
Una spiritualità del deserto. Il progetto di vita degli eremiti di Bethlehem, San Paolo, 
Cinisello Balsamo 2000; A. VAUCHEZ (ed.), Ermites de France et d’Italie (XIe-XVe 
siècles). Actes du colloque organisé par l’École française de Rome à la Certosa di 
Pontignano (5-7 mai 2000) avec le patronage de l’Université de Sienne (Collection 
de l’École française de Rome 313), École française de Rome, Rome 2003.

18 M. DELL’OMO, Eremitismo, in http://www.storiadellachiesa.it/glossary/eremiti-
smo-e-la-chiesa-in-italia/.

19 Cfr. BATTISTA DE CATHANEIS, O. Carm., (a cura), Speculum Ordinis Carmeli-
tarum, noviter impressum, Venetiis 1507; Bullarium carmelitanum, edd. E. MONSI-
GNANO et J. A. XIMENEZ, O. Carm., 4 voll, 1715-1718; I. B. LEZANA, O. Carm., 
Annales sacri et eliani Ordinis B.mae Virginis Mariae de Monte Carmeli, 4 voll., 
Romae 1645-56; L. SAGGI, Storia dell’Ordine Carmelitano (pro manuscripto), 
Roma 1962-63; http://www.ocarm.org/it/; http://www.ilcarmelo.it/index.php/storia/l-
ordine-dei-carmelitani-scalzi; http://www.carmelitaniscalzi.com/chi-siamo/.

20 Cfr. I. PAMPHILUS, Chron. Ord. Fr. Er. S. Augustini, Roma 1581; Bullarium ord. 
E. S. Augustini, Roma 1628; P. L. TORELLI, Secoli Agostiniani, Bologna 1659; P. 
V. MATURANA, Historia General de los Eremitanos da S. Augustin, Santiago 
del Cile 1912; http://www.historiaaugustiniana.net/ordine/1; http://www.treccani.
it/enciclopedia/agostiniani_%28Enciclopedia-Italiana%29/.



24

catechesi, nella purificazione e nel rilancio dei valori, ma 
anche nell’incentivazione della cultura, specie nelle scienze 
teologiche, della pastorale del Regno di Dio, prendendosi 
cura dei malati, dei poveri e degli emarginati, per i quali si 
facevano questuanti di carità, bussando alle porte delle case, 
e servi dei bisognosi.

Ma l’efficacia dello specifico e variegato ministero era 
dovuta alla contemplazione, all’orazione, all’esemplarità del-
la condotta esistenziale sostanziata dai consigli evangelici ed 
accompagnata dalla penitenza personale e strutturale, allo 
zelo della missionarietà e alla gioia nelle avversioni e nelle 
persecuzioni.

Enucleando l’Ordine dei Frati Minori rileviamo la sem-
plicità e l’umiltà del modus vivendi ed operandi in perfetta 
letizia e assoluta sobrietà con cui san Francesco d’Assisi 
ha voluto plasmare il carisma e la missione di coloro che 
accettavano di seguirlo sulla via della conversione e della 
grazia, cibandosi - sul modello di Maria, la donna del pe-
renne eccomi, avvocata e protettrice -  della Parola di Dio, 
Maestra e ispiratrice della Regola21, e offrendosi in totale 
dono obbedienziale al Papa, ai Vescovi ed ai Superiori22.

Volto illuminato dalla preghiera fatta carne e sangue, pie-
di in instancabile pellegrinaggio per le vie dell’umanità, tu-

21 “La regola e vita dei Frati Minori è questa: cioè osservare il santo Evangelio del 
nostro signor Gesù Cristo, vivendo in obbedienza, senza nulla di proprio, ed in ca-
stità” (La regola e la vita dei Frati Minori, Roma 1890, cap. I, 8). Cfr. pure Regola 
non bollata (1221) in Fonti Francescane..., nn. 1-4; Regola bollata (1223) in Fonti 
Francescane...,  nn. 75-76.

22 “Frate Francesco promette obbedienza e riverenza al signore Papa Onorio, ed ai 
suoi successori canonicamente entranti, ed alla Chiesa Romana; e gli altri Frati 
siano tenuti ad obbedire a frate Francesco ed ai suoi successori” (La regola e la vita 
dei Frati Minori, Roma 1890, cap. I, 8). Cfr. DIONIGI DA ROSSIGLIONE, La re-
gola del Serafico P. S. Francesco spiegata ai novizi e fratelli laici nella conferenza 
settimanale, Alessandria 1934, 8,15.



25

mefatta dal peccato e dalla corruzione, e mani colme della 
provvidenza divina, il poverello d’Assisi si erge, a tutt’oggi, a 
restauratore della Casa del Signore ed a delizia dei lebbrosi23 
e dei poveri24 nel corpo e nello spirito, che egli abbracciava e 
baciava e poi andava “limosinando sui gradini delle chiese” 
per essi. “E questo nuovo ideale d’una vita purificata da ogni 
lezzo e turbine terreno avvaloravasi nell’animo colla preghie-
ra. Un giorno ch’egli durava da più tempo ne’ suoi fervori, 
gli parve di vedersi dinanzi agli occhi la Croce del Calvario, 
appesovi il Salvatore: a scena di tanto spasimo sentì come 
liquefarsi; e la Passione di Cristo gli si stampò sì addentro 
nelle viscere25, che più non potea fissarvi il pensiero, e non 
esser compreso da acerbo dolore. Lo trovavano vagante per 
la campagna a far libero sfogo a singhiozzi e alle lagrime. 
Se altri gli domandava la cagione di quel suo stato, rispon-

23 Scrive a proposito il Prudenzano: “La sua carità verso quei miseri infermi non ebbe 
mai limiti. Quindi lavar loro i piedi, medicarne le piaghe, ristorarli di cibo e di 
bevanda, fu sempre la più cara delle sue delizie. In mezzo alle quali prove di ca-
rità fraterna passava egli i giorni della sua nuova vita, e la cura dei lebbrosi negli 
ospedali dell’Umbria, era suo unico pensiero, e dei suoi discepoli, con quell’abne-
gazione e carità che arde nelle anime degli eroi del Cristianesimo. Così egli andava 
più afforzando in quelle virtù, che affratellandosi a sollievo dell’umana famiglia, 
conducono direttamente alla perfezione” (F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi 
e il suo secolo..., 84-85). Cfr. pure TOMMASO DA CELANO, Vita seconda di San 
Francesco d’Assisi in Fonti Francescane, Padova 1988, n. 592; BONAVENTURA 
DA BAGNOREGGIO, Leggenda maggiore in Fonti Francescane..., n. 1036.; T. 
SOMIGLI, S. Francesco d’Assisi il Rinnovatore, Roma 1928.

24 Un giorno “uscendo dalla Basilica, Francesco vide una moltitudine di poveri, che 
chiedevano a’ fedeli la elemosina. Ei corse tosto a unirsi a loro, e cangiate le sue vesti 
coi cenci del più bisognoso, si trattenne fino a sera sui gradini dell’atrio, dimandando 
la carità in francese. Un atto sì eroico fe’ prorompere la grand’anima di Bossuet in 
quelle parole d’ammirazione: «oh quanto bene comincia Francesco a far professione 
della follia della Croce, e dell’evangelica carità»” (L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco 
di Assisi [1182-1226)] Venezia 1182, 34). E il Donzelli: «Tutto dava ai poveri, fino 
gl’indumenti indispensabili alla vita, perché riteneva loro spettasse di diritto» (U. 
DONZELLI, La vita di S. Francesco d’Assisi narrata al popolo, Firenze 1926, 130).

25 U. DONZELLI, La vita di S. Francesco d’Assisi..., 136.



26

deva: «Ah! piango la Passione di Gesù Cristo mio Signore, 
e non dovrei vergognarmi di andarla a piangere per tutto il 
mondo»”26.

Egli aspirava incessantemente alle cose del cielo e si 
sentiva infuocato e rapito dalla carità di una fede operosa e 
pura, semplice e partecipata verso ogni creatura e verso il 
creato, bramando sempre più lo splendore del bene ordina-
to, universale e sacramentale, sgorgante dal santo Vangelo e 
ritraente l’immagine e somiglianza divine. Ovunque doveva 
rivelare la bellezza e il fascino armonico della creazione, di 
cui esempio è il Cantico delle Creature (vel Laudes Creatu-
rarum), noto anche come Cantico di Frate Sole27.

“Entrando egli un giorno nella chiesa di s. Damiano, 
quasi ruinante per vetustà, prostrossi dinanzi all’immagine 
del Crocifisso, e rompendo in lagrime esclamò: «O Signor 
mio Gesù Cristo, dissipate le tenebre del mio spirito, datemi 
una fede sincera, e una carità perfetta»28. E tosto udì una 

26 F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo..., 75. Il Celano, nel descri-
vere la privilegiata grazia, annota: “Da quel momento, appena gli giunsero le parole 
del Diletto, il suo animo venne meno. Più tardi, l’amore del cuore si rese palese 
mediante le piaghe del corpo” (TOMMASO DA CELANO, Vita seconda..., n. 394).

27 Composizione risalente intorno al 1224 e considerata la più antica della letteratura 
italiana. Per approfondire si propone di consultare: FRANCESCO D’ASSISI, Lau-
di e Preghiere in Fonti Francescane..., 263; V. BRANCA, Il Cantico di Frate Sole, 
Firenze 1950; K. ESSER, Gli scritti di S. Francesco d’Assisi nuova edizione critica 
e versione italiana, Grottaferrata 1976, 150ss; TOMMASO DA CELANO, Vita 
prima..., 80; Analecta Franciscana, Quaracchi 1885; Opuscola S. Patris Francisci 
Assisiensis, Quaracchi 1904; Saint François d’Assise. Documents, Paris 1968; E. 
OMER, Vie de Saint François d’Assise, Paris 1956; E. LECLERC, Le Cantique des 
créatures ou le symboles de l’union, Paris 1970.

28 Vi sono diverse versioni di questa preghiera in latino e italiano; la leggiamo tradotta 
anche in altre lingue (tedesco meridionale, tedesco settentrionale, spagnola, porto-
ghese, dalmatica, olandese), con qualche ampliamento testuale o piccole divergen-
ze (cfr. K. ESSER, Gli scritti di S. Francesco d’Assisi..., 450-458). A pagina 452 la 
preghiera è così trascritta: Sommo, glorioso Dio, / illumina le tenebre del cuore mio, 
/ e dammi fede retta, / speranza certa e carità perfetta, / saggezza e conoscimento, / 



27

voce nell’aria, che disse: «Va, o Francesco, e ristaura la casa 
mia; la casa mia, che, come vedi, rovina»29. E comechè egli 
fosse solo nella chiesa, udendo sì meravigliosa voce, fu tut-
to spaventato; ma il suo intelletto non raggiungeva ancora il 
riposto significato di tali parole30, ed egli credè di obbedire 
a quella voce, dando in uno dei dì seguenti, al prete di s. Da-
miano, per risarcirne le mura, e per mantenere un po’ d’olio 
alla lampada del Crocifisso, il danaro ricavato dalla vendita 
del suo cavallo, e di buona quantità di panni, sottratti, con 
tal disegno, dal fondaco paterno. Ma il prete, temendo lo 
sdegno del padre, non volle accettarlo. Non recesse egli  dal 
suo proponimento, e la restaurò colle limosine, che chie-
dea per le vie della città, e nelle vicine terre. Ed il fervore 
che sì lo accendeva, fatto più intenso dallo spirito di umil-
tà, lo condusse a tanto, da portare egli stesso sulle delicate 
spalle, le pietre necessarie, servendo, a modo di manovale, 

o Signore, / affinché io faccia il tuo santo e verace comandamento. Sull’autenticità 
o meno e sull’attribuzione della preghiera a san Francesco si consiglia di consul-
tare: L. WADDING, B. P. Francisci Assisiatis Opuscola. Nunc primum collecta 
tribus tomis distincta, notis et commentariis asceticis illustrata, Antverpiae 1623; 
P. SABATIER, Vie de s. François d’Assise, Paris 1894; J. AFFÓ, Canti volgari di 
S. Francesco d’Assisi, Guastalla 1777; G. V. SABATELLI, San Francesco d’Assisi. 
Gli scritti, Porziuncola 1971; K. ESSER, R. OLIGER, La tradiziòn manuscritte des 
Opuscules de saint François d’Assise. Préliminaires de l’édition critique (Subsidia 
scientifica franciscalia, 3), Rome 1972.

29 “All’udire quella voce, Francesco - così il Bagnoreggio - rimane stupito e tutto treman-
te, perché nella chiesa è solo e, percependo nel cuore la forza del linguaggio divino, 
si sente rapito fuori dai sensi” (BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda 
maggiore, in Fonti Francescane..., n. 1038); cfr. A CRISTOFANI, Storia della chiesa e 
del chiostro di San Damiano in quel di Assisi, Assisi 18822; L. BRACALONI, Storia di 
San Damiano, seconda edizione corretta, con illustrazioni, Todi 1926.

30 “Ritornato in sé, scrive il già citato Cherangé, interpretando letteralmente il comando 
del cielo, esce tosto in fretta per eseguirlo”. È evidente che il figlio di Madonna Pica 
aveva bisogno di uscire dall’empasse del momentaneo smarrimento e ritrovare la se-
rena lucidità per riprendere il cammino della purificazione e della grazia, lasciandosi 
guidare, pur non comprendendola nel genuino significato, dalla voce del Signore.



28

Francesco d’Assisi riceve le stimmate (Cod. P, f. 247v, La Franceschina, vol II, 178).

Papa Innocenzo III “vidde in visione” Francesco d’Assisi reggere e rialzare la chiesa 
di san Giovanni in Laterano (La Franceschina, vol. I, 24).



29

i muratori31. Colle limosine parimente, e col proprio lavo-
ro, ristorò la chiesa suburbana di s. Pietro32, “spinto dalla 
devozione speciale che nutriva, insieme con la fede pura e 
sincera, verso il Principe degli Apostoli”33; ed infine la sua 
prediletta Porziuncola34, “centro di pellegrinaggio celebre 

31 La chiesetta è dedicata ai santi Cosma e Damiano, due medici martiri dell’oriente. 
Comunemente viene indicata semplicemente di san Damiano. Quando vi entrò san 
Francesco, fine 1205 o inizio 1206, la trovò diroccata. Il processo del restauro si 
protrasse fino al 1207 e non venne realizzato principiando dalle fondamenta, ma 
“su di esse, lasciandone così, senza saperlo, il primato a Cristo” (TOMMASO DA 
CELANO, Vita prima di San Francesco d’Assisi in Fonti Francescane..., n. 350); 
cfr. A. CRISTOFANI, Storia della chiesa e del chiostro di San Damiano in quel di 
Assisi, Assisi 1882. 

32 Di detto sito, poco distante da Assisi, non esistono più tracce architettoniche, se 
non sulle carte storiche. Pare che il restauro ebbe inizio nel 1207 e venne portato 
a termine nei primi mesi del 1208. La chiesa omonima apparteneva al complesso 
del monastero di san Benedetto ed è localizzata nella piazza di cui porta il nome, ai 
margini del centro storico (cfr. BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggen-
da maggiore in Fonti Francescane..., n. 1047; vedi anche nota 37 a pagina 428). 

33 BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda maggiore in Fonti Francesca-
ne..., n. 1047).

34 “Troviamo - scrive il Canonici - per la prima volta il termine Porziuncola in un docu-
mento di latino corrotto del 1045 dell’Archivio di San Ruffino in Assisi: In locus qui 
dicitur allo Cerreto de Porzuncle, seu allo Cerqueto. Porziuncola è, dunque, un termi-
ne toponomastico. Da altri documenti assisani, apprendiamo che il vocabolo Porziun-
cola si estende a varie balìe; per cui il titolo di Portiuncula, pur traducendosi «piccolo 
appezzamento», o «particella di terreno», deve presentarcisi come una grossa tenuta, 
con boschi e terre lavorative, e con terre acquitrinose, di cui (almeno in parte) erano 
proprietari  i benedettini del monte Subasio; senza abitazioni, eccettuata la cappella di 
Santa Maria degli Angeli e una relativa angusta mansia (o grancia)” (L. CANONICI, 
Porziuncola, santuario, in Dizionario Francescano, Padova 1984, coll. 1335-1336). 
La Porziuncola, in seguito inglobata nella grande basilica, è dunque la minuscola 
cappella dove ebbe origine la grande famiglia religiosa di Francesco d’Assisi e dove 
lo stesso Francesco emise l’ultimo respiro terreno. Questo suggestivo Luogo sacro 
custodisce lo straordinario dono della misericordia divina, e cioé il Perdono d’Assisi 
o l’Indulgenza della Porziuncola (cfr. C. GUASTI, La basilica di Santa Maria degli 
Angeli presso Assisi, Firenze 1882; F. BARTHOLI, Tractatus de Indulgenzia S. M. de 
Portiuncula, nunc primum edidit Paul Sabatier, Paris 1900; R. POLTICCHIA, Sto-
ria documentaria della Porziuncola, S. Maria degli Angeli 1921; L. CANONICI, La 
Porziuncola e gli inizi dell’Ordine  Francescano - Ricerche storiche, S. Maria degli 
Angeli 1963, 27ss; E. GIUSTO, L. CANONICI, La Porziuncola, storia del santuario 
del «Perdono», S. Maria degli Angeli 1970). 



30

un tempo”35, “dedicata alla beatissima Vergine: una fabbrica 
antica, ma allora assolutamente trascurata e abbandonata. 
Le sue “mura screpolate servivano di rifugio ai pastori ed 
alle greggi nella cattiva stagione”36.

Quando l’uomo di Dio la vide così abbandonata, spinto 
dalla sua fervente devozione per la Regina del mondo, vi 
fissò la sua dimora, con l’intento di ripararla37, sottraendola 
finalmente all’oblio e all’incuria dell’universo umano, non-
ché alle intemperie e ai devastanti eventi naturali.

Nel mandato che il Signore affidò al figlio di Pietro Ber-
nardone sono insite importanti rivelazioni. Il “fate ciò che 
egli vi dirà” di Maria ai servi alle nozze di Cana proietta 
Francesco in una radicale e progressiva conformità cultura-
le e spirituale a Cristo.

E un giorno, esattamente il 24 febbraio 1209, mentre 
assorto ascoltava la proclamazione del Vangelo, durante 
la santa Messa celebrata da don Pietro nella chiesetta del-
la Porziuncola, Gesù gli parlò al cuore con “queste parole: 
«Andate, non portate con voi nè oro, nè argento, nè alcuna 
moneta nella vostra borsa, nè sacco, nè due vesti, nè scarpe, 
nè bastone». Esse furono - ci racconta padre Leopoldo De 
Chérangé - per lui un raggio di luce. Conobbe chiaramente 
il porto ch’ei cercava esser la vita religiosa, e la sua voca-
zione, la povertà apostolica. Tosto il suo sguardo diventò 
luminoso, e brillante il suo aspetto. «Ecco, gridò, ciò che 
io cercava, ecco lo scopo delle mie brame». In sull’istante 
medesimo getta con orrore la borsa, il calzamento, si copre 

35 L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi..., 56.
36 L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi..., 56.
37 BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda maggiore in Fonti Francesca-

ne..., n. 1048.



31

d’una tonaca grossolana di colore bigio cenerognolo, si cin-
ge i lombi con una fune, e a piedi ignudi parte alla volta di 
Assisi per predicarvi la penitenza, e conquistare le anime a 
Gesù Cristo”.38

In assoluta obbedienza, senza indugio e senza alcun pri-
vilegio, nè per sè e nè per i suoi seguaci; vestito con i “cen-
ci” della scarna povertà e della candida umiltà, fece della 
sua vita la “bisaccia della Parola di Dio” per distribuirla, 
ovunque la provvidenza l’avrebbe inviato, agli affamati di 
verità, agli assetati di tenerezza, di misericordia e di salvez-
za; e con la Sua luce illuminò i passi e il cammino di coloro 
che erano nelle tenebre dell’errore e nella notte della fede.

La preghiera, la penitenza, la carità, la semplicità nel 
servire i poveri più poveri e i malati costituivano la ricchez-
za evangelica che sostanziava il suo essere e il suo operare, 
dall’alba al tramonto.

Era, infatti, un periodo assai complesso e difficile per la 
Chiesa e per il mondo; di lacerante scollamento tra i verti-
ci e le masse popolari, generando incomprensioni, iniquità 
e malumori. Sui volti compiaciuti e arroganti dei nobili e 
di alcuni membri delle gerarchie religiose scintillavano le 
pavoneggianti ricchezze, irridendo l’onesta povertà della 
gente comune, che faceva fatica a guadagnarsi, col sudo-
re della fronte, il pane quotidiano. L’untuosa e sgargiante 
opulenza del clero, che allargava i filatteri dell’adulazione 
idolatrica, veniva pubblicamente e tenacemente contrastata 
da alcuni tacciandola di eresia perché in netta contraddizio-
ne allo spirito evangelico e al Cristo povero e alla sobrietà 
della Chiesa, al punto da giudicare e concepire quest’ultima 

38 L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi..., 57.



32

falsa e ipocrita, paragonandola perfino alla meretrice di Ba-
bilonia39.

Contribuì non poco a creare questo stato di disagio il 
condizionamento del dinamismo missionario e culturale 
dovuto alle “gravi lotte intestine e ad un conservatorismo 
troppo rigido”40, reso ancora più acuto dalle conseguenze 
della divisione tra la chiesa latina e quella greca, e dalle 
implicanze e differenze liturgiche e politiche, attribuendo 
alla chiesa latina la decadenza dalla tradizione apostolica41.

Occorreva recuperare credibilità e soprattutto autore-
volezza indispensabili per stimolare una nuova fioritura 
con apposite riforme nell’ambito ecclesiale, nell’arte, nella 
cultura e nelle scienze religiose. Soprattutto nel ministero 
dell’evangelizzazione perché risvegliasse il primato di Dio 
e il desiderio di essere fecondati dalla Parola, fonte di grazia 
e di santità, “luce che brilla in luogo oscuro finché non spun-
ti il giorno e la stella del mattino si levi nei nostri cuori”(2Pt 
1,19); pane di Verità e profezia di speranza. Rinascere allo 
splendore delle virtù e della testimonianza dell’amore, fino 
al dono della vita, conformandosi totalmente alla volontà 
del Padre che è nei cieli ed essere, così, segno visibile del 
suo Regno di pace, di giustizia e di gioia, nel rispetto im-
prescindibile della vocazione e del carisma di ognuno, servo 

39 Sull’argomento si consiglia di consultare: https://vaticanocattolico.com/meretrice-
di-babilonia/#.Wzn_8COLRhE; Is 14,1-23; 21,1-10; 46,1-2; 47,1.5 e Ger 50-51; 
G. BIGUZZI, Apocalisse. Nuova versione, introduzione e commento, Milano 2005, 
320, nota 18.

40 K. BIHLMEYER, H. TUECHLE, Storia della chiesa..., 18. 
41 Cfr. K. BIHLMEYER, H. TUECHLE, Storia della chiesa..., 121; G. P. BOGNET-

TI, Relazioni  del X Congresso internazionale di scienze storiche, Firenze 1955; P. 
IMBART DE LA TOUR, Les paroisses rurales dans l’ancienne France du VIe au 
XIe siècle, Paris 1900; P. POURRAT, La spiritualité chrétienne, 4 voll., Paris 1919-
1926; U. BERLIÈRE, L’ordre monastique des origines au XIIe siécle, Paris 1924.



33

del bene comune, e umile discepolo col grembiule sempre 
cinto ai fianchi.

Esattamente come lo furono, tra i tanti referenti di fa-
miglie religiose monastiche, Domenico di Guzmàn e Fran-
cesco d’Assisi: il primo, fondatore dell’Ordine mendicante 
dei Frati Predicatori42, chiamato a difendere l’ortodossia 
della fede, mediante la predicazione e lo studio. Esemplari 
nel vivere “la vita comune con un cuor solo ed un’anima 
sola, fedeli nell’osservanza dei consigli evangelici, fervo-
rosi nella celebrazione comune della liturgia, specialmente 
dell’Eucaristia e dell’ufficio divino, e nella orazione pri-
vata, perseveranti nella regolare osservanza”43; il secondo, 
fondatore dell’Ordine mendicante dei Frati Minori44, inviato 
ad annunciare la buona novella ai popoli, specie a quelli più 
indigenti ed emarginati, lasciando ovunque il profumo di 
Madonna povertà e la fragranza della perfetta letizia.

Colmo dello Spirito Santo e fatto preghiera vivente, 
“l’Ordine si acquistò grandissimi meriti svolgendo un’in-

42 Cfr. Bullarium Ord. Praed., Roma 1729-40; per una più ampia conoscenza di que-
sto ordine, si consiglia di consultare: P. MAMACHI, Annales Ord. Praed., Roma 
1756; P. HELYOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, e delle Con-
gregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, con le vite de’ 
loro Fondatori, e Riformatori, tomo terzo, che comprende le differenti Congrega-
zioni, ed Ordini Militari, seguaci della Regola di S. Agostino. Tradotto dal Franzese 
dal P. G. F. FONTANA, Lucca 1738, 115ss; A. PUCCETTI, L’Ordine Domenicano, 
Milano 1927; Analecta Ordinis Fratres Praedicatores, Romae 1931; A. GUARIEN-
TI, L’Ordine Domenicano in 7 secoli, Chieri 1944; A. M. D’AMATO, L’Ordine dei 
Frati Predicatori, Bologna 1955.

43 http://www.domenicani.net/page.php?id_cat=29&id_sottocat1=31&titolo=PREDI
CAZIONE.

44 Cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 
e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, con 
le vite de’ loro Fondatori, e Riformatori, tomo settimo. Parte Quinta, in cui si con-
tengono gli Ordini di S. Francesco, ed altri, Seguaci di Regole particolari. Tradotto 
dal Franzese dal P. G. F. FONTANA, Lucca 1739, 1ss; P. GRATIEN, Histoire de la 
fondation et de l’évolution de l’Ordre des Frères Mineurs au XIIIe siècle, Paris 1928. 



34

stancabile attività pastorale e apostolica per il risveglio di 
una genuina religiosità e il risanamento di molte piaghe del 
mondo cristiano.

Dopo un periodo di iniziale riserbo, che il fondatore 
stesso aveva desiderato, i Francescani si dedicarono con 
passione anche alla cura delle scienze sacre nelle università, 
e pure in questo campo ottennero dei successi considerevo-
li, superando l’ostilità del clero secolare”45. 

Il figlio di Pietro Bernardone, folgorato dalla grazia di-
vina e infiammato di zelo nell’imitazione fedele di Cristo, 
fondò altri due Ordini, che si rivelarono di straordinaria ef-
ficacia nell’opera di restauro etico, religioso e sociale, pre-
figurazione, forse, del restauro delle tre chiese, di cui ab-
biamo accennato prima: quello delle Povere Dame di santa 
Chiara46 e quello dei Fratelli e Sorelle della Penitenza47, ov-
vero del Terz’Ordine, oggi Ordine Francescano Secolare.

4. Una nuova alba nella Chiesa e nel mondo

Sulla Parola del Crocifisso Francesco era diventato “pe-
scatore di uomini” (Mt 4,19).

Riparate le strutture murarie e restituite al decoro ori-
ginario, riportato alla essenziale semplicità e umiltà, sentì 

45 K. BIHLMEYER, H. TUECHLE, Storia della chiesa..., 329. 
46 Cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 

e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite..., 
186ss.

47 Cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 
e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite..., 
221ss; G. SINOPOLI, I fratelli e le sorelle della penitenza nella fraternità cappuc-
cina di Reggio C.-Catanzaro, Chiaravalle Centrale 1987.



35

nel profondo del cuore che il Signore lo aveva chiamato ad 
una missione molto più ampia e virtuosa: rimettere la barca 
di Pietro sulla giusta rotta, liberandola dalle zavorre della 
corruzione e delle ipocrisie epuloniche; liberare il popolo 
dalla pestilenza del peccato e accenderlo di amore divino e 
umano per farlo ritornare alla “fedeltà immediata della scelta 
cristiana” nella “vastità luminosa della vocazione battesimale 
e messianica”48.

Uscire dalle mura del relativismo soggettivo ed esibi-
zionistico ed entrare nella foresta dei “lebbrosi”, dei “ladri”, 
dei “banditi”, dei “figli prodighi” e degli “apostati”, andando 
all’altra riva del lago delle fragilità ripiegate su se stesse e 
chiuse al dono della grazia, significava prendere il largo e 
gettare le reti dalla parte destra, cioè del “venite benedetti 
dal Padre mio” (Mt 25,34), invitando alla riconciliazione e 
alla carità di Dio e del prossimo, alla riappropriazione del 
“laudato sii, mio Signore” per le meraviglie che inebriavano 
gli occhi di “paradiso” ed elevano il cuore ai carismi più alti; 
significava prendere la propria croce ogni giorno e porsi alla 
sequela di Cristo, mangiando il grano dell’amore incarnato e 
bevendo il frutto della vite consacrato.

Che Francesco fosse un’apparizione del Cristo, “imitato 
da noi ed ammirato dal mondo, lo costatiamo con sicurez-
za indubitabile se osserviamo come egli raggiunse il vertice 
della santità più eccelsa, e, vivendo in mezzo agli uomini, 
imitò la purezza degli angeli, fino a diventare esempio di 
perfezione per i seguaci di Cristo.

Ci spinge ad abbracciare, con fede e pietà, questa con-
vinzione il fatto che egli ebbe dal cielo la missione di chia-

48 G. BERBENNI, Il Francescanesimo linee per un programma formativo, Bologna 
1995, 13.



36

mare gli uomini a piangere, a lamentarsi, a radersi la testa e 
a cingere il sacco, e di imprimere, col segno della croce pe-
nitenziale e con un abito fatto in forma di croce, il Tau, sulla 
fronte di coloro che gemono e piangono. Ma ci conferma, 
poi, in essa, con la sua verità incontestabile, la testimonianza 
di quel sigillo che lo rese simile al Dio vivente, cioè a Cristo 
crocifisso. Sigillo che fu impresso nel suo corpo non dall’o-
pera della natura o dall’abilità di un artefice, ma piuttosto 
dalla potenza meravigliosa dello Spirito del Dio vivo”49.

Diventato umiltà, povertà e affabilità viventi, tutto infuoca-
to dallo Spirito Santo, “cominciò, come un altro Elia, a farsi ap-
passionato predicatore della verità evangelica”50. E, “traspor-
tato in Dio” si offrì, desiderando portare più anime possibile 
all’ovile di Cristo, senza nulla risparmiare di se stesso fino a 
desiderare di venire immolato sulla croce del martirio51.

Ovunque si recava, lasciava il segno della parola annun-
ciata con la bocca e testimoniata con le opere, suscitando 
ammirazione e stupore.

“Di ogni casa Francesco - così il padre Colombano da 
Ghedi - voleva formare un tempio, di ogni famiglia un chio-
stro. Con una visione chiara e con una sicura concezione 

49 BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda maggiore..., 1022. Per me-
glio conoscere la figura e il carisma di Francesco d’Assisi cfr. O. VAN ASSEN-
DONK, Francois d’Assise, imitateur du Christ crocifie, Dieu-Homme, dans la tra-
dition franciscaine et capucine, in «Collectanea Franciscana» 52 (1982) 117-143; 
STANISLAO DA CAMPAGNOLA, L’angelo del sesto sigillo e l’«alter Christus». 
Genesi e sviluppo di due temi francescani nei secoli XIII-XIV, Roma 1971; P. MA-
GRO, Il simbolismo cristiano della Chiesa-reliquiario di s. Francesco in Assisi, 
Assisi 1993; N. MUSCAT, Francesco esemplificazione della «Theologia Crucis» 
di Bonaventura, in http://www.doctorseraphicus.it/images/annate/2005_055-077_
Muscat.pdf; F. URIBE, Il Francesco di Bonaventura. Lettura della «Leggenda 
maggiore», S. Maria degli Angeli 2003. 

50 BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda minore..., 1340. 
51 Cfr. BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda minore..., 1355. 



37

della vita cristiana additava al clero e al laicato, ai principi 
ed ai popoli, alla famiglia ed alla patria gli splendori di una 
umana civiltà”52.

Il Signore fece così brillare, servendosi di Francesco e dei 
suoi seguaci appartenenti ai tre Ordini, una nuova alba nella 
chiesa e nel mondo. “Lo rese campione, guida e araldo della 
perfezione evangelica e lo scelse come luce per i credenti, 
affinché, divenuto testimone della luce, preparasse per il Si-
gnore la via della luce e della pace nel cuore dei fedeli”53.

5. La ramificazione del Primo Ordine

I primi dodici compagni54 del figlio di Madonna Pica, 
che gli autori antichi tramandavano con il titolo di beati ad 
eccezione di Giovanni Cappella (i frati Bernardo, Pietro55, 
Egidio, Sabatino, Morico o Maurizio dell’Ordine de’ Crocife-
ri, Giovanni56, Guglielmo, Filippo, Giovanni di san Costanzo, 

52 COLOMBANO DA GHEDI, Le Tre Famiglie Francescane, Mediolani 1955, 298-299.
53 BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda maggiore..., 1020.
54 Chiamati pure “dodici discepoli, dodici operai evangelici, che formarono le co-

lonne del Francescano Edifizio, e dopo aver ripieno il mondo colla fama de’ loro 
miracoli e col profumo delle loro virtù, brillano adesso come stelle nel firmamento 
della Chiesa, e fanno splendida corona al loro Serafico Padre” (L. DE CHÉRANCÉ, 
S. Francesco di Assisi..., 60).

55 Primo Vicario Generale dell’Ordine e morì in Assisi il 1241. Il suo corpo venne 
deposto presso le reliquie di san Francesco.

56 “Soprannominato Cappella. Incaricato di distribuire a’ frati le elemosine ricevute, a 
poco a poco si affezionò a’ beni temporali, ripigliò il gusto del mondo, e perdette lo 
spirito di preghiera e di povertà. Il Serafico Padre lo avvertì del pericolo che correva 
l’anima sua, ma indarno; indarno si studiò di ricondurlo, ora con paterne esortazio-
ni, ora con acerbe riprese, sulla via dell’abnegazione; indarno gli minacciò i divini 
castighi. Giovanni non ascoltò che la sua passione: ma, conforme la predizione 
dell’uomo di Dio, pronta e terribile scoppiò la divina giustizia. Una schifosa lebbra 
coperse tutto il corpo del colpevole, tormentandolo notte e giorno. Egli non ebbe 



38

Barbaro o Barbero, Bernardo Viridante o della Vigna, Ange-
lo, Silvestro57), ponendosi alla sua sequela, si entusiasmarono 
nell’imitare il Cristo povero58, casto59 ed obbediente60. Segui-

il coraggio di sopportare questa prova, svestì il santo abito di penitenza, ritornò al 
secolo, e dandosi in preda alla disperazione, come Giuda si impiccò. Era l’anno 
1212” (L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi..., 69-70).

57 “Fu il primo sacerdote dell’Ordine, e la sua vocazione fu delle più straordinarie. 
Mentre Francesco restaurava S. Damiano, Silvestro gli aveva vendute alcune pietre, 
ma benché gli fossero state pagate, si lamentava d’aver avuto danno ne’ suoi diritti, 
profittando per ciò del momento in cui il nostro Santo presiedeva alla distribuzione 
de’ beni di Bernardo Quintavalle (1209). Francesco che aborriva i processi e le 
contestazioni, mette mano nel sacco, dove si conteneva l’oro e ne dà varie monete 
all’avido prete, dicendogli: «Questo pel pagamento che tu pretendi, di cui però non 
ti son debitore». Silvestro se ne andò, umiliato e soddisfatto. La sera riflettendo 
all’atto iniquo da lui commesso, n’ebbe rimorso, promise a Dio di risarcire la sua 
ingiustizia. Tornato da Francesco, gli chiese perdono in ginocchio e lo pregò di 
accettarlo tra i suoi compagni. «Sì, o mio figlio - gli rispose il santo fondatore - ti 
accordo di buon animo l’uno e l’altro favore»” (L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco 
di Assisi..., 88-89).

58 La povertà voluta da san Francesco era pressocchè assoluta, in quanto occorreva 
concepirla, come per es. nel vestirsi, secondo “i luoghi, i tempi, e i paesi freddi” 
(RnB 4,2:87). E comunque - a differenza della concezione di povertà vigente nei 
gruppi e movimenti religiosi intorno agli anni del 1200, rapportata con quella vis-
suta dagli apostoli e dalla primitiva comunità cristiana di Gerusalemme - Francesco 
traeva esempio da quella vissuta dal Cristo. Si doveva vivere senza nulla di proprio. 
“Questo ideale lo aveva talmente afferrato, che suscitava in lui un profondo senso di 
partecipazione emozionale” (L. HARDICK, Povertà, povero, in Dizionario France-
scano, Padova 1984, 1375-1408)

59 La purezza del cuore fa vedere Dio. Francesco nelle Ammonizioni precisa: “Dio è spi-
rito, e nessuno ha mai veduto Dio. Poiché Dio è spirito, non può essere visto che con 
lo Spirito; è infatti lo Spirito che dà la vita, la carne invece non giova a nulla” (Am 
1,5-7:141; cfr. Gv 1,18; 4,24; 6,63). I frati siano puri in ogni espressione esistenziale, 
nell’essere e nell’avere, oltre che nell’operare (Cfr. L. IZZO, Castità, purezza, in Dizio-
nario Francescano..., 167-183); cfr. pure O. SCHMUCKI, Preghiera liturgica secondo 
l’esempio e l’insegnamento di san Francesco d’Assisi, Roma 1979; K. ESSER, Le Am-
monizioni di san Francesco, Roma 1974, 119-132; L. LEHMANN, P. MARTINELLI 
- P. MESSA, Eucaristia Vita Spirituale e Francescanesimo, Bologna 2006).

60 Per san Francesco l’obbedienza significava vita, che si offriva al Signore nei termini 
di sottomissione e soggezione (cfr. TOMMASO DA CELANO, Vita prima di san 
Francesco..., 72); e di soggezione alle creature (RnB, 7,3:24; 16,7:43). Per meglio 
approfondire le ricchezze umane e spirituali di questo voto, cfr. S. LOPEZ, Obbe-
dienza, comando, autorità, in Dizionario Francescano..., 1111-1132. Per una cono-
scenza più appropriata cfr. S. PEPERONI, Strutture, autorità, giustizia in rapporto 



39

re, dunque, implicava l’imitazione di Cristo e, contestual-
mente, di Francesco. Infatti seguendo e imitando Francesco, 
imparavano a seguire e ad imitare Cristo non nell’ideologia 
rituale asettica, ma nella più scarnata concretezza dei piccoli 
gesti quotidiani compassionevoli, impregnati di Spirito Santo 
e infarciti di odore mariano61. E l’amore cresceva  sempre più 
fino a diventare, da piccola fiammella, un grande incendio.

Ogni giorno, prima di mettersi al suo seguito, si racco-
glievano, presso il tugurio di Rivo-Torto (chiamato così per 
un sinuoso ruscello che vi scorreva) in fervente e lunga pre-
ghiera, notturna e mattutina, apprendendo la mitezza, l’umil-
tà62 e la generosità di cuore: virtù indispensabili per espletare 

all’obbedienza nell’Ordine dei Frati Minori, San Marino 1974; K. SYNOWCZYK, 
L’obbedienza secondo S. Francesco d’Assisi. Alcune chiavi essenziali di lettura, 
Roma 1987; K. SYNOWCZYK, Il concetto di obbedienza nella fraternità mino-
ritica alla luce delle biografie di s. Francesco, in Miscellanea Francescana 90 
(1990) 2-18; 89-103; Roma 1987; P. MARTINELLI, Autorità e obbedienza nella 
vita consacrata a nella famiglia francescana, Bologna 2008. 

61 Cfr. P. MARTINELLI, Il rinnovamento della Vita Consacrata e la famiglia Fran-
cescana, Bologna 2007, 55, nota 2; H. SCHALŰCK, Il Sinodo dei Vescovi sulla 
vita consacrata: un evento importante per una rinnovata presa di coscienza del 
nostro carisma di fondazione, in Come rileggere oggi il carisma fondazionale (XX 
Convegno del «Claretianum»), Roma 1995, 14-15.

62 L’umiltà, assieme alla povertà, costituisce la pietra miliare sulla quale l’Assisiate 
eresse la famiglia religiosa e forgiò il carattere della sua persona, dei luoghi e dei 
suoi seguaci. Selezioniamo, infatti, nella Leggenda perugina, al numero 102: “Fin 
dalla conversione, Francesco, con l’aiuto del Signore, fondò se stesso e la sua casa, 
vale a dire l’Ordine, da sapiente architetto, sopra solida roccia, cioè sopra la massima 
umiltà e povertà del Figlio di Dio, e lo chiamò Ordine dei frati minori” (Fonti France-
scane, 1658). “Per Francesco l’umiltà non è tanto una virtù, e neppure solo una virtù 
di Cristo, ma è la stessa persona del Verbo quale appare nel nuovo Testamento, nel 
mistero dell’incarnazione, della passione e dell’eucaristia: Ecco, ogni giorno egli si 
umilia, come quando dalla sede regale discese nel grembo della Vergine; ogni giorno 
viene a noi in apparenza umile; ogni giorno discende dal seno del Padre sopra l’altare 
nelle mani del sacerdote (Am 1,16-18:144). Oh, come è santo, come è caro, piacevole 
e umile... avere un tale fratello che offrì la sua vita per le sue pecore! (2 Lf 56:201). O 
ammirabile altezza, o degnazione stupenda! O umiltà sublime! O sublimità umile, che 
il Signore dell’universo, Dio e Figlio di Dio, così si umili da nascondersi, per la nostra 
salvezza, in poca apparenza di pane! Guardate, frati, l’umiltà di Dio, e aprite davanti 



40

il ministero dell’annuncio della Parola di Dio, chinandosi 
sulle ferite del peccato e della carne e ungendole con l’olio 
della consolazione e il vino della speranza.

Essi biasimavano i vizi, mostrando grande rispetto e com-
passione verso i peccatori ed i lontani. Non disdegnavano 
di lavare i piedi dei poveri, facendo anche la questua per 
ristorarli, qualora non bastasse il frutto del lavoro fatto con 
le proprie mani. Pativano ogni insulto e persecuzione per 
amore di Cristo, consci che la Via Crucis era la via della 
salvezza, evangelizzata attraverso anche la propria passione. 
Con brevità di sermone, sobrietà di comportamento e rigoro-
sa penitenza eccitavano alla compunzione e al perdono, alla 
preghiera e alle virtù.

Ovunque si recavano, venivano preceduti dalla loro fama 
e dalle meraviglie operate, per mezzo loro, dal Signore. In 
ciascuno di essi si affermava il dono dell’alter Christus e del-
la perfetta osservanza della Forma di vita o Regola, ispirata 
al santo Vangelo e approvata oralmente, nella prima versione, 
da Papa Innocenzo III (1209) e, nella versione definitiva e in 
seguito detta bollata, da Papa Onorio III il 29 novembre del 
1223 con la bolla Solet annuere. Gareggiavano, come scrive 

a lui i vostri cuori; umiliatevi anche voi, perché egli vi esalti (LCap 35-36:221)”. 
Per approfondire tale mirabile virtù si consiglia di leggere: C. CARGNONI, Umiltà, 
umiliazione, in Dizionario Francescano..., 1869-1898; P. SABATIER, Actus Beati 
Francisci et sociorum eius, Paris 1902, 195s; N. PAPINI, La storia di san Francesco 
di Assisi, II, Foligno 1927, 91; I. FELDER, L’ideale di san Francesco d’Assisi, Firen-
ze 1944, 165-182; L. BRACALONI, La spiritualità in conformità a Cristo via, verità 
e vita, Venezia 1949; M. CICCARELLI, I capisaldi della spiritualità francescana, 
Benevento 1959; A. LEVASTI (a cura), Mistici del Duecento e del Trecento, Milano 
1960, 126s; M. BORTOLI, Lineamenti di spiritualità francescana, Vicenza 1976; 
STANISLAO DA CAMPAGNOLA, Linee di fondo del messaggio francescano nel 
contesto del suo tempo, in Bollettino Ufficiale dei Frati Minori Cappuccini della Pro-
vincia Parmense 37 (1977) 265ss; C. SCHMITT, I Vicari dell’Ordine francescano da 
Pietro Cattani a Frate Elia, in AA. VV., Francesco d’Assisi e francescanesimo dal 
1216 al 1226, Assisi 1977, 237-263.



41

Francesco d’Assisi venerato dai frati cappuccini (riprod. fotografica Archivio P.).



42

san Paolo (Ebrei 10,24), non solo nella stima vicendevole, 
veicolata da un amore senza se e senza ma, corroborati dal 
santo impulso interiore di edificarsi gli uni gli altri nella carità 
e nelle opere buone, rafforzando e vivificando continuamente 
l’anelito nella conformazione a Cristo, pregando il Padre per-
ché li consacrasse nell’unità e li costituisse in un solo corpo. 

Non solo tra di loro, ma anche chi incontravano acco-
glievano nel proprio cuore e lo sentivano veramente loro 
fratello, al di là del fardello delle fragilità, dell’essere e 
dell’avere. Perché intento principale era quello di tornare e 
far tornare alla insondabili ricchezze del Vangelo e di sen-
tirsi pietre vive della Chiesa, aiutandola a rinascere e a pro-
gredire nella volontà del Padre, nella redenzione del Figlio 
e nella santità dello Spirito Santo.

La Chiesa aveva più che mai urgente bisogno di ritrova-
re la bellezza e la tenerezza della sua sacramentale mater-
nità, passando dalla gerarchia di potere che facesse sentire 
il peso della sua autorità, non raramente burocratico domi-
nato dall’esteriorità, all’insieme del popolo di Dio nel ri-
spetto del servizio e dei carismi di ciascuno, come guida e 
come compartecipe e corresponsabile del cammino comu-
ne. E ciò perché l’azione pastorale appartiene all’insieme 
della comunità ecclesiale, nell’articolazione dei ministeri, 
rispondendo alla “grazia  data secondo la misura del dono 
di Cristo. [...] È lui che ha stabilito alcuni come apostoli, al-
tri come profeti, altri come evangelisti, altri come pastori e 
maestri, per rendere idonei i fratelli a compiere il ministero, 
al fine di edificare il corpo di Cristo, finché arriviamo tut-
ti all’unità della fede e della conoscenza del Figlio di Dio, 
allo stato di uomo perfetto, nella misura che conviene alla 



43

piena maturità di Cristo”63. Consapevoli di tanta grazia, non 
cessavano d’implorare dalla divina misericordia il disprezzo 
di sé per meglio liberarsi dall’amor proprio - maggiordomo 
della superbia e dell’affarismo egoistico tatuato di vanitoso 
protagonismo - e gettare ogni pensiero nel Signore per esse-
re da lui nutriti e accompagnati in ogni passo, orma di pace e 
di carità e antidoto di corruzione e di divisione.

La presenza amorevole e premurosa di Francesco e dei 
compagni, come una madre che ha cura dei figli, oltre a ri-
portare un numero imprecisabile di persone nel grembo del 
Vangelo e nel recinto delle greggi, infiammò il cuore di mol-
ti giovani e meno giovani a domandare di entrare nelle loro 
scarne dimore e di condividere la loro vita.

Pian piano “le pericolanti mura della chiesa”64 incomin-
ciarono a rendersi più stabili e si resero ancora più sicure 
per l’assidua e incisiva opera missionaria dei frati, alcuni 
dei quali diedero decisivi contributi non solo nel campo pa-
storale-liturgico, ma anche teologico, filosofico, letterario, 
scientifico, artistico e sociologico65.

Più trascorrevano i giorni più le indiscipline dei chierici, 
il lusso della corte papale, le frivolezze verbali e comporta-
mentali mondane, le armonie nelle famiglie, le ire fratricide, 
le disparità sociali, la depravazione dei costumi, l’opulenza 
dei signorotti e dei palazzi di corte, l’orgoglio del secolo ve-
nivano indeboliti e, in moltissimi casi, eliminati, restituendo 
la dignità e il fascino della redenzione sacramentale. Ma ciò 
che rendeva giustizia a tutto ciò era la rigorosa povertà e 
la disarmante semplicità dei frati, inviati a due a due, sulla 

63 Ef 4,7.9-12.
64 Cfr. F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo..., 96.
65 Cfr. F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo..., 107.



44

parola di Cristo e sull’esempio della Madre. E come Fran-
cesco, volgevano lo sguardo della fede ininterrottamente a 
Gesù per imparare sempre più ad essere miti ed umili di 
cuore; a Maria per assumere i suoi medesimi atteggiamenti 
di fronte a Dio e come lei concepire e partorire, accogliere 
e dare alla luce la Parola e conferirle vita e forma. Il tutto 
nella più totale e oblativa docilità allo Spirito Santo66.

La Porziuncola, indicata col nome di chiesetta di santa 
Maria degli Angeli67, era il cuore della nascente famiglia 
religiosa; casa di noviziato68 e di formazione iniziale e per-
manente, ma anche luogo solitario di predilezione e di ri-
poso, perché raccontassero a Francesco, come gli apostoli 
con Gesù, ciò che avevano fatto e insegnato; e insieme si 
perfezionassero “per parlare degli uomini a Dio e di Dio 
agli uomini”69. Ma soprattutto ci si radicasse nello spirito 
della santa orazione e della penitenza minoritica, senza il 
quale era impossibile progredire nelle virtù e perseverare 
nei doveri del proprio stato.

In ogni parola ed in ogni gesto bisognava manifestare il 
fuoco sacro che ardeva loro nell’anima, liberi da ogni cura 
estranea a Dio, alla di lui carità e a quella del prossimo, an-
nunziando, con linguaggio trasfigurante e semplice, la lieta 
novella del perdono di Dio, della pace, della misericordia, 

66 Cfr. A. POMPEI, Maria, Madonna, Madre, Immacolata, in Dizionario Francesca-
no..., 938.

67 Per meglio approcciarsi a così mirabile luogo di misericordia e di grazia, “una 
porta sempre aperta”, cfr. http://www.porziuncola.org/; L. CANONICI, G. POLI-
DORO, La Basilica Patriarcale di Santa Maria degli Angeli (Assisi), Assisi 1970; 
J. RATZINGER, Il Perdono di Assisi, Edizioni Porziuncola 2005; BENEDETTO 
XVI, Solo l’Infinito riempie il cuore, Edizioni Porziuncola 2007. 

68 Il noviziato, detto anche anno di prova, era stato istituito il 22 settembre 1220 da 
Onorio III con la bolla Cum secundum consilium.

69 L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi..., 88-89.



45

dell’indulgenza e delle meraviglie del creato con tutte le sue 
creature.

Satana, di fronte a così mirabile grazia di santità e di 
fruttuoso zelo ministeriale, non rimase inerte e si adoperò 
con arguzie allettatrici a selezionare alcuni ed a condurli 
“sul pinnacolo del tempio del proprio io” il compiacimento 
del mondo, trasformandolo in semi di zizzania nella messe 
verdeggiante dell’Ordine. Per cui iniziarono, lentamente ma 
progressivamente, a prendere corpo incomprensioni, rilas-
satezze e ritorni narcisistici di protagonismo e di ermetico 
individualismo.

E più l’orologio scandiva i giorni, i mesi e gli anni più 
l’originale carisma identitario doveva confrontarsi con le 
problematiche relative al prodigioso evolversi dell’Ordine 
(si erano raggiunte le 30.000 unità vocazionali), la cui ge-
stione esigeva attento ed equilibrato discernimento al fine 
di affrontare le nuove sfide culturali, sociali ed ecclesiali 
allargando il campus delle scelte operative da accogliere, 
come, per esempio, affiancare alla scelta della minorità lai-
ca quella della minorità clericale e, quindi, il dovere di una 
formazione “scolastica” tipicamente teologico-francescana, 
senza però abbassare le saracinesche alle sensibilità scienti-
fiche e umanistiche del tempo.

Integrazioni o aperture, queste, che suscitarono malu-
mori e divisioni tra alcuni componenti aperti alle innova-
zioni ed a specifici privilegi pontifici tesi ad ammorbidire la 
primitiva austerità della Regola, optando per chiese piutto-
sto monumentali e per conventi ampi e comodi; e altri, inve-
ce, che intendevano rimanere fedeli alle consegne del padre 
Fondatore, senza glossa e, perciò, senza alcun privilegio, 
seguire la rigorosa imitazione di vita, abitando “i conventi 



46

più poveri, piccoli, appartati”70 e offrendo la loro missiona-
rietà in chiese umili e il meno sontuose possibile.

Questi ultimi - chiamati Zelanti, Spirituali o della Re-
golare Osservanza71 - non intesero piegarsi all’idea di am-
mettere l’accettazione e l’uso comunitario dei beni, come 
in realtà era ormai in uso dagli altri frati, detti conventuali, 
confidando nella provvidenza e ricorrendo, qualora il frutto 
del lavoro manuale non bastasse per i poveri e per essi, alla 
mensa del Signore, ovvero alla questua.

Formatosi in movimento intorno agli anni settanta del XIII 
secolo, grazie al consistente numero di adesioni vocazionali 
ottenute dalla divulgazione della loro diaconia ministeriale e 
istituzionale, Papa Eugenio IV ne riconobbe con la bolla Ut 
sacra Ordinis Minorum religio del 23 luglio 1446 l’autono-
mia72 e la facoltà di diffondersi con l’erezione di nuovi con-
venti. A separarli definitivamente dai conventuali73, conside-

70 COLOMBANO DA GHEDI, Le tre Famiglie Francescane, Mediolani 1953, 193.
71 Cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, e 

delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, tomo 
settimo, 52-62.

72 L’esenzione, svincolante i frati dalla giurisdizione dei vescovi diocesani, disatten-
dendo il volere del padre Fondatore, venne concessa da papa Gregorio IX il 21 
agosto 1231 con la bolla Nimis iniqua.

73 Fu Innocenzo IV a conferire, nel 1250, il nome di Frati Minori ai seguaci di San 
Francesco d’Assisi, “che vivevano in Comunità per distinguerli non solo da quel-
li, che si ritiravano nelle solitudini per vivere, ed osservare in esse la Regola con 
maggiore perfezione, ma da coloro ancora, che erano ospiti, o stranieri, come costa 
dalle Constitutioni stese nel 1336 sotto il Generalato di Gerardo de Odonis, nel qual 
tempo si dava questo nome anche a quelli, che essendo inclinati al rilassamento vi 
si opponevano; ma quando Papa Leone X cui non potè riuscire il concepito disegno 
di riunire tutto l’Ordine in una medesima osservanza, ebbe dato con le Bolle del 
1517 il nome di Conventuali a coloro, che continuarono a vivere nel rilassamento, 
nè vollero rinunziare a’ privilegj ottenuti di possedere fondi, e rendite, l’Ordine si 
vidde come diviso in due corpi, e cominciarono a distinguersi i Religiosi sotto due 
diversi nomi. Quelli de’ quali prendiamo a parlare ritennero quello di Conventuali, 
e gli altri quelli di Osservanti” (P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini 
Monastici, Religiosi, e Militari, e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro 



47

rati i gravi disagi di ordine costitutivo e normativo oltre che di 
governo, fu Papa Leone X con la Bolla Ite vos del 29 maggio 
1517, detta anche Bulla separationis, unificando alla famiglia 
degli Osservanti, fra gli altri, i Martiniani74, gli Amadeiti o 

sesso, fino al presente istituite, tomo settimo, 156.
74 Il Movimento veniva indicato col nome di “Frati Minori delle Congregazioni di Filippo 

Berbegal, e de’ Neutrali”, detto poi semplicemente “Martiniani” perché Papa Martino 
V diede facoltà, nel 1626, al fondatore Filippo Berbegal, il quale aveva emesso pro-
fessione tra gli osservanti della Provincia d’Aragona, di accettare, assieme ad altri che 
avevano condiviso esistenzialmente la sua scelta, “un convento nella stessa Provincia. 
Ma essendosi nel primo Capitolo generalissimo dell’Ordine celebrato nel 1430 dallo 
stesso Pontefice fatte pubblicare delle nuove Costituzioni dal nome di questo Papa dette 
Martiniane, per unire tutto l’Ordine sotto una medesima Riforma, Berbegal reclamò 
contro di esse, pretendendo, che fossero nulle, e di nessun valore, ed inventò una nuova 
Riforma, cui diede il nome della Cappucciola, avendo fatto prendere ai suoi seguaci 
de’ Cappucci aguzzi, e degli abiti ridicoli, con far loro pratticar cose, già condannate da 
Giovanni XXII. S. Giovanni da Capistrano scrisse in forti termini contro queste novi-
tà; ed Eugenio IV avendo deputati de’ Cardinali per esaminare quest’affare, Berbegal, 
ed i suoi seguaci furono condannati nel 1434. Verso il 1463 comparvero in Italia de’ 
Religiosi, i quali, simulando una nuova Riforma, guadagnaronsi l’affetto de’ Popoli, e 
presero il nome dell’Osservanza, quantunque non ne praticassero i costumi, e le leggi, 
ricusando d’ubbidire a’ Vicarj Generali sotto pretesto di non voler sottrarsi dall’ubbi-
dienza dovuta al Generale, ed a Provinciali. Alcuni piccoli Conventi, avendo eletto uno 
di lor Famiglia per Capo, non riconoscendo alcuni de’ Provinciali, ubbidivano soltanto 
al Generale. Altri ancora formarono delle piccole Congregazioni in virtù delle Bolle 
ottenute da’ Sommi Pontefici per arrogarsi alcuni Conventi, e si fecero dar il nome di 
Neutrali, volendo battere una via di mezzo tra gli Osservanti, ed i Conventuali, nessun 
caso facevano dell’autorità del Generale di tutto l’Ordine, non meno che del Vicario 
Generale. I Principali Capi di questi Religiosi Neutrali, furono Pietro di Trano, il qua-
le ottenne per se, ed i suoi Compagni una Bolla, che loro permetteva accettare tutti i 
Conventi, che volessero; Valentino da Treviso, che ne ottenne una per erigere molti 
Eremi, Filippo di Massano, a cui fu concesso un Breve per prendere il possesso di due 
Conventi; e Filippo di Padula, che fu nello stess’anno 1462 creato Vescovo di Cartagene 
in Africa, ottenne finalmente dallo stesso Pontefice una Bolla per governare alcuni Con-
venti” (P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 
e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, tomo 
settimo, 115-116); cfr. Apologia per l’Ordine de’ Frati Minori in risposta al libro intito-
lato Ragioni Storiche da umiliarsi alla Sac. Congr. de’ Riti, colle quali dimostrasi, tutt’i 
Santi, e Beati de’ primi due Secoli Francescani appartenere a’ soli Padri Conventuali, 
Opera di Ranier-Francesco Marczic, distesa da Fabiano Maria Warronatemburg Non’ 
solamente necessaria a i Francescani, ma per le varie cose in essa trattate molto utile a 
i Religiosi ancora degli altri Ordini Mendicanti, agli studiosi della Storia, e alle Curie 
Ecclesiastiche, tomo I, Lucca 1748, 138.



48

Amedeisti75, i Colettani76, i Clarenini77 permettendo agli Os-
servanti il diritto di eleggere il proprio Ministro Generale, 
decretandone così la piena indipendenza dai Conventuali, i 
quali furono privati dal privilegio della preminenza78. 

75 Antica Congregazione di francescani riformati fondata da Amedeo da Silva nel 
1464 presso il convento di S. Maria in Brassanoro a Castelleone, messo a disposi-
zione dal Ministro Generale francescano, su richiesta di Bianca Maria Visconti, Du-
chessa di Milano. Venne estinta da Paolo II con la Bolla Inter caetera desiderabilia 
del 22 maggio 1470 e fatta rinascere con Bolla di approvazione Pastoris aeterni 
da Sisto IV il 24 marzo del 1472. Uniti ai Minori Osservanti con  la Bolla Ite vos, 
conservarono una certa autonomia conventuale fino al 23 gennaio 1568, allorché 
Pio V con la Bolla Beati Christi salvatoris li aggregò giuridicamente ai Superiori 
Maggiori della regolare osservanza (https://it.wikipedia.org/wiki/Amadeiti). 

76 Cfr. M. D’ALATRI, I Cappuccini, Roma 1994, 11. Nel corso degli anni si segna-
larono diversi gruppi di istituti religiosi con nell’animo il desiderio di tendere alla 
pura osservanza della Regola, rifiutando di abitare conventi sontuosi, di alimen-
tarsi con bevande delicate e vestire abiti raffinati. Ma non ogni Congregazione 
rimase, almeno in alcuni  individui, coerente alle iniziali aspirazioni, giungendo 
qualcuno a macchiarsi perfino di eresia. Sarebbe, pertanto, molto utile, a chi vo-
lesse prendere esatta cognizione delle motivazioni portanti alla bolla papale del 
29 maggio 1517, di cui abbiamo accennato sopra, approcciarsi anche alla lette-
ratura storico-spirituale delle seguenti Congregazioni riformistiche, inizialmente 
ancorate al francescanesimo ed elencate da Pierre Helyot e Maximilien Bullot: 
“Frati Minori detti Cesarini; Frati Minori Celestini; Frati Minori della Congrega-
zione di Narbona, e degli Spirituali; Frati Minori Clarenini; Frati Minori dell’Os-
servanza; detti Zoccolanti; Frati Minori della Riforma di Villacrezes; Frati Minori 
Colettani; Frati Minori Amedeisti; Frati Minori delle Congregazioni di Filippo 
Berbegal, e de’ Neutrali; Frati Minori Caperolani; Frati Minori delle Riforme 
d’Antonio di Castel S. Giovanni, e di Mattia da Tivoli; Frati Minori della Riforma 
della Riforma del B. Giovanni della Puebla; Frati Minori della Stretta Osservanza 
in Spagna, detti gli Scalzi, e nella loro origine i Frati del Cappuccio, o del Santo 
Vangelo; Frati Minori della Stretta Osservanza in Italia detti Riformati; Frati Mi-
nori della più Stretta Osservanza in Francia, detti Recolletti; Frati Minori della 
più Stretta Osservanza detta di S. Pietro d’Alcantara, con la Vita di questo Santo; 
Frati Minori delle Riforme di S. Giovanni Pascasio, e di Girolamo di Lanza” (cfr. 
P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, e 
delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, 
tomo settimo.... 22-155).

77 Chiamati così, perché la Congregazione si formò, nel 1302, presso il fiume Clarena, 
tra Ascoli e le Montagne di Norcia. Iniziatore fu Frate Angelo del Cordone, seguito 
da alcuni discepoli. In poco tempo, detta Congregazione si affermò nelle diocesi di 
Fermo, Ascoli, Spoleto, Amerina o Amelia, Narni e Rieti.

78 Cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 



49

Sempre nel 1517 Leone X promulgava il documento di 
approvazione della Congregazione spagnola dei pasqualiti 
facente capo al generale dei conventuali.

Ma non trascorsero che pochi lustri, se non addirittura 
settimane dalla Bolla Ite vos, e pure tra i Frati Minori Osser-
vanti si aprirono delle falle, incomprensioni e tensioni an-
tropologiche e dialogiche, contestualizzate nel rilassamento 
spirituale e nell’annullamento del primitivo rigore inerente 
l’osservanza della Regola. Per cui si crearono i presupposti 
per la nascita di alcune riforme all’interno della medesima 
famiglia religiosa, tra le quali primeggiò quella dei Frati 
Riformati, codificati, nel giro di pochi anni, in Ordine dei 
Frati Minori Cappuccini79, di cui ricorre quest’anno il 500° 
anniversario della presenza in Calabria, come accenneremo 
nel seguente paragrafo.

e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, 
tomo settimo.... 156s.

79 Per un più opportuno approfondimento sulla fondazione, evoluzione, vicissitudini e 
complesse articolazioni dell’Ordine dei Frati Minori, con interventi di superiori pon-
tifici, si consiglia di consultare: http://www.sanfrancesco.com/san-francesco-assisi.
asp?group=19&post=98; http://www.lastampa.it/2013/09/25/esteri/frati-nel-nome-di-
francesco-ma-gli-ordini-sono-h8Dc0twYivNDgK13xGPSxJ/pagina.html; http://www.
ofmconv.net/; https://it.wikipedia.org/wiki/Frati_minori_riformati https://it.wikipedia.
org/wiki/Ordine_dei_frati_minori_conventuali; https://it.wikipedia.org/wiki/Ordi-
ne_dei_frati_minori_cappuccini; M. ESCOBAR, Ordini e congregazioni religiose, 2 
voll., Torino 1951-1953; G. PELLICCIA e G. ROCCA (curr.), Dizionario degli Istituti 
di Perfezione, 10 voll., Milano 1974-2003; K. ESSER, Origini e inizi del movimento 
e dell’Ordine francescano, Milano 1975; G. ODOARDI, Conventuali, Frati Minori 
Conventuali, in Dizionario degli Istituti di perfezione, vol. 3, Roma 1976, coll. 1-94; 
L. DI FONZO, Statistica dei religiosi dell’Ordine minoritico dal sec. XIII a oggi, in: 
Dizionario degli Istituti di perfezione, vol. 4, Roma 1977, coll. 835-836; C. SCHMITT, 
Osservanti (OFMOss), in Dizionario degli Istituti di perfezione, vol. 6, Roma 1980, 
coll. 1022-1035; L. IRIARTE, Storia del francescanesimo, Napoli 1982; G. SCHWAI-
GER, La vita religiosa dalle origini ai nostri giorni, Milano 1997; G. ROCCA (cur.), 
La sostanza dell’effimero. Gli abiti degli ordini religiosi in Occidente, Roma 2000; P. 
STELLA, Leone X e la definitiva divisione dell’Ordine dei Minori (OMin.): la bolla Ite 
vos (29 maggio 1517), Grottaferrata 2001; C. BOVE, La conventualità nell’Ordine dei 
Frati Minori come luogo ecclesiale (sec. XIII-XV), Roma 2009. 



50

6. V Centenario dell’Ordine dei Frati Minori Cappuccini
     in Calabria

Con Lettera circolare del 22 aprile 2018, prot. n° 14/018 
- C3, il Ministro Provinciale, frate Pietro Ammendola, indi-
ceva “per la nostra Provincia dei Frati Minori Cappuccini 
il V Centenario della presenza in terra di Calabria dal 14 
maggio 2018 al 14 maggio 2019”, specificando che: “Questo 
V Centenario non vuole avere altre pretese, se non quella 
della comune consapevolezza che il carisma Cappuccino è 
una ricchezza ed un patrimonio spirituale inestimabile che 
appartiene alla nostra terra di Calabria”80.

Nel termine “appartiene” mi piace cogliere il simbolo della 
“prima pietra” della Riforma che lo Spirito Santo ha posto 
nel cuore di Ludovico Comi e Bernardino Molizzi da Reggio 
Calabria, desiderosi di vivere la loro consacrazione religiosa 
incarnando, sine glossa, quanto prescritto dalla Regola e dal 
Testamento dell’Assisiate, in quanto affamati di maggiore 
perfezione e credibile testimonianza nella Chiesa, che, come 
emerge dai dati documentali, stava navigando in acque piutto-
sto agitate a causa di correnti ideologiche e condizioni etiche 
non conformi al Vangelo e alla specifica chiamata vocazionale 
con ripercussioni nel mondo le cui dinamiche valoriali non 
sarebbe complicato estrapolare dalle fluttuanti sofisticazioni 
e strumentalizzazioni strutturali e funzionali.

Ispiratrice di questo evento fu la proposta maturata nel 
corso del Capitolo Provinciale Ordinario81, celebrato nei 
giorni 6-9 febbraio 2017, e caldeggiata durante i lavori del 
Capitolo Provinciale Straordinario, che ebbe luogo nei gior-

80 P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, Lamezia Terme 22.04.2018.
81 Cfr. P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, Lamezia Terme 19.12.2017.



51

ni 5-8 marzo 201882, demandando al Ministro Provinciale e 
suo Definitorio la costituzione di una commissione storica 
con la mansione di organizzare, avvalendosi della collabo-
razione di persone “esterne” di chiara esperienza settoriale 
e istituzionale, un programma ben articolato e interattivo 
con ogni elemento trascendente e immanente, in spirito di 
onesta verità e sobria umiltà, servendosi di quanto la scien-
za e la tecnica offrono nella ricostruzione virtuale dei siti 
abitati e dei contestuali fenomeni di varia tipologia, ineren-
ti all’origine e all’evoluzione della presenza cappuccina in 
Calabria e nel mondo.

L’Assemblea del Capitolo Ordinario ne aveva recepito 
l’importanza e aveva raccomandato “che questo evento non 
passasse inosservato”. Ma il Presidente dello stesso Capi-
tolo Provinciale, il Definitore Generale fra Raffaele Della 
Torre, prendendone atto, annunciava che la Curia Genera-
le stava già provvedendo a gettare le basi per la solenne 
celebrazione del V Centenario dell’istituzione dell’Ordine 
in terra marchigiana, come si evince dalla bolla Religionis 
zelus, che Papa Clemente VII promulgò, dalla sede di Vi-
terbo, il 3 luglio 1528, indirizzandola ai fratelli Ludovico e 
Raffaele da Fossombrone83.

82 Ambedue i Capitoli Provinciali si tennero presso l’Hotel Village Centro Congressi 
“La Principessa”, a qualche km dall’amena cittadina di Amantea (CS).

83 Per meglio conoscere i fratelli germani Tenaglia, cfr. Memorie delle Famiglie nobi-
li, e Distinte compilate dal Concittadino Dr. Modesto Morosini 1825, Fo.Mo., vol. 
8, s.i.p.; A. VERNARECCI, Fossombrone dai tempi antichissimi ai nostri, vol. II, 
Fossombrone 1914; R. SAVELLI, La famiglia Tenaglia e la giovinezza di Ludovico 
da Fossombrone, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fossombrone e l’Or-
dine dei Cappuccini..., 149-174; M. D’ALATRI, Ludovico Tenaglia nel Capitolo 
1535/36 secondo gli antichi cronisti cappuccini, in V. CRISCUOLO (a cura), Lu-
dovico da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 227-236; G. SANTARELLI, 
Raffaele Tenaglia da Fossombrone primo frate laico cappuccino, in V. CRISCUO-
LO (a cura), Ludovico da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 237-270;C. 



52

Il Ministro Generale, Rev.mo fra Mauro Jöhri, nella 
lettera indirizzata al Ministro Provinciale, M. R. fra Pietro 
Ammendola, l’11 febbraio 2018, associando il decimo an-
niversario dell’erezione “della nuova Provincia di Calabria” 
al “V Centenario della presenza cappuccina in Calabria”, 
auspicava che ambedue gli eventi costituissero “un even-
to di grazia per un rinnovato dinamismo spirituale e una 
sempre più radiosa testimonianza della carità a vantaggio 
dei poveri e dei sofferenti”. Inoltre augurava l’acquisizione 
dei requisiti atti a “rispondere alle sfide dell’odierna socie-
tà, alle domande di senso e di valori dei giovani, di acco-
glienza dei fratelli, al bisogno di testimonianza cristiana e 
francescana della cara terra di Calabria”; e s’associava nella 
richiesta “al Signore che le celebrazioni programmate con-
tribuissero a suscitare nuove risposte alla chiamata, alla vita 
consacrata e missionaria, come pure al servizio pastorale e 
all’apostolato nella Provincia stessa, attraverso l’annuncio 
del Vangelo, del perdono, della carità e della formazione 
spirituale del popolo di Dio mediante il ministero dell’acco-
glienza e dell’ascolto”84.

Credo che non vi sia auspicio primario e migliore che  
quello di lasciarsi lievitare dalle ispirazioni e dalle aspira-
zioni che accesero gli animi dei nostri antichi padri e fratelli 
perché lo spirito della Regola e del Testamento del Serafico 
Padre aleggiasse nei cenacoli della vita consacrata, rinno-
vando il cuore e il servizio ministeriale e contribuisse ad una 
riforma che ponesse al centro Cristo casto povero e obbe-

CARGNONI, La fine di Ludovico Tenaglia da Fossombrone, in V. CRISCUOLO (a 
cura), Ludovico da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 371-393.

84 M. JÖHRI, Lettera del Ministro Generale a fr. Pietro Ammendola Ministro Provin-
ciale, Roma 11 febbraio 2018, ff. 1-2.



53

diente e, insieme alla Vergine Maria, avvocata e protettrice, 
ci si immolasse sull’altare della Chiesa per diventare pane 
di carità e di misericordia; tenda di accoglienza e di servi-
zio; annunciatori del Regno di Dio nei luoghi più spogli e 
nelle attese più violentate da ingiustizie e dall’indifferenza; 
samaritani dei nuovi lebbrosi e dei migranti senza nome e 
senza patria; voce degli scartati e dei deboli; semi di senape 
nei deserti della disperazione e nei nuovi lager della morte; 
pietre di restauro dove le crepe della fede e della coerenza 
battesimale sono state aperte dalla rilassatezza e dalla vanità 
dell’io, nuovo vitello d’oro che la società incita ad adorare, 
come gli ebrei in viaggio verso la terra promessa e ormai 
estranea ai loro progetti; profeti di cieli nuovi e terra nuova; 
giullari di Dio e cantori delle meraviglie del creato con tutte 
le sue creature; preghiera vivente; guide spirituali e testimo-
ni della Parola incarnata, crocifissa e risorta.

Non conventi casermoni, ma piccole dimore ad immagi-
ne della “capanna di Betlemme”, umana ed essenziale; non 
protagonismi da vip, ma discreti ministri dei santi Misteri 
comandatici da Cristo; non approfittatori di privilegi e dei 
primi posti, ma cercatori degli ultimi posti, accanto ai po-
veri più poveri; non usurpatori dei beni comuni, ma onesti 
lavoratori per l’evangelica condivisione; non lingue ipocrite 
e farisaiche, ma cuori squarciati di perdono e di amore; non 
suoni di trombe e di cembali, ma silenzi di contemplazione 
e di penitenza; non occhi nella caducità delle cose terrene, 
ma aneliti alle cose del cielo; non killer di menzogne e di 
calunnie, ma carezze di compassione e di tenerezza; non 
mani chiuse, ma braccia aperte come quelle di Cristo in cro-
ce; non ladri della notte, ma pescatori di uomini; non canne 
sbattute dal vento, ma profeti di Dio; non mercanti di parole 



54

e di riti, ma adoratori nella casa del Padre, che è nei cieli; 
non discepoli tristi e rassegnati o avventurieri, ma messag-
geri gioiosi e oblativi, come Francesco, nella luce dello Spi-
rito Santo e nello stupore della Vergine Maria.

Una riforma, pertanto, quella iniziata dagli antichi padri 
non emotiva o evasiva, ma autentica e radicata nel cuore di 
Dio che il religioso riscopre e fa sua perché lo Spirito Santo 
possa trovare terreno fertile per la rinascita alla grazia e alla 
santità.

Un cuore veramente innamorato di Dio e compassione-
vole del prossimo non può cadere vittima delle distrazioni 
e della rilassatezza, nè tanto meno diventare preda facile 
delle tentazioni del mondo, regno del dio denaro, causa di 
tutti i mali. Ciò trova conferma nella vita e nelle opere dei 
“nostri primi padri, e genitori, i cui vagiti, e le preghiere, 
non già per fiacchezza di natura, ma per robustezza di virtù” 
attiravano le simpatie della gente, implorandone la presenza 
in mezzo ad essa, e tanti giovani alla loro sequela, “perché 
ricchi delle cose celesti e zelanti nella Regolare osservanza 
oltreché semplici e prudenti”, tanto che bisognava allargare 
gli spazi conventuali per accoglierli. “Spargevano ovunque 
l’odore della santità e dell’affabile umiltà, mentre il Signore 
confermava con i prodigi la predicazione che servivano con 
allegrezza tanto che il volto s’illuminava a giorno”.

Non si conosceva l’ozio, attendendo ognuno al proprio 
compito con somma diligenza e samaritano amore.

Gli ammalati, i poveri, i peccatori, i forestieri: erano 
questi i loro grandi tesori, di cui si prendevano cura più di 
una madre carnale verso la propria prole, secondo i dettami 
della Regola, fondata sul Vangelo.

In detti riformatori pare abbia preso corpo e anima quan-



55

to si legge nell’opera del Gualtieri: “Fu amato il benedetto 
Dio da S. Francesco d’Assisi, e sì eccessivamente, che per-
ciò le fu attribuito l’agnome85 di Serafico, e promesso di non 
mai venir meno ne’ suoi Frati il simbolo dell’istess’amore, 
il quale ne’ primitivi della sua religione fu sì fervente che i 
sette Martiri di Calabria (meritatamente dipinti nel primo 
ramo a canto lo tronco dell’arbore Serafico, da parte dove 
stà Gesù) spontaneamente dimandarono licenza di poter an-
dar à guadagnarsi il Martirio, la quale havuta, subito che si 
giuntarono al destinato luogo, non potendosi continere s’of-
fersero al coltello del tiranno, come anco si offerse il B. Paolo 
da Sinopoli pur de’ detti primitivi, à quel di Catanzaro. Ma 
perché cominciò poi à raffreddarsi la carità ne’ figli spiri-
tuali del detto Patriarca, lo Spirito S. eccitò in diversi tempi 
più FF.86 i quali cercarono riformarsi di costumi, & habito, e 
per lo più di prender il Cappuccio aguzzo. Finalmente l’an-
no 1496 eccitò Fra Giovanni da Guadaluppe, de’ Minori. 
Questi ottenne breve da Papa Alessandro Sesto, per potersi 
riformare, e ricever altri in sua compagnia. Si vestì perciò di 
tonica corta, stretta, e rapezzata, co’l Cappuccio aguzzo, sì 
esso, come i suoi Frati, e menavano vita romitica; il simile 
fecero dopo altri de’ Minori, vivendo in diversi luoghi, con 
particolari brevi Apostolici; e con la stessa forma di habito 
co’l Capuccio aguzzo. Vedendo il Vicario generale dell’os-
servanza oltramontana la sua Provincia quasi abbandonata, 
impetrò breve rivocatorio di tutti brevi concessi à Cappuc-

85 Nel linguaggio antico il termine agnome equivaleva ad un soprannome onorifico, 
che generalmente si premetteva al nome della persona di cui si voleva evidenziare 
un carisma particolare. Nel nostro caso viene premesso all’aggettivo serafico per 
indicare l’espressione altamente spirituale e ieratica dell’animo proprio di un sera-
fino, traboccante di amorevole carità.

86 Leggesi: Frati.



56

cini, e lo pose in esegutione. Considerando F. Guadaluppe 
le persegutioni cagionateli, con licenza di F. Francesco San-
sone87 suo generale uscì da Minori, e passò à Conventua-
li. Indi l’anno 1499 ottenne dal Papa, ch’el suo breve non 
fusse compreso sotto lo rivocatorio concesso all’osservanti, 
e ripigliò la cominciata vita, e’l Cappuccio aguzzo, e così 
visse sin al 1500, ma poi le fu rivocata detta confirmatione, 
per lo che dopo molti successi il negotio venne in accordio, 
havendo lo Provinciale di Oropesa unito il Guadaluppe con 
altri riformati; costituendolo capo di una Custodia. L’anno 
1505 morì F. Guadaluppe, i cui seguaci dopo d’haver per-
severato sin al 1517 e portato il Capuccio aguzzo anni 20 
per Roma, Spagna, e Portogallo, abbandonarono dall’intut-
to i loro statuti; e s’unirono co’ i Zoccolanti. Pareva esser 
venuta meno la promessa fatta al Serafico Patriarca, cioè 
d’esservi sempre l’osservanza rigorosa della sua regola, ma 
non era così, perché la Divina providenza havea molti anni 
prima eccitato due frati Minori di Calabria, cioè Lodovico, 
e Bernardino da Reggio, detto il Giorgio, i quali ricevuta la 
compuntione interna cercarono di mostrarla con atti esterni, 
ma come prudenti, e savij, fatti più accorti dalla mala riusci-
ta de’ Fraticelli, che prima del Guadaluppe presero il Capuc-
cio aguzzo, e de’ travagli del detto F. Giovanni, e poi dello 
brevissimo fine de’ suoi seguaci, si sederono prima, e fecero 
i loro conti bilanciando le forze c’haveano per resistere à 
trè nemici communi. Assemblati perciò più fiate giudican-
dosi di animo, e forze bastanti, si risolsero di porre la mano 
all’aratro, e non riguardar in dietro, determinando di fare 
una nuova riforma, ma perchè il modo l’era difficile, come 

87 P. Francesco Nanni detto Samson fu il 39° Ministro Generale Ofm (1475-1499).



57

P. Ludovico Comi, 1466-1537, (Flores, I, 77).



58

P. Bernardino Molizzi detto il Giorgio, 1476-1536, (Flores Seraphici, I, 77).



59

temorosi dell’onore, sapendo che meglio è non cominciare, 
che cessar dal cominciato, vollero far la prova se potevano 
osservar l’austerità della vita, conforme haveano proposto 
ne’ loro cuori, di modo che non potendo, o cessando, non 
fussero stimati per huomini di niun momento appò Dio, e’l 
Mondo, e ciò dentro la stessa religione, per uscir poi da ivi 
avvezzi alla battaglia scoverta, con foggia di nuovi habito, 
e costumi; e superassero l’avversario. Si giuntarono perciò 
con altri Frati dotati dello stesso spirito, e volere, e diman-
darono licenza dal Ministro provinciale di Calabria, che le 
fusse lecito ritirarsi in alcuni luoghi da assegnarseli dentro la 
lor Religione, e Provincia. Li furono concessi à questo fine 
trè Conventi sequestrati dall’habitationi, cioè di Terranova, 
di S. Sergio in Tropea, e di S. Filippo in Cinquefrondi88. Dal 
numero ternario co’l qual si diede principio à questa S. Con-
gregazione, argomentar si può il suo felice progresso. Ivi 
dunque, guidato da’ detti Beati Lodovico, e Giorgio, fatto 
anco esente da Custodi, & altri ufficiali infimi il coraggio-
so drappello, chiamato de’ Colletti, attendea macerandosi 
il corpo straordinarimente con digiuni, discipline, asprezze, 
mortificationi, e penitenze. Cercavano i valorosi commili-
toni avanzarsi l’un, l’altro, facendosi più poveri, con pri-
varsi di ceppi, e cascette nelle chiese, servidori, & animali 
nelle famiglie, botti, oglio e vino nelle canneve, impove-
rendosi anco ne’ vestimenti, e d’ogni altra cosa, diedero in 

88 A proposito scrive il Cargnoni: “Si sa da altre fonti che Ludovico Cumi da Reggio 
(+ 1537) e Bernardino Molizzi, detto il Giorgio (+ 1535), pure della stessa città, 
iniziatori dei Recolletti nella loro regione e discepoli del Licheto, desiderosi di 
una riforma, prima ancora del 1518 avevano ottenuto dal superiore provinciale di 
ritirarsi nei conventini di S. Francesco di Terranova, di S. Giorgio di Tropea e di S. 
Filippo di Cinquefrondi” (C. CARGNONI, L’Osservanza francescana nell’Italia 
centrale nel primo quarto del secolo XVI, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da 
Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini, Roma 1994, 87.



60

somma principio à istituti, che designati haveano d’osservar 
poi nella riforma Capuccina, lo che scrisse F. Girolamo da 
Dinami, così. «Vivevano in somma purità, e nell’osservan-
za regolare, non teneano botti, e tovaglie in mensa, apunto 
come facciamo noi Capuccini adesso». Perciò dunque dir si 
può d’all’hora esser cominciata la S. Congregatione, detta 
poi de’ Capuccini, benché sotto nome e titolo de’ Colletti”89.

Ecco i nomi di coloro che dettero inizio alla Riforma in 
Calabria: “Ludovico Comi da Reggio Calabria (nato nel 1466 
e morto nel 1537), «di santa vita, di singolar dottrina, predi-
catore graziosissimo, famosissimo e devotissimo»90; Bernar-

89 P. GUALTIERI, Glorioso trionfo, over leggendario dei SS. Martiri di Calabria, 
Napoli 1630, 273-274.

90 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da 
questa Provincia di Reggio, f. 760. Il Securi ci tramanda che il padre Ludovico, 
come del resto tutti gli altri, ebbe anche il dono della profezia e dei miracoli. Infatti, 
come assicurano i suoi biografi, «più volte predisse e in pubblico e in privato pro-
speri e tremendi avvenimenti, i quali ebbero pieno avveramento nelle più minute 
circostanze predette dal pio uomo; più volte con la fervente preghiera e col segno 
della Croce fece moltiplicare il pane, l’olio, il vino per bisogno dei frati e della 
povera gente; guarì infermi disperati della salute, e risuscitò fin anco un fanciul-
lo». Alla morte, avvenuta nel convento di Motta-Filocastro il 28 aprile del 1537, 
«l’anima sua fu vista in forma di lucida stella salire per il cielo; ed il corpo, dopo i 
solenni funerali celebrati dal Vescovo di Nicotera, ai quali intervenne un immenso 
popolo dai vicini luoghi, fu sepolto sotto l’altare maggiore» (F. SECURI, Memorie 
storiche, 57); per approfondire le notizie biografiche vedere: C. DE ARENBERG, 
Flores Seraphici sive Icones, vitae et gesta virorum illustrium. Qui ab Anno 1525 
ad 1612 in Ord. Fratr. Minorum S. Francisci Capuccinorum Nuncupatorum flo-
ruerunt, Coloniae 1640, I, 78-85; Lexicon Capuccinum. Promptuarium Historico-
Bibliographicum Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum (1525-1950), Romae 
1951, 1000; MELCHIORRE DA POBLADURA, Monumenta historica Ord. Ca-
pucc., III, 200-213; Leggendario Cappuccino, IV, 386; G. REALE; Reggio i Cap-
puccini il Ven. P. Gesualdo, prima parte, in Orizzonti Francescani – P. Gesualdo da 
Reggio Calabria XLVII (1969) 11; G. FIORE, Della Calabria illustrata, II, 83-85; 
G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 
2001, 154-158; S. RONCA, G. BERBENNI (a cura), I Cappuccini. Cifre iconiche 
in un mondo di santità e di fraternità (incisioni ispirate dai secoli XVI-XVII), vv. 
I-II, Milano 1991 [le icone pubblicate in questo  libro sono state tratte dai volumi di 
Arenberg e di Rocca-Berbenni, ad eccezione di alcune che mi sono state fornite in 
riproduzione fotografica da un privato collezionista]; G.CRUDO, Padre Zaccaria 



61

dino molizzi da Reggio Calabria (nato nel 1476 e morto nel 
1535), detto il Giorgio91, «di singolarissima pietà e di vita 
assai penitente nell’esercizio delle più eroiche virtù, profes-
sando in altissimo grado il voto della santa povertà. E sebbe-
ne fosse facondo ed eloquente predicatore dal pergamo, pure 
più che colle parole, coll’esempio trascinava moltitudine di 
gente per la via della verità e della salvezza, penetrava i cuo-
ri più duri ed ostinati nella colpa, e li dava vinti alla grazia 
di Gesù Cristo»92; Francesco Palemone da Reggio Calabria 
(nato nel 1464 e morto il 15 agosto del 1544), «uomo di 
grande contemplazione e quasi sempre estatico, predicatore 
famoso e di santissima vita, dottissimo Teologo»93; Ludovi-

Boverio da Saluzzo e le sue annotazioni sui Frati Cappuccini della Calabria [1525-
1612], in Italia Francescana 85 (2010) 499-530 in part. 514).

91 «Per l’acutezza del suo ingegno e per la straordinaria sua eloquenza» (F. SECURI, 
Memorie storiche, 58); cfr. Lexicon Capuccinum, 206; D. SPANÒ-BOLANI, C. 
GUARNA-LOGOTETA, D. DE GIORGIO, Storia di Reggio di Calabria dai tempi 
primitivi al 1908, Reggio Calabria 1957, II, 29; G. FIORE, Della Calabria illustra-
ta, II, 85-86; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria 
Mannelli (CZ) 2001, 158-159; G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da Saluzzo e 
le sue annotazioni sui Frati, 514.

92 F. SECURI, Memorie storiche, 58. Il padre Bernardino, ci tramanda il Securi nella 
sua opera a pagina 59, «nel giorno e nell’ora da lui medesimo predetti, in splendida 
visione assistito dalla Vergine Santissima cui tanto egli amò nella sua vita mortale, 
predicando dovunque le grandezze e le glorie di così eccelsa Regina, fra le divote 
preghiere dei suoi confratelli che gli stavano intorno, e fra gli angelici canti, rese 
l’anima al Creatore nel convento di Reggio, il giorno 21 dicembre dell’anno 1536»; 
cfr. pure FRANCESCO DA VICENZA, Gli scrittori cappuccini calabresi, Catan-
zaro 1914, 17-19.

93 G. ZUCCALÀ, Cronaca Cappuccina, 19; cfr. APCCZ, Trattato del principio, e 
progresso della Religione Cappuccina avuto da questa Provincia di Reggio, ff. 718, 
760; cfr. pure L. ACCATTATIS, Le Biografie degli Uomini Illustri delle Calabrie, 
Cosenza 1869-1877, I, 161-162; F. DA MARETO, Tavole dei Capitoli Generali, 
Parma 1940, 40-41; S. MORABITO, Le nostre serafiche perle, in Orizzonti Fran-
cescani-Ven. P. Gesualdo da Reggio Calabria 3 (1967) 55-56; G. FIORE, Della Ca-
labria illustrata, 86-87; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), 
II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 160-161; G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da 
Saluzzo e le sue annotazioni sui Frati, 515.



62

chello Giunta da Reggio Calabria (morto il 25 dicembre del 
1545), «predicatore utilissimo»94 e maestro dei novizi95, «per 
le sue virtù fu da Dio favorito di molti e speciali doni»96; 
Giovanni Romeo da Terranova (morto nel 1573), «progre-
dì talmente nelle virtù e nelle lettere, che riuscì un ottimo 
religioso, un lettore97 e un predicatore di grande fama»98; 
FRanCesCo da Dipignano, «ottimo e fervoroso predicato-
re e di ardente zelo»99; Michele Gambella da Castrovillari 
(morto nel 1537), «sacerdote assai fervente, esimio e utilis-
simo predicatore»100; FRanCesCo da San Martino (morto nel 

94 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da 
questa Provincia di Reggio, f. 760.

95 Cfr. G. ZUCCALÀ, Cronaca Cappuccina, 19.
96 F. SECURI, Memorie storiche, 61. Il Securi ci tramanda, nella citata opera alle 

pagine 61-62, che il padre Ludovichello o Ludovico, «fra le tante meraviglie che 
si dicono di lui, si narra pure che, dimorando costui in un convento delle Puglie, 
vide in bella visione l’anima del suo superiore e maestro Fr. Ludovico Comi, che in 
forma di lucida stella si sollevava per il cielo, in quell’ora stessa in cui Fr. Ludovico 
dal convento di Filocastro passava agli eterni riposi; mentre una voce, come di 
cielo lo avvertiva di così glorioso transito, il che manifestò quindi ai suoi confratelli 
per consolarsene, e darne lode all’Altissimo. Consumato alfine dalle fatiche che 
sostenne per la propagazione dell’Ordine, ma ricco di virtù e di meriti, la notte del 
S. Natale dell’anno 1545, nel convento di Reggio, in quell’ora da lui predetta, si 
riposava nel bacio del Signore».

97 Corrisponde all’attuale qualifica di “professore”.
98 FRANCESCO DA VICENZA, Gli scrittori cappuccini, 64. I suoi biografi rivelano, 

che alla sua scuola «uscirono, così l’autore, gl’insigni padri Girolamo da Dinami, 
Giacomo da Soverato definitore generale, Stefano da Francica, ed altri eminenti uo-
mini, che eccelsero nelle lettere e nelle cariche occupate. Con la parola infuocata il 
p. Giovanni guadagnò molte anime a Dio, e con gli scritti confutò virilmente alcune 
sette degli eretici, meritandosi le lodi della romana Inquisizione. Preavvisato da Dio 
nel tempo della sua morte, pieno di meriti e di virtù e chiaro per miracoli operati, 
morì nel convento di Galatro nel 1655» (Gli scrittori cappuccini, 64-65); cfr. pure 
G. FIORE, Della Calabria illustrata, 141; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. 
NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 247-248.

99 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da que-
sta Provincia di Reggio, ff. 718, 760.

100 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da 
questa Provincia di Reggio, ff. 718, 760; cfr. pure G. FIORE, Della Calabria Illu-



63

1574), «sacerdote di grande innocenza e purità di vita, fer-
ventissimo predicatore»101; anGelo da Calanna (morto nel 
1555), laico «di gran zelo per la Osservanza (della Regola), 
discepolo e compagno di p. Ludovico»102; Matteo saCCo da 
Reggio Calabria (morto nel 1555), «detto Cavamanzo per 
la piacevolezza del cuore e mansuetudine, per umiltà non 
volle ascendere al sacerdozio, ma se ne rimase diacono di 
santa vita»103; Giovanni Candela da Reggio Calabria (morto 
nel mese di novembre del 1555)104, «di eccelse virtù, e so-
prattutto della virtù dell’orazione e contemplazione; devoto 
della SS. Vergine, venne da lei arricchito delle sue grazie, 
e da Dio di doni soprannaturali, non escluso quello della 
profezia e del miracolo»105. Nel momento della sua morte, 
che gli era stato rivelato «come da voce celeste, s’udì il can-
to degli Angeli»106; Antonino tRiPodi da Reggio Calabria 

strata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 160; G. CRUDO, Padre 
Zaccaria Boverio da Saluzzo e le sue annotazioni sui Frati, 514.

101 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto 
da questa Provincia di Reggio, ff. 718, 761; cfr. pure S. MORABITO, Padre Fra 
Francesco da S. Martino l’esemplarissimo, in Orizzonti Francescani – P. Gesualdo 
da Reggio Calabria XLVII (1969) 6; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NI-
STICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 248.

102 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da 
questa Provincia di Reggio, f. 761; cfr. pure G. FIORE, Della Calabria Illustrata, 
U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 243.

103 G. ZUCCALÀ, Cronaca Cappuccina, 31; cfr. pure APCCZ, Trattato del principio, 
e progresso della Religione Cappuccina avuto da questa Provincia di Reggio, f. 
718; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli 
(CZ) 2001, 242; G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da Saluzzo e le sue annota-
zioni sui Frati, 515.

104 Cfr. G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli 
(CZ) 2001, 161; G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da Saluzzo e le sue annota-
zioni sui Frati, 515.

105 F. SECURI, Memorie storiche, 62-63; cfr. P. GUALTIERI, Glorioso trionfo, 338-342.
106 F. SECURI, Memorie storiche, 62-63; cfr. L. WADDING, Annales Ordinis Fratrum 

Minorum, XIX, 33-34; C. DE ARENBERG, Flores Seraphici, II, 357.



64

(1506-1586), laico di eccelsa pietà, purità del cuore, mira-
bile perfezione ed «esimio e per santità, e per miracoli»107 e 
bonaventuRa da Reggio (morto nel 1555), detto il seniore, 
«laico zelantissimo e di ardente carità, che entrò nella forna-
ce ardente senza lesione»108.

Il loro esempio sia esistenziale che strutturale infervorò 
il cuore di altri religiosi, soprattutto tra i minori osservanti, 
da indurli a domandare di condividere la loro scelta e di 
indossare le ruvide lane come quelle di san Francesco d’As-
sisi e di dedicarsi al continuo esercizio delle virtù nell’umile 
imitazione di Maria, sotto la cui protezione ponevano ogni 
evento triste o lieto che fosse, e nella docile sequela di Cristo, 
secondo lo spirito austero della Regola e del Testamento.

“Nasceva così quel luminoso movimento spirituale, detto 
«Riforma Cappuccina»109, che, secondo alcuni storici e anna-

107 F. SECURI, Memorie storiche, 62-63; cfr. pure APCCZ, Trattato del principio, e 
progresso della Religione Cappuccina avuto da questa Provincia di Reggio, 718; Z. 
BOVERIO, Annales Ordinis Minorum Capuccinorum, II, 220-237; L. WADDING, 
Annales, XXII, 77; C. DE ARENBERG, Flores Seraphici, II, 577-592; B. GIUN-
TA, Vita di Fr. A. Tripodi da Reggio, manoscritto; B. CAMPAGNA DA REGGIO, 
Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi della Reggio, in Bollettino Francescano dei 
Minori Cappuccini delle Calabrie X (1924) 7; XI (1924) 6-7; XII (1924) 6-7; G. 
FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 
2001, 250-254.

108 APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina avuto da 
questa Provincia di Reggio, f. 761; cfr. Z. BOVERIO, Annales Ordinis Minorum 
Capuccinorum, I, 531; L. WADDING, Annales, XIX, 33; B. GIUNTA, Vita di Fr. 
A. Tripodi da Reggio, manoscritto; pure B. CAMPAGNA DA REGGIO, Cronaca 
Cappuccina, in I frati Cappuccini, II, 1365-1367; S. MORABITO, Le nostre perle 
serafiche. Fra Bonaventura da Reggio Calabria, in Ven. P. Gesualdo da Reggio 
Calabria – Bollettino Francescano – Padri Cappuccini XL (1962) 48-49; G. FIO-
RE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, Soveria Mannelli (CZ) 2001, 
242-243; G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da Saluzzo e le sue annotazioni sui 
Frati..., 515; G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione i Frati Cappuccini e 
il Popolo Reggino, Reggio Calabria 2015, 72-74.

109 Cfr. G. ROMEO DA TERRANOVA, Dell’origine e principi della congregazione de’ 
padri cappuccini nella provincia della Marca e di Calabria (o Cronichetta), in I frati 



65

listi dell’Ordine, «si delineò in Calabria contemporaneamente, 
se non prima, che nelle Marche»110.

Esso venne ufficializzato con la bolla Religionis zelus di 
Clemente VII, firmata a Viterbo il 3 luglio 1528111 e rilasciata, 
su calorosa e potente intercessione della duchessa Caterina 
Cybo112, nipote di Sua Santità, ai frati Ludovico e Raffae-
le Tenaglia da Fossombrone113. Con tale Bolla si formalizzò 

Cappuccini, II, 1269; G. FIORE, Della Calabria illustrata, II, Napoli 1743, 269.
110 R. A. LE PERA, I Cappuccini in Calabria e i loro 85 conventi, Chiaravalle Centra-

le 1982, 25; cfr. Z. BOVERIO, Annali dei Frati Minori Cappuccini, tradotti da Fra 
Benedetto da Milano, I, Torino 1641, 207; EDOARDO D’ALENÇON, Primordia 
Fratrum Capuccinorum. Contro gli autori e i primordi dei Cappuccini di Calabria 
(manoscritto), s.d.; EDUARDUS ALENCONIENSIS, De primordis Ordinis Fra-
trum Minorum Capuccinorum, 1525-1534, in Analecta Ordinis Fratrum Minorum 
Capuccinorum XXXVI (1919) 238; Liber Memorialis Ordinis Minorum Capuc-
cinorum, Roma 1928, 72; P. COCO, Saggio di Storia Francescana in Calabria, 
Taranto 1931, 139; MICHELE DA TUGGIO, Bullarium Capuccinorum, Roma 
1945, 60; A. CASTELLUCCI, Il passato glorioso di una regione piena di fede, in 
Il Seminario Pio X di Catanzaro, Roma 1974, 60. U. CALLISTO, Storia dei Cap-
puccini delle Marche, Ancona 1978, I, 274; G. LEONE, I Cappuccini e i loro 37 
Conventi in Provincia di Cosenza, Cosenza 1986, I, 12; G. SINOPOLI, I fratelli e le 
sorelle della penitenza nella fraternità cappuccina di Reggio Calabria-Catanzaro, 
Chiaravalle Centrale 1987, 79. Sulla priorità storica della riforma cappuccina o dei 
recolletti, rispetto a quella marchigiana, vi è il capitolo III “Priorità dei cappuccini 
calabresi”, con citazioni di fonti interessanti, in F. RUSSO, I Frati Minori Cap-
puccini della Provincia di Cosenza. Dalle origini ai nostri giorni, Napoli 1965, 
35-42; e lo studio ben articolato nell’analisi storica e nelle confutazioni argomentali 
dell’archivista dell’ex provincia di Cosenza G. LEONE, Priorità storica calabrese 
nella riforma cappuccina desunta dalle fonti dell’Ordine, Cosenza 1998.

111 Cfr. M. D’ALATRI, Il primo secolo (1525-1619). Quadro storico, in V. CRISCUO-
LO (ed.), I Cappuccini, fonti documentarie e narrative del primo secolo (1525-
1619), Roma 1994, 25-31.

112 Cfr. B. FELICIANGELI, Notizie e documenti sulla vita di Caterina Cibo-Varano, 
Camerino 1892; F. PETRACCI, Cibo Caterina, in Dizionario biografico degli ita-
liani, vol. 25, Roma 1990, 237.

113 Cfr. G. FIORE, Della Calabria Illustrata, tomo II, 407; G. ZUCCALÀ, Crona-
ca Cappuccina (“data dall’Autore per la libreria di Nicastro delli PP. Cappuccini 
nell’anno 1739”), ff. 9-12; R. A. LE PERA, I Cappuccini in Calabria, Chiaravalle 
Centrale 1982, 27; M. D’ALATRI, I Cappuccini, Frascati 1999, 13; G. SINOPOLI, 
I fratelli e le sorelle della penitenza..., 78.



66

“l’atto giuridico di nascita della famiglia cappuccina”114 nelle 
Marche, consentendo ai due fondatori del movimento115 “di 
condurre vita eremitica secondo la Regola predetta; e di por-
tare l’abito col cappuccio quadrato”, così contestualizzata, 
incoraggiata e istituzionalizzata, ai punti 5 e 6, dal Sommo 
Pontefice con queste parole: 

“5. Noi dunque, desiderando la salvezza delle anime, as-
solviamo ognuno di voi e riteniamo assolto, qualora ne fosse 
in qualche modo colpito, da qualsiasi censura, pena e altre sen-
tenze ecclesiastiche di scomunica, sospensione e interdetto, sia 
a iure, sia ab homine, esclusivamente in ordine all’effetto delle 
presenti lettere; ritenendo poi sufficientemente esplicite sia le 
predette lettere, sia il loro contenuto, vi concediamo per autorità 
apostolica, a tenore delle presenti, di condurre vita eremitica 
secondo la Regola predetta;e di portare l’abito col cappuccio 
quadrato; di ricevere nella vostra comunità chiunque, sia chie-
rico secolare o sacerdote, sia laico;di portare la barba, tanto loro 
quanto voi; di ritirarvi in qualsiasi romitorio o luogo, previo 
consenso dei signori di tali luoghi, e in essi dimorare, condurre 
vita austera ed eremitica e mendicare ovunque; e vi concedia-
mo una licenza e facoltà piena e libera di usare, possedere e 
godere aeque principaliter, liberamente e lecitamente, tutti e 
singoli i privilegi, gli indulti e le grazie, concessi fino ad oggi 
o elargiti in futuro, sia in genere che in specie, all’Ordine dei 
frati minori e all’eremo dei camaldolesi del beato Romualdo e 
ai suoi eremiti, nello stesso modo in cui li usano, li posseggono 
e ne godono loro o ne godranno in futuro.

6. Ordiniamo inoltre, con questi scritti apostolici, a tutti 
e singoli gli arcivescovi, vescovi, abbati e a tutti i dignitari 

114 C. CARGNONI (a cura), I Frati Cappuccini..., vol. I, 19.
115 G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione..., 18.20.



67

ecclesiastici, ai canonici delle chiese metropolitane o di altre 
chiese cattedrali, ai vicari generali dei predetti arcivescovi 
vescovi e abbati, di prestarvi personalmente o per mezzo di 
altri un’efficace difesa, e di mettervi in grado, tutti e ciascu-
no, di usufruire e godere in pace di tutte e singole le facoltà 
premesse, e di non permettere che alcuno di voi venga mole-
stato, impedito, ovvero inquietato contravvenendo alle pre-
senti lettere. Perseguano anzi, a loro discrezione, qualunque 
contravventore o ribelle mediante censure e pene o altri prov-
vedimenti legali, senza concessione di appello, e ricorrendo, 
se necessario, al braccio secolare”116.

Nulla da eccepire al riguardo. Rimangono, tuttavia, in-
terrogativi aperti riguardo alla precedenza storica, che sa-
rebbe opportuno prendere nella dovuta considerazione e 
cercare di risolvere con animo obiettivo e interessato, con-
sapevoli che continuare a fregiarsi di una verità costruita ad 
arte può soltanto solleticare il plauso anche generale, ma 
non far trionfare la ineccepibile verità, sia documentale che 
storica.

Non si tratta di vanitoso campanilismo, nè tanto meno di 
contrastare la linea tuttora portata avanti, che alcuni studiosi 
ed esperti in materia, con evidenti omissioni e manipolazioni, 
continuano a “dichiararla ufficiale”, ponendo in dubbio, igno-
rando o posticipando117, addirittura negando la verità sotto 

116 http://www.fraticappuccini.it/cappucciniabruzzo/cms/index.php/bolla-religionis-
zelus?showall=&start=1; https://capuchins.org/documents/religionis.pdf.

117 Seleziono solo alcune citazioni, invitando ad una ricerca più approfondita, oltre alla già 
ricordata “lettura” certamente da confrontare e integrare con altre, superando i recinti di 
un certo provincialismo predeterminato, senza ricorrere ai soliti avverbi, condizionali 
o terminologie “politiche”, a seconda dei luoghi e dei destinatari, ma individuando le 
tracce più autentiche e trasparenti, cfr. C. BONAVENTURA, Cronaca Cappuccina, in I 
Frati Cappuccini, II, 1338-1339; GIROLAMO DA DINAMI, Riforma Cappuccina, in 
I Frati Cappuccini, II, 1303 e nota 2; L. CUMI, Lettera al generale Bernardino d’Asti, 



68

il profilo storico118. Tanto per fare un esempio: come mai il 
primo Capitolo Provinciale119 venne celebrato, subito dopo il 
rito della vestizione, il venerdì dell’ottava di Pentecoste del 
1532 a Filogaso in Calabria, dopo aver stipulato la conven-

in I Frati Cappuccini, II, 911-912; ROMEO GIOVANNI DA TERRANOVA, Chronica 
de origine Frati Minori S. Francisci Capuccinorum, ed. Eduardo d’Alencon , in Ana-
lecta Ofmcap, XXIII (1907) 119; T. SOMIGLI, S. Francesco d’Assisi il Rinnovatore, 
Roma 1928; MARIUS A MAERCATO SERACENO, Relationes de origine Ordinis 
minorum capuccinorum (Monumenta Historica Ordinis Minorum Capuccinorum, I), 
Assisi 1937, 49-76, 309-374; BERNARDINUS A COLPETRAZZO, Historia Ordinis 
fratrum minorum capuccinorum (1525-1593), liber primus: Praecipui nascentis Or-
dinis eventus (MHOC II), Assisi 1939, 321-371; liber secundus: Biographiae selectae 
(MHOC) III), Assisi 1940, 200-221, 443-452; O. SCHMUCKI, La figura storica e spi-
rituale di san Francesco nelle Costituzioni Cappuccine del 1536, estratto da “Bollet-
tino Ufficiale della Provincia di Foggia dei Frati Minori Cappuccini. Numero speciale 
dell’anno 1979”, Foggia 1979, 58; V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fossombrone 
e l’Ordine dei Cappuccini..., 181ss (vedi anche estratto dello stesso curatore: I Cappuc-
cini e Recolletti di Calabria, 175-226); G. LEONE, Priorità storica calabrese..., 127-
128). CEP, Atlante degli Ordini delle Congregazioni Religiose e degli Istituti Secolari in 
Puglia, a cura di A. Ciaula - F. Sportelli, Modugno (BA) 1999, 100; G. INGEGNERI, 
I Cappuccini in Emilia Romagna. Uomini ed eventi, Bologna-Parma 2005, 24; http://
www.vatican.va/roman_curia/pontifical_academies/cult-martyrum/martiri/012.html.

118 “Nel 1532 s’aggregò ad essa (Riforma Cappuccina) il gruppo dei Riformati Calabre-
si” (E. DI IORIO, I Cappuccini nel Molise 1530-1975. Arte e ricordi storici nelle loro 
chiese e conventi, Campobasso 1975, 13ss).

119 I frati che parteciparono a detto Capitolo furono: Ludovico Comi da Reggio Calabria, 
Bernardino Molizzi da Reggio Calabria, Giovanni Candela, Bonaventura da Filogaso, 
Antonino Tripodi da Reggio Calabria, Bernardino da Bisignano, Michele Gambella da 
Castrovillari, Francesco da Bisignano, Antonio da Randolis, Angelo da Calanna, Dome-
nico da Molochi, Ludovico da Radicena, Bonaventura da Radicena, Francesco da San 
Martino, Santo da San Martino, Giovanni da Terranova, Stefano da Francica, Antonino 
da Castelvetere, Cosimo da Castelvetere, Vittorio da Castelvetere, Benedetto da Gala-
tro, Vincenzo da Dipignano, Giovanni da Seminara, Francesco da Gerace, Bonaventura 
da Reggio, Giacomo da Soverato, Paolo da Arena, Benedetto da Seminara, Pietro da 
Seminara, Antonio da Francica, Ludovico da Catanzaro, Girolamo da Albi, Alessandro 
da Calì (cfr. V. CRISCUOLO, Cappuccini e Ricolletti Calabresi, in V. CRISCUOLO, 
a cura, Ludovico da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 200; detto autore evi-
denzia che nell’elenco stilato da F. Russo [I Frati Minori Cappuccini della Provincia 
di Cosenza..., 30], non si rilevano i nomi dei frati: Antonio da Randolis, Vincenzo da 
Dipignano e Santo da San Martino, mentre si legge quello di Girolamo da Dinami; 
quest’ultimo, infatti, avrebbe presentato la richiesta di entrare a far parte dei cappuccini 
nel 1540 e non prima o contemporaneamente al 1532 (cfr. ASV, Arm. 39, voll. 50,51,52 
B, ff. 683r,1122v; Arm. 40, voll. 28,34,39, ff. 290r,199r,155r,748v).



69

zione con i frati marchigiani il 16 agosto del 1529 nel piccolo 
convento di Santa Maria dei Miracoli in Roma?

Nel decreto dell’erezione della nuova Provincia di Cala-
bria dei Frati Minori Cappuccini, di cui ricorre il decennale, 
si afferma che Bernardino da Reggio e Antonio da Iatrinoli 
avevano ottenuto nel 1529 dalla Penitenzieria Apostolica “una 
bolla mediante la quale venivano sottratti alla giurisdizione dei 
superiori dell’Ordine e si concedeva ad essi e a dodici compa-
gni di proseguire la vita riformata nell’eremo di Valletuccio.

Nella loro permanenza romana i due frati calabresi ebbero 
possibilità di incontrare anche Ludovico da Fossombrone, de-
stinatario della Religionis Zelus e ormai riconosciuto “vicarius 
generalis Ordinis minorum de vita heremitica”, stipulando il 
documento di unione o di aggregazione, “condizionato dalla 
condivisione e dall’assenso dei frati rimasti in provincia”120.

Si ripropongono, a seguire, alcune domande finora la-
sciate cadere in nome di una cultura “provincialistica” che 
si è cercato di difendere a tutti i costi, a discapito della veri-
tà storica “universale”121, sottovalutando che le criticità non 
chiarite avrebbero innescato e alimentato, tacite o palesi, “ri-
vendicazioni unilaterali” con inevitabili conseguenze sulla 
bellezza e bontà della stessa Istituzione. D’altronde l’unifi-
cazione dei due movimenti calabrese e marchigiano la resero 
di fatto universale; e man mano cresceva il numero degli 
aderenti al nuovo ramo francescano, in Italia e all’estero, 
con la fondazione di nuovi conventi, si espandeva pure la 
mappa delle province.

120 M. JÖHRI, Unificazione delle Province di Reggio Calabria e di Cosenza e costi-
tuzione della nuova Provincia di Calabria. Decreto (prot. n. 00042/08), Roma 13 
gennaio 2018 (dattiloscritto), f. 2.

121 ANTONINO DA CASTELLAMMARE, Della venuta dei Cappuccini in Sicilia, Pa-
lermo 1937.



70

Ho selezionato, fra i tanti quesiti, i seguenti non con ani-
mo di rivalsa, peraltro di basso profilo storico e spirituale, ma 
con la fiduciosa speranza che le risposte possano far riemer-
gere, finalmente, l’armoniosa composizione del corpus rifor-
mistico, suscitando reciproca ammirazione ed edificazione.

a) La citazione della bolla del 1529 nel Decreto di ere-
zione, ottenuta dai frati calabresi, non vorrebbe sottintendere 
che essa fosse stata presentata ai frati delle Marche per la 
stipula della convenzione di aggregazione del 16 agosto dello 
stesso anno?

b) Come mai non si fa menzione del Breve Pontificio 
(rilasciato tra il 1524-1527)122 - senza il quale probabilmente 
non avrebbero i frati calabresi ottenuta la Bolla di separa-
zione dai frati dell’Osservanza - sottratto, assieme alla copia 
autenticata della Religionis zelus, alla comunità del convento 
vecchio di Mileto, nel corso della visita effettuata nel 1554 
dall’allora Vicario Generale dei Cappuccini, il marchigiano 
padre Eusebio d’Ancona (1552-1558), assicurando di volerlo 
portare a Roma. Ma da quel giorno si persero le tracce?123. 

122 Cfr. F. RUSSO, I Minori Cappuccini in Calabria, Roma 1953, 28.
123 “Questo Breve del padre Ludovico da Reggio - si legge nella Cronaca di Bonaven-

tura Campagna - è quello il quale si conservò da’ padri del luogo di Mileto insino 
all’anno del Signore 1554; e poi dal padre Eusebio d’Ancona generale fu portato in 
Roma per la religione, dove non v’era altro breve, perché quello del padre Ludovico 
da Fossambrono, con l’andata sua, s’era perso conforme ha scritto il padre Girola-
mo da Diname nel quarto capitolo della sua cronaca. [...] Questo breve era nel luoco 
vecchio di Mileto, e l’anno ‘54 il padre fr. Eusebio d’Ancona generale lo portò in 
Roma, ove non v’era breve perché il primo dato a fra Ludovico da Fossambrono 
lo portò seco quando andò fuori da noi” (C. CARGNONI (a cura), I Frati Cappuc-
cini..., vol. II, 1347; cfr. EDUARDUS ALENCONIENSIS, De primordis Ordinis 
Fratrum Minorum Capuccinorum..., 77-78; F. RUSSO, Regesto Vaticano, III, Roma 
1975, n. 17111.



71

Credo, salvo errori di lettura interpretativa e deduttiva, 
che se l’Ordine dispone della Bolla Religionis zelus lo si 
deve ai Cappuccini di Calabria, che la custodivano, assieme 
alla Convenzione, nell’archivio del luogo vecchio di Mileto.

c) Se del Breve, custodito nell’archivio del convento 
vecchio di Mileto, si persero le tracce e si strapparono od 
eliminarono i fogli documentali originali124 ove era stato ri-
prodotto, chi può delegittimare l’ipotesi che esso effettiva-
mente fosse anteriore alla Religionis zelus? Perché se fosse 
stato posteriore al 1528 non ci sarebbe stata alcuna ragione 
di sottrarlo all’importante patrimonio storico dell’Ordine.

d) Su richiesta del Ministro Generale p. Paolo Pisotti 
(1529-1533), feroce avversario di ogni riforma, considera-
to che i frati migliori stavano abbandonando i conventi di 
sua pertinenza, Clemente VII prima col Breve Cum sicut 
super del 14 dicembre 1529 aboliva “tutte le concessioni 
pontificie fatte ai girovaghi e ai fuggiaschi dell’Osservanza 
e ordinava che non fossero permesse nuove sette, né che i 
frati si chiamassero con un nome diverso da quello dato da 
san Francesco al suo Ordine”125, senza però far riferimento 
esplicito ai Cappuccini e alla nuova scelta di vita; e poi col 
Breve Cum sicut accepimus del 27 maggio 1530, indirizzato 
anche al suo confessore p. Onorio Caiani, Procuratore degli 
Osservanti, annullava “tutte le concessioni fatte dalla peni-
tenzieria ai fratelli Ludovico e Raffaele da Fossombrone”126, 
perché veniva destinato anche ai “Riformati di Calabria” se 

124  Cfr. G. LEONE, Priorità storica calabrese nella riforma cappuccina ..., 47.
125 C. CARGNONI (a cura), I Frati Cappuccini..., vol. I, 23.
126 C. CARGNONI (a cura), I Frati Cappuccini..., vol. I, 19.



72

non fossero già costituiti e riconosciuti dall’Autorità Ponti-
ficia, con l’ingiunzione che tutti, quindi compresi i religiosi 
calabresi, facessero ritorno ai conventi di origine? Non solo 
ma con altro Breve Alias postquam del 2 dicembre 1531, 
rilasciato ai Superiori Maggiori dell’Osservanza, intimava, 
fra l’altro, ai frati della stessa famiglia che si erano aggregati 
ai Cappuccini, dopo il 27 maggio dell’anno precedente, di 
fare rientro alle loro case religiose; e ai cappuccini di non 
ricevere alcun frate proveniente dall’Osservanza. Un diktat, 
questo, che fu rinnovato agli ex riformatori calabresi il 3 
luglio 1532, nel caso contrario sarebbero stati destinatari di 
gravi pene canoniche127. Ci si domanda, come mai anche qui 
viene menzionato esplicitamente il gruppo della Riforma di 
Calabria?

e) Quest’anno ricorre il V Centenario della presenza cap-
puccina in Calabria (1518-2018), non sarebbe stato più bello 
e proficuo che l’Ordine, con personale esperto, condividesse 
sia a livello storico che spirituale tale importante ricorrenza? 
Sarebbe stata un’occasione davvero provvidenziale per ap-
profondire e chiarire forse definitivamente il problema della 
storicità, visto che permangono ancora perplessità in merito, 
al punto da non considerarla parte integrante e identitaria del 
movimento riformistico sorto nel 1525 nelle Marche e uffi-
cializzato giuridicamente con la Religionis zelus di Clemente 
VII concessa ai fratelli Ludovico e Raffaele da Fossombro-
ne? Infatti, se viene da parecchi autori menzionata la data 
d’inizio del movimento riformistico ad opera di p. Matteo 

127 Cfr. EDUARDUS ALENCONIENSIS, De primordis Ordinis..., 52s.99s; C. CAR-
GNONI (a cura), I Frati Cappuccini..., vol. I, 24.



73

da Bascio128, e cioè il 1525, ottenendo nel 1528 i fratelli Te-
naglia la Bolla giuridico-istituzionale, per quale motivo, san-
cita l’unione129 o l’aggregazione dei Cappuccini o Recolletti 
calabresi con i marchigiani nel 1529, non viene riconosciuta 
anche la data d’inizio del movimento riformistico calabrese 
ad opera di p. Ludovico Comi e p. Bernardino Molizzi130, e 
cioè il 1518, e forse “prima ancora”, come ricorda lo stesso 
Cargnoni131?

f) Encomiabili i preparativi che l’Ordine intende porre in 
essere per il V Centenario della Religionis zelus (1528-2028), 
straordinario dono di predilezione divina - a cui nella nostra 
Provincia si è voluto dedicare una giornata di studio, esatta-
mente il 3 luglio 2018, aperta, su espresso invito del Ministro 

128 Per ulteriori notizie su Fra Matteo da Bascio, cfr. P. HELYOT, M. BULLOT, G. F. 
FONTANA (trad. dal francese), Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 
e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al presente istituite, 
tomo settimo...., 170s; MELCHIORRE DA POBLADURA, La «severa repressio-
ne» di fra Matteo da Bascio, in Archivio italiano per la storia della pietà, 3 (1962) 
281-308; A. PROSPERI, Gian Battista da Bascio e la predicazione dei romiti alla 
metà del ’500, in Bollettino della società di studi valdesi, 96 (1975) 69-79; C. UR-
BANELLI, Matteo da Bascio e l’Ordine dei Frati Cappuccini, Ancona 1982; B. 
NOBILE, «Romiti» e vita religiosa nella cronachistica italiana fra ’400 e ’500, in 
Cristianesimo nella storia, 5 (1984) 303-340; M. I. BARTOLUCCI, Le «imagines 
seraphicae» stampate ad Anversa nel 1653. Un esempio di stampa devozionistica 
della controriforma, in Italia Francescana - Rivista di cultura internazionale, anno 
II, 1-2 (1994) 80-103;  http://www.santiebeati.it/dettaglio/93958; http://www.trec-
cani.it/enciclopedia/ludovico-da-fossombrone_(Dizionario-Biografico)/. 

129 V. CRISCUOLO, Cappuccini e Ricolletti Calabresi, in V. CRISCUOLO (a cura), 
Ludovico da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 189.

130 Cfr. http://www.fraticappuccini.it/new_site/index.php/cappuccini-del-i-secolo.html.
131 Cfr. C. CARGNONI, L’Osservanza francescana nell’Italia centrale nel primo 

quarto del secolo XVI, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fossombrone 
e l’Ordine dei Cappuccini..., 87; P. PRODI, La vita religiosa e la nascita di nuovi 
Ordini nel secolo XVI, in L. MOCATTI, D. CHISTÈ, Architettura cappuccina. 
Atti della giornata di studi storici sull’architettura cappuccina. Trento Biblioteca 
Provinciale Cappuccini 28 maggio 1993, Trento 1995, 19.



74

P. Matteo Serafini da Bascio, 1495-1552, (Flores Seraphici, I, 10).



75

Provinciale, frate Pietro Ammendola, “ai Ministri Provinciali 
della Famiglia Francescana in Calabria, agli Istituti Religiosi 
legati alla spiritualità Cappuccina, alle Suore Francescane 
del Signore, alle Suore Cappuccine del Sacro Cuore, alle 
Suore Madonna di Fatima, alle Suore Ospedaliere di Santa 
Chiara - Pisa, alle Suore Francescane del Verbo Incarnato, al 
Ministro Regionale Ofs e alle Fraternità Ofs”132 - non sarebbe 
opportuno che l’Ordine facesse memoria del pluricentenario 
anniversario della celebrazione del Primo Capitolo Provin-
ciale, che ebbe luogo il venerdì dell’ottava di Pentecoste 
(24 maggio 1532) a Filogaso, costituendo canonicamente la 
Prima Provincia dell’Ordine dei Frati Minori Cappuccini?

Ogni albero ha le sue radici che fondano e alimentano 
l’intero apparato costitutivo fino a produrre i frutti, rigene-
randosi ad ogni stagione. E più le radici sono salde più la 
dignità e la sontuosità della sua chioma s’impone per la sua 
semplicità, la sua umiltà, la sua fertilità e la sua freschezza 
innovativa, .

Ora, rivisitando il percorso fondativo ed evolutivo del no-
stro Ordine - alla luce dei numerosissimi documenti, inerenti 
anche alle varie soppressioni, editi ed inediti, dei manoscritti 
integrali e mutilati, delle pubblicazioni, degli studi, dei con-
vegni, dell’architettura, dell’archeologia, delle mappe e delle 
serigrafie - possiamo cogliere “i punti fondamentali della 
riforma: la povertà, l’austerità, la preghiera, la solitudine e 
il silenzio”133, che noi dovremmo ereditare e vivere come 
carisma di appartenenza, incastonandoli in un prorompente 

132 P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, prot. n. 20/018 - C3, Lamezia Terme 
16.06.2018, f. 1.

133 MARIANO D’ALATRI, I Cappuccini..., 17.



76

bisogno di restauro personale e comunitario, secondo il segno 
dei tempi, attingendo a piene mani dall’esempio del nostro 
Fondatore e dei suoi scritti. Il tutto caratterizzato da una co-
stante “ricerca di autenticità, non di originalità”, aprendo le 
porte del “cenacolo” e andare per il mondo, raggianti di gioia 
e di speranza, senza calzature lussuose, senza bastoni e senza 
tinture per apparire più gradevoli, ma semplici, con il cuore 
traboccante di amore, gli occhi luminosi di grazia divina, 
le mani colme della Parola di Dio e carità, una corda per 
fermare il rosario, i passi intenti a seguire le orme di Gesù, 
il volto sorridente di perfetta letizia, specie quando si viene 
umiliati, disprezzati e cacciati.

Il Signore non chiede opere portentose, magari piacevoli 
agli occhi del mondo, ma umili e miti gesti che veicolano 
l’icona del buon samaritano, il quale di fronte alla persona 
derubata, bastonata e abbandonata a se stessa, non passa ol-
tre, ma si ferma, la guarda e incomincia a vestirla di com-
passione, abbracciandola, ungendola con l’olio ed il vino e 
poi la porta all’albergatore134, perchè se ne prenda cura, cioè 
al Signore con accanto la Sua e nostra Madre, continuando a 
sostenerla con la preghiera, il grembiule e la carità, amandola 
più dell’amore di una madre per il proprio “figlio”135.

Abbiamo bisogno di recuperare la cultura e, soprattutto, 
l’identità diaconale di san Francesco, privilegiando le classi 
più abbienti ed i nuovi “lebbrosi” del nostro tempo, andan-
do ad incontrarli ovunque, nel solco esperienziale dei nostri 
antichi padri e fratelli, infaticabili apostoli e discepoli del Re-

134 Cfr. Lc 10,33-35.
135 Fonti Francescane, Regola bollata, capitolo VI,  n. 91 (http://www.sanfrancesco-

assisi.org/images/pdf/regola-bollata.pdf; https://www.ofmcap.org/it/regola-di-san-
francesco).



77

gno di Dio, che ebbero il coraggio di lasciare una strada più 
confortevole per intraprendere la via più stretta, caricandosi, 
ogni giorno, la propria croce e ponendosi alla sequela del 
Maestro, ricolmi dello Spirito obbedienziale e misericordioso 
fino all’ultimo alito di vita, per la gloria di Dio, il bene della 
Chiesa e la salvezza delle anime.

Ritrovare la serenità fraterna sulla verità storica, accan-
tonando ogni inutile personalismo provinciale, maturando il 
senso di appartenenza familiare universale, e lasciarsi infuo-
care dai doni dello Spirito Santo e dal desiderio irrefrenabile 
di imitare i cappuccini iniziatori della Riforma nell’osservare 
la Regola e gli scritti del Serafico Padre, sine glossa, incar-
nando il Vangelo con crescente trasporto umano e spirituale,  
nonostante i momenti di altissima sofferenza e di accanita 
persecuzione, più che un vanto partigiano o geografico, po-
trebbe costituire un’ulteriore opportunità di rinascere alla 
gioia della grazia e dell’anelito di perfezione e di penitenza, 
in totale comunione e condivisione fraterna, lodando e ringra-
ziando il Signore per le meraviglie che ha operato e continua 
ad operare nella nostra sacra Istituzione, generando figli, fra 
i quali il Servo di Dio frate antonino tRiPodi da Reggio Ca-
labria, il cui profumo di santità sacramentale e taumaturgica 
ha ispirato e continua ad ispirare l’edificazione del popolo 
al bene, intriso di amore verso Dio e verso il prossimo, e il 
carisma vocazionale e ministeriale di chi si sente toccato 
dalla chiamata alla vita consacrata.

 



78

F. Bonaventura da Reggio Calabria, 1475-1555, (Riprod. fotografica Archivio P.).



79

II
F. ANTONINO TRIPODI DA REGGIO CALABRIA

Servo di Dio 

1. Reggio e il suo contesto urbano ed epocale nel ’500

Non è semplice e neppure impossibile delineare, sia pure 
in stringata sintesi, il fascino e lo straordinario patrimonio 
ambientale, archeologico, architettonico, antropologico, ar-
tistico, storico e religioso, nonché il ruolo strategico e re-
lativi scambi, ad  ogni livello, internazionali, specie con le 
popolazioni dell’area mediterranea, che caratterizzarono e 
accompagnarono questo incantevole lembo di terra calabra.

Le sue origini si perdono nella notte dei tempi e a buon 
diritto vengono annoverati nell’atlante mitologico del 2000 a. 
C., il cui mistero sembra signoreggiare sulle ammalianti sug-
gestioni dei pazienti ricercatori e degli appassionati studiosi.

Tante le ipotesi, più o meno credibili, e altrettante le leg-
gende1, che, ovviamente, non riteniamo essere questa la sede 

1 Cfr. https://it.wikipedia.org/wiki/Storia_di_Reggio_Calabria; http://www.treccani.it/
enciclopedia/reggio-calabria_%28 Enciclopedia-dell%27-Arte-Antica%29/; https://
www.informagiovani-italia.com/storia_di_reggio_calabria.htm; http://www.ascenzai-
riggiu.com/storia-di-reggio-le-mitiche-origini/; F. MOSINO, Dal greco antico al 
greco moderno in Calabria e in Basilicata, Reggio Calabria, 1995;  D. CASTRI-



80

per avventurarci sulle loro tracce e dar luogo ad un discerni-
mento il più vicino possibile alla sua formazione struttura-
le e identitaria. Rimane, tuttavia, inconfutabile che la Città 
dello Stretto sia tra le più antiche e strategiche del mondo 
occidentale2.

I primi insediamenti fondativi furono ad opera dei greci 
originari dalla città di Calcide3, “su indicazione dell’oracolo 
di Delfi”4, pervenuti intorno all’VIII secolo a. C.

Nonostante le frequenti incursioni piratesche, le cata-
strofi naturali e le devastanti aggressioni umane, essa pare 
non abbia subìto alcuna variazione di posizionamento a dif-
ferenza di “altre città della colonizzazione arcaica (Sibari, 
Locri) e quelle dedotte successivamente sulle coste ioniche 
e tirreniche o scomparvero o furono costrette a ritrarsi sulle 
colline retrostanti”5.

Se anche Reggio si fosse ritirata nell’entroterra avrebbe 

ZIO, Storia di Reggio a fumetti – Dalle origini mitiche alla venuta di S. Paolo, 
Reggio Calabria, 2004; D. MUSTI, Magna Grecia – Il quadro storico, Roma-Bari, 
2005; D. CASTRIZIO, Storia di Reggio a fumetti – Da Augusto a Roberto d’Angiò, 
Reggio Calabria, 2006; L. BRACCESI, F. RAVIOLA, La Magna Grecia, Bologna, 
2008; C. CAMPOLO, Rhegion – Storia e monetazione (510-89 a.C.). Origine e 
diffusione della monetazione in Occidente, Reggio Calabria, 2009; N. ZAPPALÀ, 
Reggio Calabria e dintorni – Viaggio nella memoria storica dell’Area dello Stretto, 
Bagnara Calabra-Reggio Calabria, 2011.

2 https://it.wikipedia.org/wiki/Reggio_Calabria#Età_antica.
3 https://patrimonilinguistici.it/la-storia-linguistica-reggio-calabria-leta-antica/; 

“Secondo la tradizione i Calcidesi consacrati ad Apollo si recarono a consultare 
l’oracolo per fondare una colonia, e ottennero questa risposta: dove l’Apsia, il più 
sacro dei fiumi, si getta in mare, troverai una femmina che sposa un maschio; lì fon-
da una città, perché il dio ti concede la terra Ausonia. Recandosi sul posto, vicino 
al fiume Apsia, i Calcidesi trovarono una vite intrecciata attorno a un fico selvatico, 
e in quel punto fondarono la città” (http://www.magnagrecia.it/pagare/calabria/ita-
liano/itinerar/reggioca/reggio.html).

4 http://www.italia.it/it/idee-di-viaggio/citta-darte/reggio-calabria.html.
5 G. CINGARI, Introduzione alla parte prima, in F. MAZZA (a cura), Reggio Cala-

bria storia cultura economia, Soveria Mannelli 1993, 17



81

probabilmente perduto scambi culturali e commerciali che 
garantivano enormi risorse, soprattutto marittime e artigia-
nali, finalizzate a far prosperare la qualità della vita sociale, 
economica e demografica. Si registrarono, nel corso dei se-
coli, periodi di ampliamento o di restringimento perimetrale, 
ma mai venne scalfita menomamente la sua incantevole ma-
gia paesaggistica e patrimoniale di cui ne perpetua la memo-
ria la vasta gamma di monumentali reperti, risalenti fino alle 
origini6, con la speranza che altre testimonianze archeologi-
che e artistiche, attraverso gli scavi, possano venire alla luce. 
Impronte lasciate dai greci (da qui l’appellativo di Magna 
Grecia), dai romani (privilegiata sede del quartier generale, 
conferendo alla città  di Augusto durante la guerra punica 
contro Pompeio), dai bizantini, dai normanni, dagli svevi, 
dagli angioini e dagli aragonesi7.

Reggio s’affaccia su uno splendido squarcio di mare, 
detto lo Stretto di Scilla e Cariddi, con sul litorale opposto 
la città di Messina, formando nell’insieme uno spettacolare 
angolo tra i più conosciuti al mondo.

Non sempre lo splendore dell’armonia del creato si ri-

6 Cfr. http://www.magnagrecia.it/pagare/calabria/italiano/itinerar/reggioca/reggio.html.
7 Per una panoramica globale sulla città dello Stretto, cfr. C. TURANO, La «cronica 

di Reggio» di Marc’Antonio Politi, in «Historica», XXII (1969) 39-47; G. MIGGIA-
NO, Reggio nel ‘600: aspetti di vita tratti dall’opera «De Rebus Rheginis» di G. A. 
Spagnolio con i versi in lode del Baco da seta, Reggio Calabria 1978;  M. A. POLITI, 
Cronica della nobile fedelissima Città di Reggio, Messina 1618; N. MARCONE, Un 
viaggio in Calabria impressioni e ricordi, Roma 1885; G. SPAGNOLIO, De Rebus 
Rheginis, a cura di F. Mosino, Vibo Valentia 1998; D. SPANÒ BOLANI, Storia di 
Reggio Calabria da’ tempi antichi sino all’anno di Cristo 1797, vol. I (Da’ tempi 
primitivi sino all’anno 1600), Napoli 1857; D. SPANÒ BOLANI, Storia di Reggio 
Calabria da’ tempi antichi sino all’anno di Cristo 1797, vol. II (Dal1600 sino al 
1797. Cronachetta - Tavole cronologiche), Napoli 1857. Cfr. pure i volumi con la 
ricca bibliografia di G. CARIDI, La Calabria nella storia del Mezzogiorno. Secoli 
XI-XIX testi e documenti, Reggio Calabria 2013; ID., Reggio Calabria storia di una 
città sullo Stretto (secoli XIV-XIX), Messina 2017.



82

fletteva nel volto della società e nella santità della chiesa. 
E viceversa. Le cause del dissesto dei valori antropologici, 
etici, culturali ed ecclesiali scatenarono un contagio trasver-
sale talmente complesso e insinuante da rendere assai pro-
blematici la convivenza tra le varie categorie dei ceti popo-
lari e il diversificato ordine gerarchico-istituzionale.

Pur senza difficoltà si fecero spazio, in tale contesto e nel 
volger dei secoli, movimenti, gruppi e individui che profu-
sero ogni energia, con le parole e con le opere, per realizzare 
un rassicurante “rinnovamento religioso e civile”8, tornando 
ad attingere alle sorgenti della Parola Biblica e delle “nor-
me di vita”, debitamente approvate dal Papa, come quelle, 
per esempio, degli eremiti camaldolesi, di san Domenico di 
Guzman, di san Francesco d’Assisi, di sant’Agostino e di 
san Francesco di Paola.

Un ruolo importante recitarono anche i frati cappuccini 
calabresi, allorquando vennero invitati da mons. Gerolamo 
Centelles, Pastore della Chiesa di Dio che era in Reggio Ca-
labria, agli inizi del 1530, perché lo aiutassero a riportare 

8 Cfr. G. MICCOLI, Problemi e aspetti della vita religiosa nell’Italia del primo Cin-
quecento e le origini dei Cappuccini, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da 
Fossombrone..., 23; L PALOMES, Dei frati minori e delle loro denominazioni, 
Palermo 1897, 367s; STANISLAO DA CAMPAGNOLA, L’esperienza dei pri-
mi decenni di vita cappuccina in alcuni studi recenti, in Laurentianum, 4 (1963) 
513; R. GUARNIERI, Il movimento del Libero Spirito, in Archivio italiano per 
la storia della pietà, 4 (1965) 358-359; A. SOLIGNAC, L. DONNAT, Marthe et 
Marie, in Dictionnaire de Spiritualité, X, Paris 1978, 664-673; P. SIMONCELLI, 
Evangelismo italiano del Cinquecento. Questione religiosa e nicodemismo politi-
co, Roma 1979; R. RUSCONI, Francesco d’Assisi nella predicazione italiana del 
400 e del primo 500, in L’immagine di Francesco nella storiografia dell’umanesi-
mo dell’Ottocento, “Società internazionale di studi francescani”, Atti IX convegno 
internazionale, Assisi 1983, 97-98; D. NIMMO, The Genesis of the Observance, 
in Il rinnovamento del Francescanesimo. L’osservanza, “Società internazionale di 
studi francescani”, Atti dell’XI convegno internazionale, Assisi 1983, 109-147; B. 
NOBILE, «Romiti » e vita religiosa nella cronachistica italiana fra ’400 e ’500, in 
Cristianesimo nella storia, 5 (1984) 303-340.



83

Cristo nel cuore della Diocesi e della società civile, biso-
gnose di purificazione e di rinascita spirituale e umana.

I frati, visionato il luogo dell’Eremo e trovatolo secondo 
lo spirito francescano, accolsero l’invito e subito si misero 
all’opera, non senza prima di porsi sotto il patrocinio della 
Madonna della Consolazione, che invocavano giorno e not-
te perché insegnasse loro ad essere, come Lei, veri discepoli 
di Gesù, il quale aveva insignito delle sacre stimmate il Se-
rafico Padre. Quindi osservare, in somma purità, la Regola 
e gli scritti di san Francesco9, incarnandone l’esempio vo-
cazionale e ministeriale, per i nostri equivaleva a imitare e 
testimoniare in tutto il Cristo povero, casto, obbediente fino 
alla passione e crocifissione10, sia vivendo nelle iniziali po-

9 Cfr. GIROLAMO DA DINAMI, Riforma Cappuccina, in I frati Cappuccini, II, 1305.
10 Un bellissimo concetto esplicativo dell’imitazione di Cristo lo scrive, nei primi anni 

del ’600, il padre Michelangelo da Venezia: “O anima mia, avida di gustare li miste-
ri del dolcissimo Gesù, vieni ed accompagnati dietro di lui con gli apostoli ed entra 
nel Cenacolo... Anima, dilettati della meditazione di questi interni dolori del tuo 
Signore... Non ti contentare di stupire, ma risolviti d’imitare, ché questo è il frutto 
delle meditazioni... Su, levati, anima mia e ravolgendoti in te stessa, tutta mesta, do-
lente e lagrimosa vieni a vedere... Anima mia, l’altezza del Monte Calvario, sopra 
il quale già è salito Cristo per essere crocifisso, t’invita a sollevarti sopra te stessa, 
in un’alta ed affettiva contemplazione de’ sagri misteri della redenzion nostra...” 
(Fascetto di mirra, / nel quale si contengono quaranta meditationi / sopra la Pas-
sione / di nostro Signore, / che possono servire anco per l’oratione delle / quaranta 
hore. Di F. Michel’Angelo da Venezia, Capuccino. Prima parte, Venezia 1611, 49, 
50v, 54v, 149v, 242v). E ancor più articolato viene esposto il dono dell’imitazione 
di Cristo, nella seconda parte dell’opuscolo, dal medesimo autore, con un crescendo 
appassionante di catechesi formativa, vera manna spirituale e pastorale per l’anima 
e il corpo, da cui estrapoliamo: “Qual cosa vi stimolerà all’esercizio delle sante vir-
tù, quanto la Passione del Signore? Volete la orazione? Contemplate Cristo nell’or-
to. Volete la perfetta rassegnazione al beneplacito divino? Attendete a quel: Non 
mea, se tua fiat voluntas (Lc 22,42). Volete la mansuetudine? Mirate Cristo, quando 
parla a quelli che lo prendono come ladro. Volete la costanza? Vedetelo quando ri-
prende Pietro, che mette mano alla spada. Volete la pazienza? Volete l’obbedienza, 
l’umiltà, il silenzio, la prudenza, l’onestà, l’astinenza, la liberalità, la carità? Certo 
che tutte queste e altre cose ne ritroverete nella santissima Passione. Questa faceva 
forti i martiri nei tormenti, costanti le vergini negli assalti, perseveranti i confessori 
nella penitenza, diligenti i prelati nel governo, innamorati e indefessi gli apostoli 



84

vere, semplici e umili capanne di fango e frasche o in austeri 
e, in seguito, essenzialissimi complessi conventuali, intenti 
alla preghiera, alla carità e al digiuno, sia recandosi11, a due 
a due, come questuanti di lieti e affabili messaggeri di pace 

per tutte le parti del mondo nel piantare la Chiesa di Cristo. Anche a voi darà forza 
la stessa Passione nelle tribolazioni e vittoria nelle tentazioni; vi farà leggiero il 
giogo della legge del Signore, vi riempirà di consolazioni spirituali, e vi ecciterà 
alle divine lodi. Con questa vi sarà dolce l’essere stimati pazzi per Cristo (cfr. 1 Cor 
4,10), col veder lui stesso vestito di bianco, riputato e sgridato per le strade come 
matto. Sarete insensibili come marmi nelle confusioni, vedendo Cristo in mezzo 
a tanti affronti, villanie e oltraggi tanto saldo, e sotto le sferze, spini e chiodi così 
paziente, che né pur mai apre la bocca, ma sicut agnus coram tondente se, sic obmu-
tuit (Is 53,7). Abbassarete la testa ad ogni ordini dei vostri maggiori, quando con-
templarete l’ubidienza di Cristo senza replica fino a’ manigoldi e suoi crocifissori. 
Goderete nel patire la povertà delle cose ancor necessarie, quando vedrete Cristo 
nudo sulla croce. Vi accenderete di carità, vedendo Cristo in croce che priega per 
li suoi crocifissori. Vi gusterà il digiuno contemplando la sete del Signore in croce. 
Goderete di esser posti ne l’ultimo luogo e di non essere in alcuna stima appresso 
il mondo, vedendo Cristo riputato peggiore di Barabba, e manco degno di vita che 
lui, anzi come più tristo de’ ladri esser in mezo di loro crocifisso. O Passione, o idea, 
o esemplare d’ogni cristiano. Inspice ergo et fac secundum exemplar, quod tibi in 
monte monstratum est (Es 25,40; Eb 8,5; At 7,44). E sì come il discepolo del pittore 
che piglia da lui gli esemplari e, postili dinanzi, li mira e poi tira le pennellate nella 
sua tela, così dovendo il cristiano trasformarsi nella immagine di Giesù Cristo, gli 
fa bisogno aver dinanzi a gli occhi della mente l’esemplare delle sante virtù, cioè la 
Passione di Cristo, e da quella andar pigliando quando una virtù e quando un’altra, 
finché la imitazione si venga a quella di san Paolo: Gloriam Christi speculantes 
transformamur a claritate in claritatem (2 Cor 3,18). Perché così ci predestinò il 
Padre eterno: Praedestinavit conformes fieri imagini filij sui (Rm 8,29). E qual’è 
l’imagine del suo Figliuolo? Sentite Isaia: Vidimus eum non habentem speciem, 
neque decorem, tanquam percussum a Deo, leprosum et humiliatum (cfr Is 53,2-4). 
La imagine adunque a cui siamo predestinati per doverci conformare e che in noi 
dobbiamo ritrarre come buoni pittori è l’umanità di Cristo passionata e crocifissa” 
(Fascetto di mirra, E di vari Fiori, il quale contiene molti Esercizi spirituali, sopra 
le cinque piaghe e Passione del Sig. N. Giesù Christo, et altri diversi, per ogni 
sorte di persone. Insegnati dal R. P. F. Michel’Amgelo da Venezia, Frate Minor 
Capuccino di san Francesco, predicando in molti luoghi. Raccolti da Santi, e da 
Dottori Cattolici. Parte seconda, Venezia 1613, 9v-10r, in I Frati Cappuccini..., 
1313-1314). Per altri riferimenti virtuosi, cfr. I Frati Cappuccini..., vol. III, 217, 
229, 362,720, 771, 1269, 1488s, 1550, 1598, 1606, 1673, 1676s, 1853, 1888, 1921, 
1929s, 1959; vol. IV, 219, 226-229, 249, 258, 281, 293, m338, 341-343, 622, 674, 
822, 846s, 1089, 1492 e 1495. 

11 BCRC, Trattato del principio, e progresso della Religione Cappuccina, ff. 4-5.



85

o come infervorati predicatori della Parola biblica per le vie 
dell’umanità12, senza mai omettere di divulgare il culto de-
vozionale della Vergine Madre13 e le pie pratiche mariane, 
tra cui primeggiavano la preghiera del rosario e, per chi 
sapeva leggere, l’Ufficio di Maria Vergine Immacolata, at-
tribuito a S. Bonaventura, pur se detta attribuzione suscita 
qualche dubbio14. Non mancarono pure di educare il popolo 
al pio esercizio della Via Crucis, incoraggiandolo alle forme 
penitenziali, come quelle di astenersi dalle carni15 nei giorni 
di mercoledì, venerdì e sabato, e di assumere qualche tozzo 
di pane con poca acqua, in particolare il venerdì, come fio-
retti da offrire a Gesù e a Maria.

Essi presero, infatti, alla lettera quanto l’Assisiate aveva 
scritto alla concittadina sorella Chiara: “Io, frate France-
sco piccolo, voglio seguire la vita e la povertà dell’altissi-
mo Signor nostro Gesù Cristo e della sua santissima Ma-
dre, e perseverare in essa fino alla fine”16.

2. Il Convento della Consolazione

“Chi nel 1530 facevasi a salire lungo il torrente di Ca-
serta, a nord-est di Reggio, fin sotto il villaggetto della Bot-

12 Cfr. APCCZ, Annali de’ Capitoli Generali e Provinciali dei Cappuccini della Pro-
vincia di Reggio e d’altre cose memorabili negli Anni medesimi, [si narra dal 1525 
al 1909], f. 9; M. D’ALATRI, Messaggeri e santi seguendo Francesco, Roma 1987. 

13 Cfr. I Frati Cappuccini..., 1609s.
14 Cfr. http://www.ridolfo.it/Ufficio_Immacolata/Italiano/Uff_BVMaria_Nota.html.
15 Cfr. I Frati Cappuccini..., vol. II, 1166s, 1544, 1611, 1620; vol. IV, 1086-1088.
16 F. D’ASSISI, Ultima volontà, 1 (FF 140); I frati Cappuccini, 170; De conformita-

te vitae beati Francisci ad vitam Domini Iesu, in Analecta franciscana, IV, 1906, 
296ss; cfr. G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione i Frati Cappuccini e il 
Popolo Reggino..., 19.



86

te, volgendosi quivi a destra, sul declivio delle colline che 
mirano il settentrione non vi trovava, come oggi vediamo, il 
Santuario della Protettrice di Reggio, col Cenobio dei frati 
Cappuccini di lato e il freschissimo giardino cinto col muro 
della clausura, e la pittoresca selvetta di roveri e di cipressi 
pel ripido ciglione che sale a ridosso della Chiesa e del Con-
vento; chè quel sito ora sì dolce ed ameno era allora arenoso 
e scarsamente coltivato...”17.

Ad offrirlo a fra Ludovico Comi - appreso il pio desiderio 
di mons. Centelles18, che “in una lunga dimora fatta in Roma 
aveva conosciuto di che buono spirito s’informava la nuova 
Riforma dell’Ordine francescano, e l’avea visto accolta con 
viso benigno dal S. Padre; ora qui venuto sentiva levar a cielo 
quei santi solitari: onde argomentando che gran frutto di bene 
avrebbe potuto ricavare il popolo reggino dalla loro vicinanza 
cercolli in Reggio” ed egli “subito piegò il capo, ché quella 
bell’anima ardeva essa della brama di giovare alla sua patria” 

17 A. M. DE LORENZO, Il Santuario di Maria SS. della Consolazione presso Reggio 
di Calabria, Reggio 1896, 7-9.

18 Il Vescovo Gerolamo Centelles dei Conti di Oliva (alla guida della Chiesa metropoli-
tana reggina dal 1529 al 1535) scrisse al Comi, agli inizi del 1532- così il padre Nava 
- due “premurosissime lettere invitandolo, e premendolo col maggior calore di portarsi 
in Reggio sua Patria per vedere la maniera più propria di piantarvi un Convento del 
proprio santo Istituto per edificazione di quella Città Metropoli, e Capo delle Provin-
ce, non men che della vasta Calabria” (APCCZ, Trattato del principio, e progresso 
della Religione Cappuccina avuto da questa Provincia di Reggio, composto dal R. 
P. Errico da Reggio ex lettore di questa Provincia, distinto in capitoli, e trascritto 
con alcune notarelle da fr. Gesualdo da Reggio l’anno 1770, ff.786-787. Questo 
“Trattato” è tratto dall’opera manoscritta il cui titolo completo è: GESUALDO DA 
REGGIO, Memorie concernenti a’ Cappuccini specialmente di questa Provincia 
di Reggio, divise in quattro parti. Nella prima si apporta il modo di procedere tra 
noi ne’ giudizi. Nella seconda le Ordinazioni dei Capitoli Generali. Nella terza le 
Ordinazioni de’ nostri Capitoli Provinciali. Nella quarta l’origine de’ Cappuccini 
di questa Provincia, raccolte da Fr. Gesualdo da Reggio relig. di q. Provincia. 
Applicato nella Libraria de’ PP. Cappuccini di Terranova, 1771).



87

F. Antonino Tripodi da Reggio Calabria, 1506-1586, (Riprod. fotografica Archivio P.).



88

- fu “il signore Gio. Bernardo Mileto” con “la chiesicciuola”19. 
In essa vi era un piccolo quadro raffigurante la “nostra Signo-
ra del Consuolo”20, detta più comunemente Maria Santissima 
della Consolazione o Porziuncola dell’Eremo21.

“Il luogo - continua il De Lorenzo - era solitario, chiuso 
da colline, atto alla vita ascetica dei religiosi; opportuna al 
bisogno l’acqua che in vari filetti scendeva qua e là sotto la 
rupe coperta allora da roveri; questo stesso sito elevato tra la 
terra e il cielo offriva allo spirito un bel ristoro con la bellis-
sima vista della campagna con tutta la riviera reggina, dello 
Stretto, e dell’opposta Sicilia.

Era il 30 maggio 153322, e i frati della santa famigliuola di 

19 A. M. DE LORENZO, Il Santuario di Maria SS. della Consolazione...,10. Non sia-
mo in possesso, a tutt’oggi, di documenti che ci consentano di risalire, con chiara 
attendibilità storica, alle origini del “Luogo sacro”, ispiratore dell’attuale santuario 
della Madonna della Consolazione. Secondo alcuni cronisti pare che il primo segno 
sacro strutturale s’identificasse in una “piccola chiesa” o “cappelluccia” o “piccola 
cappella” o “rurale cappelletta”; secondo altri in un “piccolo oratorio”, secondo 
altri ancora in una semplice “edicola”, custodente la sacra Immagine. Accanto a 
questo piccolo segno sacro pare sorgessero alcune scarne cellette, che in tempo 
assai remoto avrebbero accolto coloro che si occupavano della sua custodia, e cioè: 
chierici selvaggi, eremiti o terziari. L’uno e le altre venivano esaltati da una sugge-
stiva cornice disegnata dal terreno ospitante, a gradazione collinare, la cui bellezza, 
incontaminata, l’annoverava, a pieno titolo, nelle mirabilia Dei (G. SINOPOLI, 
Il primo “Luogo Sacro”, in Il Domani, 27 agosto 2008). Vedi pure, fra i nume-
rosi contributi pubblicati in merito: G. FIORE, Immagine di nostra Signora della 
Consolazione protettrice della città di Reggio, in Della Calabria illustrata, II, Na-
poli 1743, 269; A. CALÌ, Il Santuario di Nostra Donna della Consolazione sopra 
Reggio di Calabria. Memorie storiche, Messina 1878, 13; A. M. DE LORENZO, 
Nostra Signora della Consolazione protettrice della città di Reggio in Calabria. 
Quadretti Storici, Siena 1885, 8; G. FAMILIARI, Cenni storici del Santuario della 
Consolazione in Reggio Calabria, Roma 1916, 6.

20 T. VITRIOLO, Cenni storici sulla sacra effigie di Nostra Donna della Consolazio-
ne protettrice della città di Reggio, Napoli 1840, 21-22.

21 Cfr. ARCANGELO DA TAORMINA, Il Santuario di N. S. della Consolazione so-
pra Reggio. Memorie storiche, Messina 1878; A. DE LORENZO, L’eremo della 
Consolazione ed i Cappuccini, Reggio 1908.

22 Cfr. APCCZ, Provincia Rhegina. Descriptio Localis seu Relatio Conventuum et 
Hospitiorum Provinciae, Rhegium Iulii (Reggio Calabria) Dioecesis Rheginen-



89

Valletuccio ricevevano l’ubbidienza di tramutarsi in Reggio; e 
tosto la piccola colonia fu vista giungere e genuflettere entro 
la campestre cappellina della Vergine, e poscia darsi da fare 
per costruirsi con frasche, vimini e creta delle rozze capanne 
come i vecchi padri dell’eremo.

Intanto la pietà dell’Arcivescovo, dei nobili e di tutti gli 
altri ceti della città accorreva spontanea a rizzare un chiostro 
e una chiesa condegna; gli artigiani e i manovali erano lieti di 
prestare gratuitamente l’opera loro: dirigeva i lavori Fra Lu-
dovico, disegnando secondo le regole della più rigida povertà 
serafica i dormitori e le cellette del chiostro, che fu recato in 
breve a compimento”23.

Ben presto il complesso conventuale reggino, pur se cro-
nologicamente il quarto24 nel corso della Riforma, si guada-

sis, Titularis S. Maria Mater Consolationis, annus fundationis 1533, manoscritto; 
APCCZ, Annali dei Capitoli Generali e Provinciali, f. 1; APCCZ, Relatio seu de-
scriptio Provinciae Capuccinorum Rhegii, ff. 97v.102r; D. SPANÒ BOLANI, Sto-
ria di Reggio Calabria da’ tempi antichi..., 585; F. SECURI, Memorie storiche..., 
19; La fondazione del convento dell’Eremo viene, invece, anticipata di un anno, e 
cioè al 1532. Si legge nel Lexicon Capuccinum: “Conventus B. M. Virginis a Con-
solatione longiunquior ab urbe et in loco excelso situs construi coepit an. 1532 ubi 
antea erat cellae a fratribuse eremitis, Recollectis dictis, habitatae” (Lexicon Capucci-
num. Promptuarium Historico-Bibliographicum Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum 
(1525-1950), Romae 1951, 1451); cfr. MICHAEL A TUGIO, Bullarium Ordinis FF. 
Minorum S. P. Francisci Capuccinorum, III, 85.314; APCCZ, Manuale cronistori-
co dei Cappuccini di Catanzaro, f. 97r (APCCZ, manoscritto); APCCZ, Santuario 
di Maria SS. della Consolazione in Reggio Calabria, Fondo manoscritti, b. 5, fasc. 
2, f. 1; G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. Nisticò (ed.), II, Soveria Mannelli 
(CZ) 2001, 640; A. P. COCO, Saggio di Storia Francescana in Calabria. Dalle 
origini al secolo XVII, Taranto 1931, 141; F. RUSSO, Storia della Archidiocesi di 
Reggio Calabria..., I, 450; R. A. LE PERA, I Cappuccini in Calabria e i loro 85 
conventi, Chiaravalle Centrale 1982, 263; L. M. SCHEPIS, I Cappuccini a Reggio 
nel Cinquecento, in Calabria Press, 1 (2002) 28-29.

23 A. M. DE LORENZO, Il Santuario di Maria SS. della Consolazione...,10-11.
24 I primi  tre Luoghi, in ordine di tempo, furono: - Panajia (Panajia), con l’anti-

ca chiesetta dedicata a S. Antonio Abate (1532), cfr. Bullarium Ordinis FF. Min. 
Capuccinorum. III, edidit P. Michael a Tugio, Romae 1740, 52; Lexicon Capucci-
num..., 1269; APCCZ, Annali dei Capitoli Generali e Provinciali dei Cappuccini 



90

gnò l’assoluto primato e il generale apprezzamento, come si 
rileva “dalle antiche e moderne Cronache della Provincia di 
Calabria”; e non vennero mai messi in discussione sia per ra-
gioni di carattere storico e sociale che per ragioni di carattere 
spirituale e culturale25.

“Non vi fu - così il Securi - altro Convento poi nella Pro-
vincia, ove la Vergine Maria volle mostrar tanta predilezione 
inverso i figli del Serafico Patriarca, quanta ne mostrò in quel 
luogo, con ogni maniera di soccorso e di aiuto sì nei spiritua-
li che nei temporali bisogni; e andremmo per le lunghe, ed 
usciremmo fuori del nostro scopo, se volessimo minutamente 
narrare i fatti prodigiosi ivi operati dalla Vergine della Con-

della Provincia di Reggio..., f. 1r; APCCZ, Relatio seu descriptio Provinciae Ca-
puccinorum Rhegii..., ff. 97.101rv; F. SECURI, Memorie storiche..., 22-23; R. A. 
LE PERA, I cappuccini in Calabria e i loro 85 conventi..., 254-256; G. BOVE, 
Il volto francescano della Calabria, Città di Castello 1986, 41-42; - Galatro (Ga-
latrum), con la chiesa dedicata a S. Elia, antico monastero dei Basiliani, situato 
vicino ad una selva indicata col nome la Longa, lontana dall’abitato circa tre miglia 
(1532-34), cfr. APCCZ, Relatio seu descriptio Provinciae Capuccinorum Rhegii..., 
ff. 97v. 99v; APCCZ, Annali dei Capitoli Generali e Provinciali dei Cappuccini della 
Provincia di Reggio..., f. 1r; Bullarium Ordinis FF. Min. Capuccinorum, 312; Lexicon 
Capuccinum..., 1549; MARIANO D’ALATRI, I Conventi Cappuccini nell’inchie-
sta del 1650..., 19. F. SECURI, Memorie storiche..., 23-24; R. A. LE PERA, I cap-
puccini in Calabria e i loro 85 conventi..., 197-198; G. BOVE, Il volto francescano 
della Calabria..., 42; - San Martino della Piana (Terra Nova), con chiesa dedicata a 
S. Lucia, antico monastero dei Basiliani (1532-33), cfr. APCCZ, Annali dei Capi-
toli Generali e Provinciali dei Cappuccini della Provincia di Reggio..., f. 1v; Bul-
larium Ordinis FF. Min. Capuccinorum..., III, 112; Lexicon Capuccinum..., 1674; 
APCCZ, Relatio seu descriptio Provinciae Capuccinorum Rhegii..., ff. 97r.103r; 
MARIANO D’ALATRI, I Conventi Cappuccini nell’inchiesta del 1650..., 36; F. 
SECURI, Memorie storiche..., 30; Italia Francescana, 22 (1947) 254; F. RUSSO, 
I Frati Minori Cappuccini della Provincia di Cosenza..., 45; G. BOVE, Il volto 
francescano della Calabria..., 44.

25 Cfr. E. NAVA, Storia delle prodigiose grazie / operate / dalla SS.ma Vergine della 
Consolazione / Protettrice della Città di Reggio / Divisa in tre libri. Nel primo si 
contiene la storia di questo Convento, e dei Religiosi santi che lo abitarono. Nel se-
condo si contiene la storia dei fausti avvenimenti dopo i flagelli per la intercessione 
della Vergine Santissima. Nel terzo le miracolose grazie ricevute dai Cittadini che 
ricorsero a Maria Santissima..., 7v-8r.



91

solazione a favore dei frati e del popolo Reggino, che nelle 
dure necessità, e nelle tristissime epoche fervorosamente a Lei 
si rivolse. Basti il dire che nella peste, nella carestia, nel tre-
muoto, nella guerra, e in altri mali che afflissero acerbamente 
e per molte fiate la bella città di Reggio, la Vergine della 
Consolazione si mostrò sempre dei frati e del popolo Reggino 
con singolare affetto, Madre, Protettrice, ed Avvocata. Per le 
suddette raggioni adunque - continua il Securi - il Convento 
di Reggio merita d’avere il primato morale e religioso fra tutti 
i Conventi della Provincia, e per primo e capo di tutti venne 
sempre dichiarato in tutti i Capitoli provinciali che si cele-
brarono dai primi tempi della Provincia sino al presente”26.

Questo “Luogo vecchio” si configurò come la Porziun-
cola dei Frati Minori Cappuccini - così il padre Alfonso 
Maria di Bartolo il 6 gennaio 1972, giorno dell’elevazione 
del Santuario a Basilica Minore con Bolla di Paolo VI27 - 
“in formato ridotto, perché anche qui, come ad Assisi, ha 
inizio un movimento francescano, quello della Riforma dei 
Cappuccini”28.

26 Cfr. APCCZ, Relatio seu descriptio Provinciae Capuccinorum Rhegii..., ff. 97v-
98v; B. FONTANA (a cura), Documenti vaticani contro l’eresia luterana in Ita-
lia, in Arch. della Soc. rom. di storia patria, XV (1892) 122; Chronica fr. Ioannis 
Romaei de Terra Nova, in Analecta Ordinis min. capuccinorum, XXIII (1907) 9s, 
XXXVI (1920) 258s; FORTUNATO SECURI, Memorie storiche, 20-22.

27 ASCRC, Decreto Apostolico di Papa Paolo VI, Roma 28 novembre 1971 (trascrizio-
ne dalla viva voce); cfr. G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione..., 684-686. 

28 G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione..., 687; F. CAGNETTI, Bernar-
dino da Reggio in Dizionario Biografico degli italiani, vol. 9, Roma 1967; http://
www.treccani.it/enciclopedia/bernardino-da-reggio_(Dizionario-Biografico) / con 
la ricca bibliografia; A. PIPERNO, I Frati Minori in Calabria, in http://www.frati-
minoricalabria.altervista.org/index.php/2015-11-24-17-20-42/la-nostra-storia.



92

3. Dalla nascita agli albori della giovinezza

“Se questo nostro eterno ed incomprensibile Dio, in tutte 
le opere sue, vuole mostrarsi grande, meraviglioso e stupen-
do, assai più mi vado immaginando che si mostri onnipo-
tente, massimo ed ammirabile nelle cose piccole e vili, che 
nelle grandi; e questo tanto più quantoché pigliando le cose 
basse e piccole, le innalza a cose alte, sublimi e magnifiche, 
il che tutto chiaramente si può vedere nella vita e miracoli di 
Frate Antonino Tripodi e d’altri Frati semplici, idioti e devo-
ti, che colla loro semplicità e santità hanno illustrato in quei 
principi la loro Religione e magnificato il Signore che più si 
compiace mostrare i tesori delle sue meraviglie, grandezze 
e stupori nelle cose basse e abiette, che nelle cose grandi e 
sublimi. Così si legge nel serenissimo Re Davide poiché: de-
posuit potentes et accepit eum. E così anche vedremo nella 
vita di questi suoi santi servi della città di Reggio ed in Frate 
Antonino in particolare e per la vita e per i miracoli, e per la 
morte”29.

Ovviamente io mi soffermo solo sulla figura di Frate An-
tonino, attingendo ad accenni biografici, peraltro assai carenti, 
e soprattutto al suo ricco e umile profilo diaconale, costellato 
da un’imponente spiritualità orante e penitente, che il Cristo 
e la Vergine della Consolazione hanno confermato e magni-

29 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi della città di Reggio, Li-
bro 3°, 1r, in Cronaca / Capuccina / In cui si tratta del principio, ed ori-/gine de’ 
Frati Minori Capuccini / in questa Provincia di Reggio. / Della vita, miracoli ed 
opere meravi-/gliose de’ due Primi beati fon-/datori di essi Capuccini Lodovi-/co, e 
Bernardino il Giorgio / da Reggio. / E di molti altri antichi Pa-/dri e Fratelli, tanto 
di essa Città / di Reggio, che di altri Luoghi, / che fiorirono in virtù, / e miracoli. / 
Composta dal Molto Reverendo Padre / Bonaventura Campagna da / Reggio Diffi-
nitore ca-/puccino. / In Reggio l’anno 162... (ultima cifra mancante), ma si presume 
tra il 1620 e il 1623. 



93

ficato con tenerissime visioni taumaturgiche, tra le quali vive 
tuttora quella che accese nel cuore e nella storia del popolo 
Reggino la fiaccola di un appassionante fervore devoziona-
le, che si rinnova specie in occasione dei bisogni umani e 
spirituali, ma in modo particolare la mattina del 2° sabato 
di settembre, ultimo dei sette sabati, allorquando il venerato 
Quadro lascia, dopo una lunga veglia di preghiera notturna, 
il Santuario dell’Eremo per essere portato processionalmente 
al Duomo della città metropolitana.

“Nacque questo buon servo di Gesù Cristo nella nostra 
Città di Reggio30 - scrive lo stesso padre Campagna - circa 
l’anno del Signore 150731, di onesti parenti e dell’onorata 
famiglia Tripodi, i quali con lodevole cura e diligenza lo al-
levarono nel santo timore di Dio”32.

Nessuna notizia, quindi, né sui nomi di mamma e papà e 
neppure riguardo al giorno in cui venne rigenerato alla vita di 
grazia, mediante l’acqua e la Parola del Battesimo, divenendo 
«figlio della luce» (1Ts 5,5) e «luce» egli stesso (Ef 5,8); e, 
immesso alla vita nello Spirito, fu incorporato alla Chiesa33.

Se, come si legge nel Vangelo di Matteo, “dal frutto si 
conosce l’albero” (12,33), non vi è dubbio che i suoi genitori 
furono attenti ed esemplari educatori ai valori fondamentali 
della vita umana e alla buona notizia del Vangelo, aiutandolo 
ad interiorizzarli come manna sacramentale, fin dai primi va-
giti della ragione, con docile umiltà e trasparente semplicità 

30 Nella zona nord della Città.
31 Il padre Enrico Nava pone la data di nascita nel 1503 (Vita di F. Antonino Tripodi 

da Reggio, 1, 121), mentre il padre Boverio nel 1506 (Vita di F. Antonino Tripodi da 
Reggio laico, in Annali dell’Ordine dei Frati Minori Cappuccini, Venezia 1645, 349).

32 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi..., 1.
33 Cfr. Catechismo della Chiesa Cattolica (CCC), Città del Vaticano 1992, n. 1213; 

http://www.vatican.va/archive/catechism_it/p2s2c1a1_it.htm.



94

nel vivere quotidiano, investendo i momenti di difficoltà e di 
inevitabile impegno sacrificale, oltre quelli infiorati di felicità 
e di esaltanti sogni, come lievito di crescita e di maturità.

D’altronde frate Antonino non era in grado di palesare 
la prodigiosa indole umana e religiosa, lasciata in eredità, se 
i suoi genitori non fossero stati depositari di un importante 
patrimonio, virtuoso e timorato di Dio, capace di plasmare i 
tratti essenziali del suo carattere e delle sue aspirazioni con 
un crescendo che solo la divina provvidenza poteva accom-
pagnare e fecondare.

Scrive, infatti, testualmente il Nava: “E poiché la Prov-
videnza divina avealo destinato a gran cose, e ad una eroica 
Perfezione, lo prevenne colle sue celesti benedizioni, conce-
dendole una indole assai docile, e un temperamento natural-
mente inclinato alle opere di pietà, e virtuose. Onde da’ primi 
albori di sua fanciullezza diede chiaramente a conoscere l’ab-
bondanza de’ doni, de’ quali avea arricchito il Signore l’anima 
sua innocentella, poiché accoppiata ad una grande innocenza, 
e semplicità di colomba, una grande inclinazione alle opere 
di pietà superiore all’età sua, per cui si rendeva carissimo a’ 
suoi genitori, ed altri dimestici, i quali da tali felici principi 
formavano fausti pronostici, che fosse per divenire un’anima 
cara agli uomini, e molto più graziosa agli occhi di Dio”34.

Casa, chiesa e spensieratezza con i coetanei negli spiazzi 
e slarghi di strade o lungo il greto della fiumara amica: era-
no questi i luoghi - addobbati dalle solerti raccomandazioni 
materne, forgiate dalla fede e dalla tenerezza pedagogica e 
mirate a tutelare gli affetti alle cose del cielo, alle bellezze del 
creato e alla venerazione della dignità delle persone - in cui 

34 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 121-122; cfr. B. CAMPAGNA, Vita e virtù 
di frate Antonino..., 3.



95

si svolsero gli anni più delicati della sua vita. Era un trittico, 
questo, che ben si armonizzava con una sempre maggiore 
presa di coscienza dei propri doveri di stato e con il desiderio 
dei carismi più alti, rifuggendo la vanità e i discorsi del mondo 
e infervorandosi nella preghiera, nelle opere di carità e nelle 
esortazioni etico-spirituali, acquisite soprattutto dall’assidua 
frequenza al Tempio del Signore, che diventerà, ovunque la 
Provvidenza lo condurrà, il luogo privilegiato della sua quo-
tidianità.

Più lievitavano questi sentimenti nel suo cuore e nella 
sua mente, più la sua anima veniva rapita dall’amore di Dio 
e dalla venerazione alla Madre della Consolazione, scioglien-
dosi in aneliti che traspiravano il bisogno di “accasarsi” nel 
“costato” di Gesù per meglio amarlo e mettere in pratica i suoi 
insegnamenti, senza mai staccare lo sguardo affabile dalla sua 
e nostra Mamma celeste.

Attraversata la soglia della pubertà, intensificò lo spirito 
della santa orazione e sentì insinuarsi negli spiragli luminosi 
della sua fede l’impulso di offrire la sua vita al Signore e 
votarsi per sempre al suo servizio. Nel contempo iniziò a to-
nificare la volontà nell’accogliere prontamente ogni comando 
dei genitori riguardo alle mansioni di casa e al lavoro manua-
le, impegnandosi con uguale zelo sia che fossero di un certo 
prestigio e sia che venissero considerati vili. Si esercitò nella 
mortificazione del corpo con astinenze e digiuni, limitandosi 
sovente a pane ed acqua; nell’eliminare ogni parola inutile e 
oziosa o che non fosse di edificazione; nel dedicare il tempo 
libero, ottenuto il permesso dei genitori, ai bisogni dei poveri 
e degli ammalati, recitando con essi, terminati i servizi, le 
preghiere del buon cristiano. Non raramente ritagliava, dalle 
ore di sonno notturno, lunghi momenti di meditazione sulla 



96

passione e morte di Cristo e sui patimenti della Vergine ad-
dolorata o sui racconti agiografici che aveva ascoltato dal 
proprio direttore d’anime, che ne seguiva con diligente e fidu-
ciosa pastorale vocazionale ogni passo, o dai frati del vicino 
complesso conventuale della Ss.ma Annunziata, distante dalla 
città circa un miglio e mezzo ma poco lontano dall’abitazio-
ne paterna, ove si recava, prima di tanto in tanto e poi più 
frequentemente, per assistere alla celebrazione Eucaristica35.

4. Alla sequela del Poverello d’Assisi

Man mano avanzava negli anni, si evolveva la sensibilità 
verso quel luogo minoritico appartato e silenzioso, scopren-
do la “beata solitudo” come ambiente in cui rifugiarsi per 
ascoltare la voce dello Spirito, che gli parlava al cuore; ele-
varsi alle altezze dell’Onnipotente, che si era premurato di 
offrire all’universo umano sequenze panoramiche inebrianti 
estasi contemplativa; spingere lo sguardo negli anfratti del-
le nuvole che aprivano squarci di cielo terso che giocavano 
allegramente con l’acqua corrente della vicina fontanella, ri-
storo dei pellegrini; accarezzare la rugiada sulla soffice erba 
o sulle foglie degli arbusti, ombrelli, questi ultimi, di riparo 
ai minuscoli insetti in cerca di cibo; fermare col palmo delle 
mani il soffio del leggiadro venticello, formando una conchi-
glia e assaporarne la carezza di Dio; liberare la sua mente, 
assorta, nella vasta gamma ondulata di colori della natura, 
umidificata dalla brezza marina, che ben si armonizzava con 
la limpidezza dell’aria, polmone di serenità e di ristoro. Era 

35 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 123. 



97

questa la tavolozza ove poggiava il libro del discernimento, 
invocando l’aiuto della Vergine Annunziata, perché potes-
se decidere il suo futuro nell’alito progettuale di Dio Padre. 
Come lo aveva deciso Lei, dopo aver ascoltato le parole 
dell’arcangelo Gabriele.

A destarlo da questo “sogno mistico” era il suono della 
campana della Chiesa, che chiamava i frati al canto della 
preghiera salmodica.

Il creato sembrava fermarsi, come i suoi pensieri, facen-
dosi anch’egli canto di lode e di ringraziamento, nonché di 
misericordia e di supplica.

Non a caso si portava sovente in quel luogo e non a caso 
si soffermava quasi in attesa di qualcuno che potesse indi-
cargli la strada giusta che si rivelasse la più bella avventura 
della sua vita.

Gli brillavano gli occhi quando s’intratteneva in maieuti-
ca conversazione con i Religiosi da cui sgorgavano zampilli 
di edificante spiritualità, incorniciati da un portamento umi-
le, austero ed essenziale.

Dimessi nei ruvidi e rattoppati panni, ma floridi e con-
creti nelle opere di carità serafica; ospitali nell’ascolto e so-
lerti nell’accorrere ove l’urgenza della pace interiore e rela-
zionale si faceva pressante. 

Da essi il nostro Antonino traeva linfa sorgiva e vitale 
per il suo percorso di crescita integrale, aprendo orizzonti di 
un ricercato discernimento vocazionale.

Si sentiva quasi come un arcobaleno che dalla terra sali-
va al cielo e vi ridiscendeva ricco di pace e di felicità.

E tornando a casa, ferventi propositi di autocontrollo 
nell’atteggiamento “irascibile” e nell’uso di “parole inurba-



98

ne e inconsiderate”36, contornate segnatamente nella tipica 
fascia dell’età giovanile, alimentavano la brace viva dell’a-
more divino, che trasmetteva con modestia affabile e animo 
candido, ma anche, all’occorrenza, con risonanze autorevoli 
ed espressione comunicativa seria, sia in casa che fuori, ri-
svegliando “nell’animo altrui sentimenti di cristiana pietà”37 
e attirandosi ammirazione e venerazione.

Il richiamo di quel luogo e, soprattutto, il piacere di ri-
specchiarsi nei frati in preghiera, inginocchiati attorno al 
Sancta Sanctorum, sotto l’incantevole scenario dell’annun-
ciazione della beata Vergine Maria, accesero nel suo petto 
caldi impeti d’imitazione, avvertendo un progressivo rifiuto 
alle seduzioni del mondo, mentre soavissima attrattiva verso 
le cose celesti avvolgeva la sua vita e la irrorava di rugiada 
francescana.

Ma se da una parte il giovane Antonino sperimentava la 
bellezza della felicità in prospettiva vocazionale, dall’altra ri-
maneva da riconsiderare il taglio del cordone ombelicale che 
lo legava alle tenere effusioni della mamma e, in modo più ap-
parentemente distaccato, del papà. Occorreva pure rivisitare, 
per calibrarli e orbitarli nell’aspirazione virtuosa del vangelo, 
i forti legami interfaccianti con gli altri componenti la fami-
glia e con i domestici. D’altra parte per intraprendere una scel-
ta radicale, come quella del Serafico Padre, occorreva lasciarsi 
il mondo alle spalle e dare carne e sangue al primato di Dio 
nella propria vita. Il “dare” qui è da intendersi come amare il 
Signore con tutto se stesso e il prossimo come se stesso.

Frate Antonino aveva imparato ad amare fino a sentire 
dentro un fuoco ardente, che un giorno lo portò a bussare 

36 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 123. 
37 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 123. 



99

alla porta del convento, chiedendo di conferire col padre 
Guardiano, “il B. Bernardino Molizzi, detto per antonoma-
sia il Giorgio”. Appena lo vide, si prostrò “umilmente a’ suoi 
piedi e lo pregò con gran fervore, ed umiltà di ammaestrarlo, 
ed ammetterlo al seno della Religione coll’abito de’ Novizi, 
onde morendo al mondo potesse congiungersi al suo Dio”38.

Le scarsissime notizie biografiche non consentono di 
precisare l’anno esatto della sua vestizione. Il padre Matteo 
di San Martino, rilevando le discordanze natie tra i cronisti 
e gli annalisti, testimoniò al processo che il giovane emise 
la professione nel venticinquesimo anno dalla sua nascita. A 
confidarglielo sarebbe stato lo stesso Servo di Dio, nel perio-
do in cui dimorarono nel medesimo convento39.

Da subito si diede con obbedienziale ardore ad osser-
vare la vita fraterna e spirituale. Modellava il suo agire sul 
comportamento del padre Molizzi e dei confratelli, partico-
larmente quelli anziani, i più accreditati custodi e testimo-
ni della Regola e degli insegnamenti del Poverello d’Assisi 
nella forma originale, ovverosia nell’umiltà, nel rigore della 
povertà e nell’austera sobrietà, nutrendosi di preghiera, di 
penitenza e di lavoro manuale che appartenesse ad onestà e 
promuovesse carità.

Venendo a conoscenza che i padri Ludovico Comi40 e 
Bernardino Molizzi avevano avviato un movimento di Ri-
forma della vita religiosa, che incarnasse il più fedelmente 
possibile lo spirito evangelico della Regola e degli insegna-
menti del padre Fondatore, rinverdendone la povertà e an-

38 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 124.
39 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 125.
40 Era guardiano del convento di Pizzo Calabro (cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino 

Tripodi..., 128).



100

Francesco e i compagni sotto la croce, (La Franceschina, vol I, 63).

Francesco e i primi frati sotto il giogo dell’obbedienza, (La Franceschina, vol I, 94).



101

nullando ogni privilegio, sentì di voler fare sua questa nuova 
rivisitazione vocazionale e domandò, pur essendo già novi-
zio, l’obbedienza di aggregarvisi. Ed era talmente entusiasta 
ed appassionato di questa scelta che non lo spaventava alcun 
ostacolo anche il più impervio, che avrebbe potuto profilarsi 
all’orizzonte, sia di ordine giuridico e logistico, sia di ordine 
morale e fisico “per lo zelo della divina gloria”41.

Il padre Ludovico - “di eroica perfezione, e famoso per 
miracoli”42 - appena si determinò di conferire maggiore con-
cretezza e carisma alla santa opera della Riforma, invitò Ber-
nardino Molizzi e compagni, “chiari per dottrina, e santità 
di vita”43, di raggiungerlo a Filogaso. Qui frate Antonino 
intravide l’ideale della sua vita tanto agognato. Non trascu-
rò nulla pur di adeguarsi all’impegno feriale dei doveri del 
nuovo stato, cercando di condividere alla perfezione quanto 
gli veniva trasmesso mediante gli insegnamenti e l’esempio 
di quei santi padri e fratelli.

5. L’ispida lana dei Cappuccini tenda della sua vita

Era, come detto sopra, il quinto lustro della sua vita 
quando frate Antonino ricevette la “ruvida ed ispida lana”44 
per avvolgerne il corpo - “di statura alta”, di colore bruno, di 
complessione45 mediocre”46 e alquanto macilento per le dure 

41 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 126; ; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra An-
tonino da Reggio..., 349.

42 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 126.
43 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 126.
44 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 127.
45 Costituzione.
46 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi..., 2.



102

privazioni, l’austera penitenza e l’instancabile dedizione al 
lavoro e alla carità assistenziale - rifocillato dall’orazione 
continua e dal poco riposo notturno su tavola, avendo  “per 
guanciale o un pezzo di legno o un fascio di sarmenti”47.

Terminato il tempo della Probazione e del Noviziato, che 
aveva intrapreso tra i padri Osservanti o Zoccolanti48, emise 
la solenne Professione nelle mani del padre Ludovico Comi, 
“Commissario Generale; e fu il primogenito, che la Santa 
Madre della Religione Cappuccina avesse partorito al Cielo, 
ed il primo frutto di tanti stenti, persecuzioni, e sollecitu-
dini incontrate, e sostenute dai nostri Beati per così santa 
opera”49 della Riforma.

Attendato nella ruvida lana, a piedi nudi, le mani giun-
te, il volto luminoso, gli occhi inzuppati di emozione, frate 
Antonino sembrava fosse rapito, fra l’ammirazione dei pre-
senti e la commozione dei confratelli, e nel pronunciare, in 
ginocchio, mani giunte nelle mani del celebrante le parole di 
consacrazione un fremito d’abbandono gli strinse il cuore e 
la voce s’inchinò alla regalità di Cristo e alla totale confor-
mazione al santo Fondatore, mentre l’ardore di immolarsi 
sull’altare dei consigli evangelici divampò ancor di più.

Il canto del Te Deum scrisse nella memoria dei tempi 
questa prodigiosa meraviglia che la SS.ma Trinità plasmò 
come piccola pietra fontale della nuova famiglia Religiosa.

Mi piace immaginare, nello specifico, che, da una parte, 
l’abito del frate è la bisaccia del Signore che raccoglie e cu-
stodisce le opere buone, con cuore, mente e ministero, sgor-
ganti dall’osservanza esatta del Vangelo e della Regola e dal 

47 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 128.
48 Cfr. B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi..., 2.
49 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 128.



103

magistero ecclesiale, nonché dagli itinerari di formazione 
iniziale e permanente; dall’altra esso è simbolo della croce 
che Gesù ha costituito segno di vittoria sul male e sulla mor-
te e, sacrificandosi sul suo altare, ha instaurato il “regno di 
verità e di vita, regno di santità e di grazia, regno di giustizia, 
di amore e di pace”50. Tant’è che frate Antonino, strumen-
to della carità divina taumaturgica e benedicente, tracciava 
sulle persone tre volte il segno della Croce accompagnando-
lo con la formula: Christus natus est, Christus mortuus est, 
Christus resurrexit51.

6. Persona fatta preghiera vivente

Dai Superiori aveva imparato che la preghiera era come 
l’ossigeno per i polmoni e che, pertanto, bisognava premet-
terla ad ogni impegno personale e comunitario.

E come i polmoni vivono di ossigeno in ogni istante e in 
qualunque condizione scientifico-antropologica nello spazio 
e nel tempo fino all’esaurimento della propria parabola esi-
stenziale, così la preghiera plasma e conferisce vitalità alla 
persona, specie se chiamata ad una più intima sequela del 
Cristo. A ragione san Paolo, scrivendo ai cristiani di Corinto, 
afferma: “Sia che mangiate sia che beviate sia che facciate 
qualsiasi altra cosa, fate tutto per la gloria di Dio”52. Sant’I-
reneo insegna che “La gloria di Dio è l’uomo vivente; la 

50 Dal Prefazio della Solennità di nostro Signore Gesù Cristo Re dell’Universo, in 
http://www.lachiesa.it/calendario/Detailed/20181125.shtml.

51 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 168; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Anto-
nino da Reggio..., 362. Ivi è riportata altra formula usata dal Nostro: Iesus Nazara-
enus Rex Iudeorum miserere mei, sempre tracciando il segno di croce sulla persona.

52 1Cor 10, 31.



104

vita dell’uomo è contemplare Dio”53. Questa celebre frase 
troverebbe forse più completezza traducendola in questi ter-
mini:  «La gloria di Dio è l’uomo vivente; la vita dell’uomo 
è contemplare Dio». “Ciò che rende il pensiero d’Ireneo par-
ticolarmente attraente è questa nozione di «vita».

Ogni essere umano ha il desiderio di una vita in pie-
nezza e in verità. Se oggi si parla spesso d’«alienazione» 
o d’«assurdità», è precisamente a causa di questa presa di 
coscienza che qualcosa d’importante manchi alla nostra vita, 
qualcosa da cercare oltre o nel luogo delle soddisfazioni 
istantanee delle società logorate. Siamo invitati a entrare in 
una vita che è semplicemente l’amore che Dio desidera con-
dividere con noi; frère Roger lo ha sovente ripetuto: «Dio 
non può che donare il suo amore»”54.

“Fare tutto a gloria di Dio significa pertanto vivere, pen-
sare, parlare, agire facendo in modo che tutta la nostra vita 
dia a Dio la maggior gloria possibile (Ad maiorem Dei glo-
riam), e quindi non avere come fine dei nostri pensieri, delle 
nostre parole e opere, niente altro se non ciò che dà vera-
mente gloria a Dio. Concretamente, amando lui nei nostri 
fratelli e amando i nostri fratelli per amore suo. È quanto 
afferma Paolo quando ci esorta ad avere “gli stessi senti-
menti di Cristo Gesù: egli, pur essendo nella condizione di 
Dio, non ritenne un privilegio l’essere come Dio, ma svuotò 
se stesso assumendo una condizione di servo” (Fil 2,5-7)55.

53 IRENEO DI LIONE, Trattato contro le eresie, Lib. IV, 20, 5-7; SC 100, 640-642. 
644-648, in https://www.maranatha.it/Feriale/santiProprio/0628Page.htm; http://
www.vatican.va/spirit/documents/spirit_20030314_ireneo-lione_it.html; http://www.
parrocchiadonbosco.it/la-gloria-di-dio-e-luomo-vivente-s-ireneo/; https://www.agensir.it/
territori/2017/12/30/la-gloria-di-dio-e-luomo-vivente/.

54 https://www.taize.fr/it_article6439.html.
55 http://www.diocesi.rimini.it/vescovo/tutto-a-gloria-di-dio/.



105

Personalmente credo che la preghiera sia il portale d’in-
gresso per immergersi nell’immensità dell’amore di Dio e 
diventare particola di carità al prossimo in tutto quello che si 
è e che si ha, tabernacolo per la gloria di Dio e insieme altare 
sul quale offrire i doni ricevuti assieme al dono di sé, an-
nullandosi totalmente, fino a dare la vita. Come Gesù e sua 
Madre e, sul loro esempio secondo le specifiche peculiarità 
di servo e di serva, frate Francesco.

Pregare, allora, significa amare e servire.
L’intensità o meno dell’amore e del servire viene regola-

ta dall’intensità e dalla continuità della preghiera.
Venendo meno la preghiera viene meno la bellezza della 

vita, cioè si ritualizza e si offusca fino a diventare insipi-
da. Ecco perché Gesù esorta alla preghiera incessante, senza 
mai stancarsi56.

Tale esortazione il Serafico Padre la fa sua e la riporta 
nella Regola non Bollata, scrivendo: «E sempre costruiamo 
in noi un’abitazione e una dimora permanente a lui, che è il 
Signore Dio onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo, che 
dice: «Vigilate dunque e pregate in ogni tempo, perché siate 
ritenuti degni di sfuggire a tutti i mali che stanno per venire e 
di stare davanti al Figlio dell’uomo. E quando vi metterete a 
pregare, dite: Padre nostro che sei nei cieli»57. E adoriamolo 
con cuore puro, «perché bisogna pregare sempre senza stan-

56 Cfr. Lc 18,1.
57 Di recente è stato pubblicato, per la prima volta nella traduzione italiana, un volume 

assai stimolante, sulla base anche di documenti inediti ascrivibili a san Francesco 
d’Assisi, e, pertanto, utile all’arricchimento del proprio patrimonio storico, lettera-
rio e spirituale, e cioè: D. POIREL (edizione bilingue a cura, Commento al Padre 
nostro. Un testo finora sconosciuto del Poverello?, Cinisello Balsamo (MI) 2018. 
Sulla quarta di copertina si legge: “Il commento è un testo nuovo, bello, forte, che 
trasmette un’eco, fedele quanto rara, della cultura e della predicazione francescana 
primitiva”.



106

carsi mai»; infatti «il Padre cerca tali adoratori. Dio è spirito, 
e quelli che lo adorano, bisogna che lo adorino in spirito e 
verità»58.

Anche nella Lettera ai fedeli riproduce le parole di Gesù: 
«Ed eleviamo a lui lodi e preghiere giorno e notte, dicendo: 
“Padre nostro, che sei nei cieli”, poiché bisogna che noi pre-
ghiamo sempre senza stancarci»59.

La preghiera non è solo vocale, mentale e contemplativa; 
è anche attiva, cioè passa attraverso le attività ed i servizi, se 
viviamo la presenza di Dio in noi e se lasciamo allo Spirito 
Santo che ispiri e trasformi il vivere quotidiano in preghiera.

È così che si diventa preghiera vivente60. Che ci si spo-
glia di ogni vanità e distrazione mondane e, addirittura, 
spogliarsi “davanti ad un povero, o davanti alla richiesta di 
qualcuno in nome di Dio”61 per rivestirsi della gloria di Dio, 
Uno e Trino62, ed essere persona vivente, contemplando il 

58 Regola non Bollata, XXII: FF 61.
59 FRANCESCO D’ASSISI, Lettera ai fedeli, III: FF 188).
60 Il Celano scrive che Francesco l’Assisiate «non era tanto un uomo che pregava, 

quanto piuttosto egli stesso tutto trasformato in preghiera vivente» (TOMMASO 
DA CELANO, Vita seconda, 95: FF 682).

61 M. BARTOLI, La nudità di Francesco. Riflessioni storiche sulla spogliazione del 
Povero di Assisi, Orio al Serio (BG) 2018, 38. Sarebbe utile approfondire detto 
opuscolo per farsi un’idea più articolata: antropologica, cristologica, ecclesiologi-
ca ed anche mistica; cfr. pure BONAVENTURA DA BAGNOREGGIO, Leggenda 
maggiore in Fonti Francescane..., n. 1036; P. MARANESI, Chi è mio padre? Pie-
tro di Bernardone nella spogliazione di Francesco d’Assisi, S. Maria degli Angeli 
- Assisi (PG) 2018.

62 Bellissimi spunti di approfondimento li troviamo nello studio di E. MARIANI, Pre-
ghiera, orazione, pregare, in Dizionario Francescano..., coll. 1431-1454; cfr. L. 
VEUTHEY, L’unione a Cristo nell’ascetica francescana, Roma 1943; L. BRAN-
CALONI, Spiritualità francescana in conformità a Cristo, via, verità e vita, Ve-
nezia 1949; AA. VV., La preghiera nella spiritualità francescana, in Quaderni di 
spiritualità francescana, n. 15, S. Maria degli Angeli 1967; G. DEL ZOTTO, La 
preghiera di san Francesco, in AA. VV., La preghiera, Vicenza 1979, 91-107; S. 
CECCOBAO, Maria con gli occhi di san Francesco. Un itinerario di fede e di 



107

suo volto e affettando il suo amore a chi ha fame di verità, di 
misericordia e di tenerezza.

Alla scuola del Comi e del Molizzi frate Antonino impa-
rò tali coordinate e non esitò un istante a seguirne gli inse-
gnamenti calandosi, come l’àncora di una nave, nell’oceano 
dell’orazione, della penitenza e della carità. Osservava alla 
lettera l’obbedienza alla Regola e al Testamento63, nei mini-
mi particolari, vivendo ogni giorno come se fosse l’ultimo 
della sua vita.

Ogni istante doveva essere un respiro del suo ardente 
desiderio di glorificare Dio anche con rigorosi digiuni e asti-
nenze settimanali a soli pane ed acqua, oltre quelli quaresi-
mali tramandati dalla consuetudine francescana, e della vi-
gilia delle festività della Trinità, della Beata Vergine Maria e 
dei Santi, mentre per la Settimana Santa si faceva dispensare 
dalla mensa comunitaria, cibandosi solo con l’Eucaristia: 
cuore della preghiera fatta carne e sangue, momento privile-
giato di essere una sola cosa con Gesù, sorgente e culmine di 
ogni vocazione e ministero, con la gioia dello Spirito Santo, 
datore di ogni dono64 e carisma.

Era talmente incarnato in lui lo spirito d’orazione che 
ogni incarico o esercizio manuale che svolgeva, “con tanto 
raccoglimento di mente ed applicazione di affetto”65, traspi-
rava comunione con Dio e solidarietà con i fratelli, tanto da 

preghiera, S. Maria degli Angeli 2018.
63 A. SARACO, Lineamenti di storia della Chiesa medioevale e moderna. Dall’ico-

noclastia all’espansione missionaria (Secc. VIII-XVII), Crotone 2018, 122; cfr. F. 
CARDINI, Francesco d’Assisi, Segrate - Milano 2013; F. ACCROCCA, Francesco 
e i suoi Frati. Dalle origini ai Cappuccini, Roma 2017; E. FORTUNATO, France-
sco il ribelle. Il linguaggio, i gesti e i luoghi di un uomo, Segrate - Milano 2018.

64 A. AMATO, Lo Spirito Santo sorgente inesauribile di doni, in http://www.vatican.
va/jubilee_2000/magazine/documents/ju_mag_01021998_p-18_it.html.

65 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 133.



108

sembrare “un uomo estatico”. Naturalmente il luogo ove si 
recava, appena dato il segno della campana, con più celerità 
e preferenza era la chiesa, “pria che v’intervenissero gli altri 
Frati per il Matutino, e dopo il Matutino non tornava più in 
cella a riposarsi, ma vi perseverava nell’orazione fino al far 
del giorno, spesso nella stessa Chiesa, e talvolta nella selva 
dove si portava a sfogare con più libertà i cocenti ardori di 
sua carità inverso Dio, e non di raro gli avvenne, che postosi 
nella orazione di prima sera, quivi lo colse il sole del dì se-
guente.

Nella orazione si accendeva tanto del fuoco del divino 
amore, che non potendosi restringere tra le angustie del suo 
cuore traboccando per soprabbondanza al di fuori nel cor-
po, gli ridondava mirabilmente sul volto, che gli riluceva 
al pari del sole, onde si vedea illuminata del suo splendore 
tutta la Chiesa, come avvenne una volta tra le altre in que-
sta ven. Chiesa di nostra Donna66, che entrandovi Fr. Toma-
so di Catanzaro allora chierico nella mezza notte per fare 
il solito segno del Matutino appena aperto l’uscio vidde la 
Chiesa tutta illuminata, niente meno che se fosse con chia-
ro giorno, e però del che molto stupìto entrandovi a spiare 
la cagione di tal novità, vide Fr. Antonino nel mezzo della 
Chiesa, alzato da terra con tutt’il corpo, e circondato da 
una gran luce. E poiché il chierico tanto fece, che il Servo 
del Signore se ne poté accorgere di essere stato sorpreso in 
quello stato dal medesimo, lo riprese dolcemente perché 
fosse andato importuno in quel luogo, soggiungendogli che 

66 Probabilmente qui per nostra Donna s’intendeva la Vergine della Consolazione, es-
sendo stato di famiglia nel convento dell’eremo in Reggio Calabria per diversi anni, 
addetto alla questua, all’assistenza dei frati ammalati, all’accoglienza dei poveri e, 
al bisogno, al servizio della portineria.



109

glielo perdonerebbe, se gli promettesse di tener segreta tal 
visione. Promise il chierico con fedel silenzio, purché il 
Servo del Signore gli raccontasse quello gli era avvenuto 
in quella occasione, onde era divenuta la sua faccia cotanto 
risplendente. Del che volendolo compiacere il Ven. Anto-
nino gli disse come avendo più volte pregato Gesù Cristo, 
che si degnasse comunicargli la maniera, colla quale si era 
trasfigurato sul Tabor67, in quell’ora gliene era stata conces-
sa la grazia”68.

Straripante il suo amore adorante per la SS.ma Euca-
restia, a cui si alimentava con la partecipazione diaconale 
alla celebrazione dei santi misteri e col sostare a lungo da-
vanti al tabernacolo, ove l’impeto della carità lo elevava, 
talvolta, da terra alle “altezze” dell’estasi, e “le grazie ve-
nivano a diluvio dal cielo; talché possiam dire che la paro-
la di questo Servo era una voce di virtù, che non tornava 
mai indietro vacua del sospirato effetto, e della implorata 
misericordia”69. 

Ogni qualvolta pregava, specie in solitudine, si prostra-
va a terra e rimaneva sempre in ginocchio, financo “carico 
di anni, molto debole, ed infermo, sostenuto in filetto dal 
rigore del suo spirito tutto fervore”70, si stavano aprendo le 
porte dell’aldilà.

La preghiera era il suo “monte Tabor”, ove si trasfigurava 
e, tornando alla sua quotidiana attività, “tanta era la sua este-
riore composizione, che il solo mirarlo era di grande edifica-

67 Sul Monte Tabor, nel territorio della Galilea, a circa 400 metri dalla pianura circo-
stante e a 588 metri sul livello del mare.

68 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 133-13; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 356-357.

69 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 135.
70 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 132.



110

zione, e di stimolo ad imitarne le virtù, e nell’interno vi si ap-
plicava con tanta vivezza, intenzione ed elevazione di mente, 
che spesso alienato dai sensi... sembrava un uomo estatico”71.

7. Lacrime sulla passione e morte di Gesù

Alla scuola della spiritualità e degli insegnamenti di Fran-
cesco d’Assisi, ereditati e vissuti dai padri e frati iniziatori 
della Riforma Cappuccina in Calabria, tornando al fervore 
infuocato dell’osservanza regolare nella forma più fedele e 
rigorosa, frate Antonino s’inoltrò sempre più in questa dimen-
sione umana e spirituale con gran profitto fino ad incenerire 
ogni frammento residuale di crosta mondana nel proporsi ai 
confratelli e al prossimo, dimostrando premura singolare ed 
infaticabile, compassionevole squisitezza, serafica allegrezza, 
onestà di costumi, parlare modesto, mortificazione dei sensi e 
affabile docilità ai bisogni altrui, senza risparmiarsi in nulla, 
come e ancora di più se si trattasse di cose riguardanti la sua 
persona, tenendo costantemente avanti gli occhi i patimenti e 
la morte di Gesù sul legno della croce.

Niente e nessuno riusciva a distrarlo dalla sollecitudi-
ne di trasformare il tempo in madia ove impastare il lievi-
to evangelico con la farina delle opere buone. Attraverso 
quest’ultime traspariva la sua fede profonda, vivissima e 
obbediente alle divine ispirazioni, adoperandosi con tutto 
l’ardore, di cui era capace, di difendere “la nostra santa Reli-
gione” e il credo limpido e zelante “nei suoi divini Misteri”. 
Inoltre professava con eloquenza artigiana ma con linguag-

71 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 132-133; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 355.



111

gio semplice, sia con le persone che non sapevano leggere e 
scrivere che con gli intellettuali, l’attaccamento alle cose del 
cielo e ne inculcava con palese commozione, a volte fino alle 
lacrime, la tenerissima devozione alla Vergine Santissima e 
al Sacratissimo Corpo e Sangue di Cristo.

Per meglio stringersi Gesù al cuore e difendersi da ogni 
assalto satanico che poteva incrinare anche minimanente la 
sua intima gioia dinamica di grazia sacramentale e mariana, 
“incatenò ai fianchi un aspro cilicio, che giammai non depo-
se fino a morte, ancorché decrepito fosse, ed infermo”72.

Si disciplinava quotidianamente servendosi di una pic-
cola frusta di metallo con punte ad uncino, “e spesso a san-
gue, incrudendo talora a tal segno, che veniva meno sotto lo 
spesso e lungo grandinare di quella penosissima flagellazio-
ne; alla quale seguir facea lunghe vigilie; onde talora passa-
va le intere notti dopo tali asprezze in lagrime ed orazione, e 
quando pure chiudeva per qualque brevissimo spazio gli oc-
chi al sonno, questo non era meno tormentato del suo lungo 
vegliare, giacchè giammai non si servì di letto, neanche nelle 
penose infermità, che se gli erano rese familiari, che però la 
sua vita nella Religione potrebbe dirsi un continuo martirio, 
che diede al proprio corpo più tosto che vita”73.

Tra le meditazioni giornaliere, primeggiava quella sul 
“Crocifisso Amore, contemplando di continuo con tenerissi-
mo affetto di viva compassione le sue Piaghe, i suoi dolori, 
ed acerbissima morte di Croce, che sostenne per la salute del 
genere umano. In queste meditazioni provava tali tenerezze 

72 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 129; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Anto-
nino da Reggio..., 354:

73 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 129; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Anto-
nino da Reggio..., 354..



112

ed eccessi nel suo cuore, ed era penetrato da tale e sì vivo 
sentimento di compassione che come, se egli allora ritraesse 
in se stesso i dolori e passione di Gesù per vehemenza di 
amore, prorompeva in gemiti inconsolabili, in abbondanti 
lagrime, ed in cupi sospiri: E però portando G(esù). C(risto). 
appassionato di continuo scolpito nella mente, e nel cuore, 
se caminava, conversava, si occupava in qualunque opera 
manuale, non poteva divertirne lungamente il pensiero dalle 
di lui santissime Piaghe, e quale dimestica colomba riposta 
avea l’anima sua il suo soggiorno nella misteriosa caverna 
dell’aperto lato del Redentore, onde qual altra dolente Mad-
dalena, non sapea scostarsi da que’ sagratissimi piedi.

Una volta, che il Servo di Dio era di famiglia nel Conven-
to di Seminara, circa l’anno 1573, una sera de’ giorni del car-
nevale il P. Bernardino da Rossano, che era il Guardiano del 
luogo avendo dato licenza aì Frati dopo cena di trattenersi in 
Comunità a divertirsi in qualche divoto ragionamento, mentre 
ognuno se ne stava discorrendo col compagno, solo Fr. Anto-
nino taceva, e stava mesto, del che accortosi il Guardiano, e 
domandatelo della cagione di tanta mestizia = Padre, rispose 
Antonino, e come volete, che io mi doni bel tempo a discor-
rere per divertimento, quando penso, che io colle mie colpe 
fui causa di tante pene al mio Signore. E detto ciò dicendo 
benedicite al Guardiano si partì dal Refettorio, e si nascose in 
un angolo della selva, dove si disfece lungamente in lagrime, 
e sospiri. E poiché da te risposta del Servo di Dio restarono 
tutti molto compunti, si ritirò immantinenti ciascuno alla pro-
pria cella ad imitare il Servo di Dio nel piangere la morte del 
Redentore. Ma Fr. Angelo da Gerace nostro chierico, posta 
nel partir che fece Fr. Antonino, che si era avviato verso la 
selva, gli tenne dietro, ed essendo l’aria molto oscura per la 



113

notte, se gli poté appressare molto da vicino, essere dal mede-
simo veduto, e udì che appena giunto nel più folto della sel-
va, proruppe in altissimi gemiti, ed inconsolabili lagrime che 
sporgeva dagli occhi, per cui finalmente mosso a compassione 
appressatosi a lui per consolarlo lo interrogò da qual cagione 
mai derivava in lui tanto affanno, e così grande tristezza; ed il 
S. Vecchio le disse = Figlio la cagione del mio pianto si è, che 
quante volte penso a G(esù). C(risto). per li miei peccati lace-
ro dei flagelli, coronato di spine, trafitto da chiodi, dissanguato 
e morto sopra il trono della Croce, mi sento spezzare il Cuore 
in petto, e non posso per veruna maniera contenere le lagrime, 
e lasciar di sospirare”74.

Ciò che meditava sulla passione del Cristo crocifisso, 
egli lo “somatizzava” fino a sentirsi “misticamente in croce” 
e lo manifestava con una fede così profondamente radicata e 
viva che non perdeva occasione, ovunque si trovava ed ope-
rava, di evangelizzarla, invitando amorevolmente a pentirsi 
del male consumato, a non lasciarsi abbindolare dai desideri 
e dalle passioni carnali e a ripararli con efficaci mortificazio-
ni e generose opere di carità. Opere, quindi, non dell’uomo 
vecchio, ma dell’uomo nuovo, che trovava il suo vero com-
pimento non rimanendo ai piedi della croce, dove “si può 
ottenere il perdono dei peccati”75, ma nel “lasciarsi crocifig-
gere”, accettando “il martirio dell’Amore”, per ottenere “la 
vittoria sul peccato e su se stessi”76. San Paolo interiorizza 
tale evento di grazia con questi termini: “Sono stato crocifis-

74 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 134-135; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 355-356.

75 http://www.secolari.it/wp-content/uploads/2017/01/4.-Con-Cristo-sono-stato-Cro-
cifisso.pdf.

76 http://www.secolari.it/wp-content/uploads/2017/01/4.-Con-Cristo-sono-stato-Cro-
cifisso.pdf.



114

so con Cristo e non sono più io che vivo, ma Cristo vive in 
me. Questa vita nella carne, io la vivo nella fede del Figlio di 
Dio, che mi ha amato e ha dato se stesso per me”77.

Si narra che il nostro frate Antonino, trovandosi di fa-
miglia presso il convento di Catanzaro, sostava volentieri in 
preghiera adorante dinanzi alla sagratissima immagine del 
Crocifisso, che si adorava nell’omonima cappella ecclesia-
le - “le cui pareti erano di capo a fondo, e di ogn’intorno 
ricoperte di tavolette dipinte espressive delle grazie ricevute 
dai divoti, che a quella Sagra Immagine nei loro bisogni fe-
cero ricorso”78 - e più volte ebbe il singolarissimo privilegio 
di vederlo e parlargli “sensibilmente”. Ed era tanto l’ardore 
della carità di Cristo in lui che durante il pio esercizio della 
Via Crucis si gettava in ginocchio sul pavimento e si flagel-
lava a sangue, specialmente i venerdì e durante la settimana 
santa, digiunando a pane e acqua e cercando d’incoraggiare 
il prossimo ad abbandonare il peccato ed a tornare alle sor-
genti della grazia.

8. Grande innamorato della Madonna
    della Consolazione

La venerazione alla Madonna trova la sua origine nello 
stesso Dio allorquando posò lo sguardo su di lei, la preservò 

77 Gal 2,20; cfr. R. PENNA, “Non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me” 
(Gal 2,20), in http://fmgb-prov.it/2017/07/08/non-piu-vivo-cristo-vive-gal-220/; E. 
BIANCHI, Gesù, il crocifisso, in https://www.monasterodibose.it/fondatore/confe-
renze-e-omelie/conferenze/9039-gesu-il-crocifisso. Per un confronto più arricchente 
si consiglia cfr. L. BELLANTONI, Nel mistero della sofferenza, Assisi 2013; S. 
DIANICH, Il Messia sconfitto - L’enigma della morte di Gesù, Assisi 2016.

78 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 137.



115

dal peccato originale e le inviò l’arcangelo Gabriele per do-
mandarle il fiat al suo progetto di salvezza mediante il mistero 
dell’Incarnazione. Una scintilla che, nei secoli, accese il cuore 
di innumerevoli persone di zelo e fervore indescrivibili, alcuni 
dei quali lasciarono segni indelebili, ad incominciare da Eli-
sabetta di Ain Karem, moglie di Zaccaria, che professò, non 
appena sentì il saluto di Maria, sua cugina: “Benedetta tu fra 
le donne e benedetto il frutto del tuo grembo! A che debbo che 
la madre del mio Signore venga a me? Ecco, appena la voce 
del tuo saluto è giunta ai miei orecchi, il bambino ha esultato 
di gioia nel mio grembo. E beata colei che ha creduto nell’a-
dempimento delle parole del Signore”79.

D’altronde venerare la Madonna, “la piena di grazia”, da 
sempre assume i caratteri di un bisogno vitale, espresso in 
varie forme, con azioni liturgico-pastorali ben corredate da 
testi di alto profilo letterario e apposite ricorrenze, solenni 
e grandiose, comuni e semplici, insieme ad esercizi di pietà 
mariana; e con canti di lode e di gloria, preghiere, amore 
e affetti tali che difficilmente la parola e la penna possono 
manifestare in tutta la profondità e l’altezza, come possia-
mo decodificare anche dal nostro ispirato Serafico padre san 
Francesco80.

79 Gv 1, 42-45.
80 Cfr. 2 Cel 198, 200; LegM 7,1; 9,3; SalV 259;  http://www.settedolori.it/Madonna.

htm. Per un proficuo approfondimento sull’esperienza devozionale mariana di Fran-
cesco d’Assisi si consiglia di cfr. A. POMPEI, Maria, Madonna, Madre, Immacolata, 
in Dizionario Francescano..., coll. 931-950; AA. VV., La Madonna nella spiritualità 
francescana (Quaderni di spiritualità francescana 5), S. Maria degli Angeli-Assisi 
1963; L. CIGNELLI, Maria nella famiglia dei poveri, Santa Maria degli Angeli-
Assisi 1969; L. CIGNELLI, La Vergine in san Francesco d’Assisi, in Quaderni di 
spiritualità francescana 14 (1967) 51-72; I. PYFFEROEN, O. VAN ASSELDONK, 
Maria Santissima e lo Spirito Santo in san Francesco d’Assisi, in Laurentianum 16 
(1975) 446-474; A. BLASUCCI, Note caratteristiche della pietà mariana nell’a-
scetica francescana, in Quaderni di spiritualità francescana 5 (1963) 41-46; 76-87; 



116

La Vergine Maria suscitò nella vita dei discepoli del Po-
verello d’Assisi un’ardente venerazione che andava al di là 
della semplice formula devozionistica, proprio perché frut-
to di continua preghiera e di profonda meditazione. E man 
mano ci s’inoltrava nello studio e nella contemplazione del 
ruolo da lei assunto e svolto nella storia della salvezza e, 
contestualmente, nella riflessione dei misteri di Gesù, cre-
sceva l’ammirazione e l’unione intima, il cui spessore riesce 
assai arduo intercettarlo in tutta la sua valenza.

Il Tripodi fu iniziato a questo tesoro di grazie dai genitori 
e infervorato dai suoi Maestri di formazione, specialmente 
con la recita del santo rosario, dell’Ufficio di Maria Vergine 
Immacolata81 e delle preghiere mariane nelle apposite cele-
brazioni liturgiche.

Egli profondeva il suo amore devozionale verso qual-
siasi immagine di Colei, che ci ha donato il Salvatore del 
mondo, e in qualsiasi complesso ecclesiale, ma fu a Reggio 
Calabria che scrisse pagine indimenticabili d’intima vene-
razione filiale, ed esattamente presso “la porziuncola” dei 

https://mariaenoi.wordpress.com/2018/08/16/maria-nella-teologia-del-xiii-secolo/; 
F. DI CACCIA, Il “Saluto alla Vergine” e la pietà mariana di Francesco d’Assisi, in 
Studi Francescani 79 (1982) 55-64; G. CERAFOGLI, Francesco e Maria: analisi di 
un rapporto psicologico in relazione alla santità, in Frate Francesco 55 (1988) nn. 
1-2, 81-89; M. CONTI, Maria nella vita di san Francesco e santa Chiara, in Vita 
Minorum 60 (2000) 196-206; L. LEHMANN, La devozione a Maria in Francesco 
e Chiara d’Assisi, in La “scuola francescana” e l’Immacolata concezione. Atti del 
Congresso mariologico francescano, Santa Maria degli Angeli-Assisi 4-8 dicembre 
2003; G. SILINI, La devozione alla Madonna in san Francesco, in Vita Minorum 
75 (2004) 97-108; P. MESSA, Le feste liturgiche di Maria Vergine e l’esperienza 
spirituale di Francesco e Chiara d’Assisi, in La Vergine Maria nella teologia e nella 
spiritualità francescana. Incontro di spiritualità francescana (Santuario della Verna), 
17-23 agosto 2004, Porziuncola-Assisi 2005, 9-26. 

81 Attribuito probabilmente a S. Bonaventura (1221-1274), religioso francescano, 
esperto in filosofia e teologia. S. Tommaso d’Aquino figurò tra i suoi amici più 
fraterni. Eletto Vescovo e in seguito Cardinale, venne canonizzato da Papa Sisto IV 
nel 1482 e proclamato da Papa Sisto V Dottore della Chiesa.



117

Riformati Cappuccini, all’Eremo, dedicata alla “Madonna 
del Consuolo”.

Si perdeva ogni qualvolta si trovava alla sua presenza, 
lasciando allo spirito d’intercedere con gemiti inesprimi-
bili82. E ciò soprattutto quando si raccoglieva in solitudine, 
specie nelle ore notturne. Non era tanto una preghiera “paro-
laia”, ma di ascolto, invocazioni e abbandono. Ascolto dello 
Spirito, invocazioni e abbandono a Gesù in Dio. Infatti “chi 
si inebria dello Spirito - insegna S. Ambrogio - è radicato in 
Cristo”83.

Era l’ascolto-dialogo-abbandono orante che operava una 
simbiosi relazionale talmente integrale e intima da non poter 
essere egli distratto da alcuna realtà o condizione personale 
o comunitaria. “Comprendiamo allora, così il Papa emeri-
to Ratzinger, che con la preghiera non siamo liberati dalle 
prove o dalle sofferenze, ma possiamo viverle in unione con 
Cristo, con le sue sofferenze, nella prospettiva di partecipare 
anche della sua gloria (cfr Rm 8,17). Molte volte, nella no-
stra preghiera, chiediamo a Dio di essere liberati dal male 
fisico e spirituale, e lo facciamo con grande fiducia. Tuttavia 
spesso abbiamo l’impressione di non essere ascoltati e allora 
rischiamo di scoraggiarci e di non perseverare. In realtà non 
c’è grido umano che non sia ascoltato da Dio e proprio nella 
preghiera costante e fedele comprendiamo con san Paolo che 
«le sofferenze del tempo presente non ostacolano la gloria 
futura che sarà rivelata in noi» (Rm 8,18).

La preghiera non ci esenta dalla prova e dalle sofferenze, 
anzi - dice san Paolo - noi «gemiamo interiormente aspettan-
do l’adozione a figli, la redenzione del nostro corpo» (Rm 8, 

82 Cfr. Rm 8,6.
83 PL 16, 450.



118

26); egli dice che la preghiera non ci esenta dalla sofferenza 
ma la preghiera ci permette di viverla e affrontarla con una 
forza nuova, con la stessa fiducia di Gesù, il quale – secondo 
la Lettera agli Ebrei - «nei giorni della sua vita terrena offrì 
preghiere e suppliche con forti grida e lacrime, a Dio che 
poteva salvarlo dalla morte e, per il suo pieno abbandono a 
lui, venne esaudito» (5,7).

La risposta di Dio Padre al Figlio, alle sue forti grida 
e lacrime, non è stata la liberazione dalle sofferenze, dal-
la croce, dalla morte, ma è stata un esaudimento molto più 
grande, una risposta molto più profonda; attraverso la croce 
e la morte Dio ha risposto con la risurrezione del Figlio, con 
la nuova vita. La preghiera animata dallo Spirito Santo porta 
anche noi a vivere ogni giorno il cammino della vita con le 
sue prove e sofferenze, nella piena speranza, nella fiducia in 
Dio che risponde come ha risposto al Figlio”84.

Prostrato o inginocchiato davanti alla sacra effigie della 
Madre della Consolazione, frate Antonino si sentiva tutt’un 
fuoco d’amore nello Spirito Santo. Niente e nessuno poteva 
distrarlo. Neppure l’insidioso e impertinente Satana con le sue 
molestie, comprese le percosse e i tranelli per farlo stramazza-
re a terra, e insistenti suggestioni85.

“Una notte trattenendosi Antonino nel Sancta Sanctorum 
di questa ven. Chiesa a far le sue solite Orazioni, il demo-
nio per impedirlo dal suo divoto esercizio, cominciò a fare 
per tutta la Chiesa, e d’attorno a lui grandi strepiti, e rumo-
ri; ma finalmente vedendo che per tutto questo il Servo di 

84 BENEDETTO XVI, Udienza generale sulla preghiera, 16 maggio 2012, in http://
w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_
aud_20120516.html.

85 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 150-153.



119

Dio senza badare alle di lui smanie tirava avanti con gran 
costanza di cuore le sue Orazioni, afferrato lo sgabello su 
cui genuflesso orava lo trascinò con gran violenza per tutta 
la Chiesa, vibrandogli contro il segno della S. Croce il fece 
fuggire incontinenti. Spesse volte avvenne eziandio, ed in 
questo luogo, ed in altri Conventi, che volendo il Servo di 
Dio entrare nella Chiesa per fare orazione, il demonio met-
tendosi sul limitare della porta disteso per terra, si sforzava 
per tal mezzo, o d’impedirgliene l’ingresso; o se pur voles-
se mostrarsi animoso, e costante ad entrarvi, a farlo cadere 
stramazzato a terra, come successe più di una volta di notte 
prima d’accorgersi degl’inganni orditi dal nemico, che so-
leva scacciare prontamente coll’opporgli il segno trionfale 
della S. Croce”86.

Impassibile ai ripetuti assalti di satana, ma tenerissimo e 
amabilmente confidenziale negli intrattenimenti oranti con la 
Vergine consolatrice, ottenne innumerevoli grazie taumatur-
giche “a pubblico beneficio di questa sua, e nostra Patria”87, 
qualcuna delle quali vie tuttora nella tradizione popolare, come 
quella della liberazione dal mortale flagello della peste88.

Ma si registrarono pure tantissime guarigioni a beneficio 
personale89, dalle quali estrapoliamo e trascriviamo, a no-
stra edificazione, la seguente: “Andrea Costantino aveva un 

86 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi...,150-151. 
87 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 189-190.
88 Cfr. E. NAVA, Storia delle prodigiose grazie operate dalla SS.ma Vergine della 

Consolazione, Protettrice della Città di Reggio..., Libro I, 106; Libro III (Gra-
zie che riceverono i divoti che ricorsero alla Vergine della Consolazione)..., 1s; P. 
GUALTIERI, Glorioso trionfo..., 418-419; B. ZACCARIA, Vita di fra Antonino da 
Reggio..., 359-361.

89 Cfr. E. NAVA, Storia delle prodigiose grazie operate dalla SS.ma Vergine della 
Consolazione, Protettrice della Città di Reggio..., Libro I, 106; Libro III (Grazie 
che riceverono i divoti che ricorsero alla Vergine della Consolazione)..., 2ss.



120

Riproduzione dell’antica Vara lignea su cartoncino ruvido.



121

figlio infermo di paralisi, per cui non poteva da se stesso 
reggersi in piedi, e molto meno dare un sol passo; ed avendo 
sperimentati inutili i più potenti rimedj adoprati da’ medici, 
finalmente per estremo riparo, lo condusse a cavallo soste-
nuto da due uomini, che gli andavano a’ lati per non cadere, 
a questo santo luogo, e lo presentò al Servo di Dio, che lo 
trovò nel coro in fare orazione, pregandolo con lagrime agli 
occhi, acciò si fosse degnato d’impetrargli da Dio la sani-
tà. L’umilissimo religioso, a quel parlare, rivolto al Genitore 
dell’infermo: «Non da me, gli disse, ma dalla SS.ma Vergine 
cerca la salute per il tuo figliuolo, e però ad essa indirizza 
le tue preghiere»; Ma perché il Costantino perseverava pre-
gando, e piangendo, che si degnasse intercedere egli colle 
sue sante orazioni dalla SS.ma Vergine la salute al figliuo-
lo; il Servo di Dio, vinto dalla santa sua importunità, preso 
il paralitico fanciullo tra le sue braccia, segnato che l’ebbe 
tre volte col segno della S. Croce, replicando ogni volta l’o-
razione a lui solita Christus natus est ecc. lo pose in terra 
all’impiedi, dicendo al Padre, e agli altri circostanti, che fa-
cessero largo, e lo lasciassero camminare. E fu gran prodigio 
al vedersi che il paralitico, cominciò, e seguì a camminare 
con tal franchezza, come se mai non fosse stato infermo. E 
poiché il genitore, e i circostanti sorpresi a tal veduta da un 
altissimo stupore, esclamarono per la gioja: miracolo, mira-
colo; il Servo di Dio ordinò loro, che rendessero grazie alla 
SS.ma Vergine, che si era degnata operare quel portento per 
consolarli. Il suddetto miracolo venne deposto - ci assicura 
il Nava - con giuramento in processo da Fr. Bonaventura da 
Reggio pur egli santo, e perfetto religioso, il quale disse di 
essersi trovato presente nel coro, e che osservava il tutto in 
silenzio, e che a vista di un tanto miracolo rese umilmente 



122

grazie al Signore Dio per aver dato virtù tale, e tanta podestà 
al suo Servo”90.

Ma vi fu chi, fatto solenne giuramento alla Madonna per 
ottenere la guarigione, non volendo perdonare il suo attentatore, 
“passò a gemere co’ diavoli”, nonostante i caldi inviti dell’uo-
mo di Dio, dotato anche del dono della lettura dei cuori e del-
la profezia91, come possiamo constatare nella narrazione del 
p. Enrico Nava qui trascritta: “Pietro Principato della Città di 
Reggio, passando grave nemicizia con Marco Antonio Marino 
della Città di Reggio anch’egli, un giorno venuti insieme a rissa 
è stato da questi mortalmente ferito con un archibugiata, alla 
quale aggiunse molti colpi di coltello sulla nuca del collo, onde 
pareva poco men che diviso il capo dal busto, ed ancorché fosse 
ancor l’anima nel corpo, il suo nemico però lo lasciò per morto. 
Per sua gran fortuna, portò il caso, che in quel mentre venis-
se a passare da quel luogo il ven. Antonino, il quale vedutolo 
in quello stato, ed avendone lui compassione, se gli accostò, e 
gli parlò in questa forma: «Figlio mio prometti tu, che stando 
bene, perdonerai di tutto cuore il tuo nemico, ed offensore, ed 
io pregherò la B. Vergine Maria, che ti risanasse da tutte queste 
ferite?». E rispondendogli il ferito di sì, con dargliene la parola, 
cavatosi Fr. Antonino dalla manica, una divota figurina della 
SS.ma Vergine, e additandola all’infermo mortalmente piagato, 
così ripigliò: «Giacché prometti di perdonare di tutto cuore il 
tuo offensore, voglio che tal promessa la dassi alla Madre di 
Dio, la quale ti ha da dare la sanità, affinché la medesima fosse 
stabile: però stendete la mano, e datene parola giurata alla me-

90 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 173; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Anto-
nino da Reggio..., 361-362.

91 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 166; P. GUALTIERI, Glorioso trion-
fo..., 413, 415; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Antonino da Reggio..., 366-369.



123

desima, con toccare questa sua Sacra Immagine». Lo fece quel-
lo prontamente, ed Antonino inginocchiatosi pregò la SS.ma 
Vergine a degnarsi impetrare dal suo divin Figliuolo la vita, e 
la sanità a quello infelice. Gran miracolo certamente! In quel 
medesimo istante che il Servo di Dio faceva quella preghiera 
alla SS.ma Vergine, cominciò l’infermo a respirare, e si rese-
ro tollerabili gli ardori del fuoco, e i dolori del taglio da quel-
lo ricevuti, e con stupore di tutta la Città in pochi giorni fu 
perfettamente risanato. Or chi il crederebbe? L’ingratissimo 
uomo, risanato che fu, scordatosi ben presto di sue promesse 
date al Servo, e alla Madre di Dio, e fermata col giuramento, 
in virtù di cui aveva sperimentato quel gran miracolo nella 
propria persona, recidivo nell’odio antico, e dalla memoria 
delle ricevute ferite concepì maggior fierezza, e con incredi-
bile ostinazione risolse di vendicarsi in ogni maniera. Previ-
de con spirito profetico il Servo di Dio la detestabile malizia, 
e malvaggia volontà dell’uomo spergiuro, e però andatolo 
a trovare lo riconvenne di sue promesse alla Madre di Dio, 
lo riprese della cattiva disposizione del di lui animo, ed una 
volta, che si affaticò a rimuoverlo, benché infruttuosamente, 
da tale suo cattivo pensiero di vendetta, passò a denunciarli 
un severissimo castigo, se fosse stato ardito di venir meno 
di parola alla Regina de’ cieli, la quale gli aveva dato tan-
to amorevolmente la vita. Non curò verun profitto l’uomo 
ingrato a’ religiosi ufficj, e alle replicate ammonizioni del 
Servo di Dio, né punto curossi delle minacce del divin giudi-
zio a lui preparato, perseverando ostinatamente nella volontà 
di vendicarsi; ma quando aveva determinato di mandare ad 
effetto il suo malvaggio pensiero, sopraffatto dall’ira di Dio 
improvvisamente, senza dare alcun segno di pentimento, 
morendo di subito al mondo, passò a gemere co’ diavoli per 



124

tutta la disperata eternità; lasciando ai vendicativi un terri-
bile esempio, che non è degno di misericordia, ed aspettar 
si deve la vendetta del Cielo, che sarà crudele, e nudrisce 
spirito di vendetta nel proprio cuore contro a’ suoi offensori; 
ed a’ spergiuri ingerir deve un sommo timore, che li trattenga 
dal mancar di fede a Dio, ed a’ suoi Servi; e nel tempo stesso 
può il saggio Leggitore dal riferito esempio conoscere con 
questa ragione il Signore Dio si niega talora le sue grazie, e 
si fa il sordo alle più fervorose preghiere de’ suoi Eletti che 
implorano per noi, e ci lascia lungamente gemere nelle affli-
zioni, e ne’ mali temporali, e talora anche finire in quelli”92.

Non disponiamo di alcuna invocazione scritta, rivolta da 
frate Antonino alla Vergine della Consolazione, per decodifi-
carne lo struggente amore a lei profuso, ma dai cenni biografi-
ci ci si può beare dell’edificante sua imitazione nell’accogliere 
i pellegrini, confortare i tribolati, incoraggiare gli sfiduciati e 
i pusillanimi, riprendere con santo zelo i traviati, ammonire i 
peccatori rendendoli edotti dei pericoli cui andavano incontro, 
farsi generosa carità a tutti i bisognosi, senza distinzione di 
ceto e cultura, e visitare i malati coprendoli col mantello della 
compassione e della tenerezza operative di madre93. E frate 
Antonino, in quanto fratello “laico”, non veniva equiparato ad 
una madre premurosa, sull’esempio della Vergine Maria, solo 
per i confratelli, lo era pure per i poveri e per quanti bussava-
no alla porta del convento e per chiunque, specie se afflitto da 
imbarazzanti patologie corporali e familiari, l’obbedienza gli 
presentava nel suo ministero extra conventuale94.

92 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 171-174; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 357-358.

93 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 142ss.
94 Cfr. P. GUALTIERI, Glorioso trionfo..., 406-407.



125

Era talmente innamorato di Maria Consolatrice da go-
derla soventissimo in visione, conversando con “filiale 
confidenza”95, e da promuoverne, con le pie pratiche e la 
catechesi, il culto e la devozione in qualsiasi contesto si ve-
nisse a trovare. In suo onore offriva volentieri digiuni, asti-
nenze e spontanee mortificazioni, lodando e ringraziando 
costantemente la bontà divina per aver regalato all’umanità 
una Madre di così straordinaria bellezza e sensibilità.

9. Bisaccia di carità sacramentale per i mendìci
    e per i confratelli

La carità di frate Antonino non aveva argini. Era un fiu-
me di provvidenza, i cui affluenti provenivano da famiglie 
soprattutto di medio e basso ceto, cioè da quelle che il pane 
se lo sudavano per davvero.

Non erano, tuttavia, pochi i nobili che lasciavano vuota 
la mano tesa del Servo di Dio, anche quando essa appariva 
tremante per l’età avanzata, ma con nello sguardo lo stupore 
della tenerezza divina.

Nella sua bisaccia trovavano collocazione ogni genere 
di alimenti agricoli, sia che fossero colti in piccoli appez-
zamenti di orto che nelle larghe distese di campi. La carità, 
come l’amore, non avanza pretese di firme o di casato. Essa 
manifesta il cuore di Dio che intenerisce il cuore dell’uomo 
che chiede o che dona.

D’altronde chi s’innamora di Madonna povertà non può 
che accogliere e rendere partecipi coloro la cui esistenza mo-

95 E. NAVA, Storia delle Grazie dispensate a questa Città di Reggio, che divotamente 
ricorse alla SSma Vergine della Consolazione, in La vera Consolatrice, Libro II, 13.



126

stra vistose crepe di solitudine emarginata e indigente. Per 
il semplice motivo che Madonna povertà è la bisaccia della 
solidarietà sacramentale.

Ma per essere segno sacramentale di caritatevole soli-
darietà occorre intercettare e condividere integralmente i 
dettami evangelici animanti la Regola del padre Fondatore, 
osservati fedelmente dai suoi seguaci e, in modo ancora più 
virtuoso, da coloro che sentono forte l’impulso ispiratore di 
vivere secondo il genuino spirito iniziale perché il mondo 
possa ritrovare la bellezza della coerenza battesimale e la 
purezza del carisma vocazionale, tese al bene comune.

Il bene comune: era questo l’assillo quotidiano del no-
stro Servo di Dio. Esso non veniva concepito esclusivamen-
te come l’assicurare un boccone all’affamato, allo scopo di 
evitare che gli stenti lo portassero alla morte, ma promuove-
re e salvaguardare la totale dignità umana e spirituale, sensi-
bilizzando la coscienza dei diritti e dei doveri, come singolo 
e come comunità.

Ogni giorno, assolto l’obbligo dei propri doveri di stato, 
si recava alla questua96, stando attento a non dissipare il ca-
lore diaconale del raccoglimento97 e del buon esempio, per i 
frati e per le persone bisognose.

Era sempre pronto ad accorrere e a soccorrere, con com-
passione materna “fino alle lacrime”, chiunque “scorgeva di 
poter giovare colla sua opera; ivi solo mostrando maggiore 
impegno, e sollecitudine, ove sperimentava maggior indi-
genza, e necessità”98. Sapeva benissimo, infatti, che l’amore 
verso il Signore non poteva essere scompaginato dall’amore 

96 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 165-166.
97 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 132.
98 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 142-143.



127

verso il prossimo, ancor di più se mendicante, “che amava 
in Dio, e per Dio”99, giungendo ad offrire persino il proprio 
boccone. “Andando un giorno - così il p. Nava - da Reggio a 
Seminara col P. Silvestro da Rosarno, prese seco tre pani per 
proprio alimento in un lungo viaggio di trenta miglia. Non 
avevano camminato che poche miglia, quando si fé loro in-
contro a domandarle limosina un poverello, ed Antonino gli 
diede uno di quei pani; andati più oltre si fé loro incontro un 
altro mendìco, al quale Antonino diede un altro pane intero. 
Ciò veduto da un altro mendìco corse pure questo a chieder 
limosina, e Fr. Antonino non avendo più che un solo pane 
gliene diede la metà. Corrucciato di ciò alquanto il compa-
gno, prese seco a lamentarsi, sul motivo, che camminavano 
per luoghi deserti, e solitarj, nei quali non avevano, onde 
provvedersi del necessario alimento, per non venir meno per 
la fatica del viaggio, a cui Fr. Antonino con volto ilare, e 
ridente gli disse: «Non vi prendete Padre pensiero di noi, 
ma confidate nella divina Provvidenza, che non mancherà di 
provvederci, quando sarà il bisogno, come adesso per nostro 
mezzo ha provveduto a questi mendìci». Si quietò il P. Sil-
vestro al parlare di Fr. Antonino, e confidando nella divina 
Provvidenza proseguirono il loro viaggio; ed ecco il mira-
colo della S. Provvidenza di Dio! Arrivati nel più folto del 
bosco, che si dice di Solano, dove in successione di tempo vi 
furon dai Duchi di Bagnara ai Padroni del luogo fabbricate 
molte abitazioni, accostatisi ad una fonte di acqua perenne 
per rinfrescarsi, e riposare, vi trovaron quivi certi Nobili di 
Reggio, ch’erano andati a quei boschi per divertirsi nelle 
caccie, e appunto allora si erano raccolti in quell’istesso luo-

99 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 142.



128

go per desinare, i quali veduto il Servo di Dio con somma 
cortesia, e carità lo invitarono col compagno a mangiare con 
loro, trattandoli molto splendidamente. Or siccome una tal 
provvidenza è stata attribuita dai buoni religiosi a miracolo 
di quel Signore, che quando vuole sa disporre le cause na-
turali in guisa, che producano a luoghi, e tempi un effetto 
straordinario, così diede un efficace motivo al P. Silvestro 
di rendersi in colpa della sua poca Fede con Fr. Antonino, e 
a questi largo campo di persuadergli efficacemente il vivere 
meno sollecito delle cose, che sono necessarie al sostenta-
mento del corpo, ed a gettar in avvenire le sue speranze in 
Dio, la di cui Provvidenza si stende financo a sovvenir con 
miracolo i pulcini dei corvi, che lo invocano nei loro biso-
gni, e molto più chi in Lui sinceramente confida”100.

Il Signore non raramente accompagnava il servizio della 
cerca di frate Antonino con sorprendenti prodigi per le ne-
cessità della fraternità, la quale condivideva il prodotto con 
i più reietti e abbandonati, compresi gli orfani e le vedove. 
Assai singolare il bellissimo evento di grazia contestuale alla 
diaconia della questua del frate, da tutti ritenuto un santo, e 
qui di seguito trascritto: “Andava dunque una volta questo 
Servo di Gesù Cristo alla cerca nel fiume di Calopinace dove 
fra gli altri vi stava di casa uno Spagnolo il quale o per la 
povertà o per la poca devozione aveva proibito alla moglie 
di fare l’elemosina a qualsivoglia persona. Venendo Frate 
Antonino e domandando un poco di vino per l’amor di Dio, 
la buona donna, volendo ubbidire al marito, disse che non se 
ne trovava, e il buon frate se ne partì. Venne poi frattanto lo 
stesso Spagnolo, ed essendo andato a cavar del vino vide che 

100 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 143-144; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 351-252.



129

non vi usciva niente, per lo che, scoperta la botte, per meglio 
certificarsi, vi introdusse dentro un bastone dalla parte di so-
pra, e si assicurò con grande sua meraviglia che non vi era 
più vino. Molto collerico se n’andò dalla moglie, la quale gli 
disse: «Sono anch’io stupita perché manca il vino però ho 
un pensiero: siccome tu mi hai proibito di fare l’elemosina 
ad alcuno, venne Frate Antonino a cercarne, ed io gli risposi 
che non se ne trovava, avendo negato il vino e ingannato 
questo sant’uomo, e N (ostro). S(ignore). Iddio per punirci ci 
fece mancare tutto il vino». Il marito compunto nel cuore pel 
commesso errore le disse: «Bene mi sta; ma da qui avanti fa 
quel che ti piace, e mentre abbiamo non neghiamo la carità 
ai Servi di Dio, e specialmente ai Padri Cappuccini».

Occorse frattanto che tra lo spazio di breve tempo, ritornan-
do il suddetto Santo Frate a fare la cerca, domandò di nuovo l’e-
lemosina; la buona donna andando con gran fede e devozione 
alla botte, e procurando di cavare del vino, subito ne vide uscire 
in abbondanza dello stesso colore e sapore che era prima; e vo-
lendo più curiosamente investigare, preso come avevano fatto 
prima, il bastone e trovarono la medesima quantità di vino che 
s’immaginavano doversi trovare. Ringraziarono perciò - mari-
to e moglie - il Signore pel beneficio ricevuto, e restarono più 
affezionati ai Frati, promettendo di fare la carità, specialmente 
a Frate Antonino, che non cessavano di celebrarlo per un santo 
qual’era, raccontando a tutti il successo miracolo”101.

Analogo evento di grazia accadde nella cantina dell’al-
lora Procuratore dei Frati. Venuto a mancare il vino per la 
celebrazione della santa Messa, “il buon Frate Antonino, 

101 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi della città di Reggio, Libro 
3°, 1r, in Cronaca / Capuccina..., 21-22; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Antonino 
da Reggio..., 365-366.



130

ispirato dal Signore ne fece la croce e lo benedisse e il vino 
si moltiplicò e fu sufficiente per tutto quell’anno”102.

Aprì la bisaccia della carità sacramentale anche quando 
il Superiore gli commissionò l’obbedienza di recarsi dai ge-
nitori di un giovane confratello, che doveva ricoverarsi nel 
vicino Lazzaretto, nonostante le ormai critiche condizioni di 
salute e l’età avanzata. “Nella Quaresima del 1578 durando 
ancora la peste nella Sicilia in tempo che più di un anno 
prima era stata in Reggio estinta per miracolo della SS.ma 
Vergine della Consolazione, e per le orazioni di questo Servo 
di Dio; una sera di notte giunse in questo Convento fuggito 
da Messina Fr. Angelo di Arasì nostro chierico, e suonata la 
campanella della porta cercò di esservi ammesso. Era allora 
Guardiano di questo Convento il P. Silvestro da Monteleone, 
il quale poi meritò di esser Ministro Generale, il quale per 
mezzo del P. Felice da Pongadi suo Vicario comandò al chie-
rico che stesse di fuori fino al far del giorno, acciò potessero 
fare intesi i Deputati della salute, perché lo ammettessero a 
fare la quarantena nel Lazzaretto che li medesimi avevano 
eretto sopra le pianure di S. Maria di Modena per essere luo-
go remoto dalle abitazioni, e di aria molto salubre, e ventila-
ta, come tutto fu fatto il dì seguente. Fra tanto avendo il chie-
rico bisogno in detto Lazzaretto di molte cose, per vivere, e 
per dormire, pregò il P. Guardiano di mandare due Frati in 
Arasì ad avvisarne la di lui madre, acciò lo provvedesse del 
bisognevole in quella urgenza; lo compiacque il Guardiano 
ordinando al nostro ven. Antonino, che con Fr. Bonaventura 
da Reggio andassero ad Arasì per informare la madre del 
chierico, del passaggio che il medesimo aveva fatto da Mes-

102 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi della città di Reggio, Libro 
3°, 1r, in Cronaca / Capuccina..., 22.



131

sina, e della di lui necessità sinché fosse trattenuto nel Laz-
zaretto; Quando il Guardiano diede tal comando al Servo di 
Dio, il sole era declinato all’occaso, il cielo nuvoloso, che 
minacciava una gran pioggia, la strada erta, difficile, e molto 
faticosa, ed Antonino in età di 75 anni, e accagionato di mol-
te indisposizioni: Pure senza riflettere ad alcuna di queste 
cose, non avendo altro in pensiero, che di ubbidire alla cieca, 
e di eseguire il comando del suo Prelato, detto benedicite, e 
preso il suo bastoncello si accinse intrepido al faticoso viag-
gio. Pervenuti a mezzo camino, dove la via è scoscesa, e 
difficile la salita, che si dice la Porticella, si vide levarsi dal 
Ponente, e per la imboccatura del Faro venir contro una gran 
tempesta di spessi tuoni, baleni, e pioggia dirotta, ed impe-
tuosa, che però sgomentato il compagno gli disse: «Padre 
vecchio guai per noi, che or ora saremo colti dalla tempesta, 
senza aver dove salvarci con pericolo di restar soffocati». 
Ma il Servo di Dio animatolo a non temere, ed a confidare 
in Dio, e nella virtù della S. Obbedienza, per cui unicamen-
te avevano intrapreso quel viaggio, vedendo che la procella 
se gli era troppo avvicinata, rivolto al Ponente e piegate le 
ginocchia a terra, dopo breve orazione comandò al vento in 
virtù di quella Obbedienza, che obbligato lo aveva a quel 
disastroso viaggio, che arrestasse quel turbine, e quella piog-
gia, finché avesse eseguito il comando del suo Superiore. E 
fu invero gran miracolo della potenza divina, che abitava nel 
Servo del Signore, che in quel medesimo istante cessarono 
di soffiare contro di loro i venti, si ritirarono indietro, quei 
tetri nuvoloni, e le cadenti piogge si tennero sospese in aria, 
finché arrivati in Arasì, ed eseguito l’ordine del Guardiano, 
di là proseguirono il viaggio fino al Casale di Trizino dove 
avevan determinato di posar quella notte; ma per mostrare 



132

il Signore più segnalato il miracolo in entrare li due Santi 
Religiosi la soglia della porta del Signor Salvatore Giordano 
singolar Benefattore, ed affezionato de’ Capuccini, cascò dal 
cielo la pioggia a diluvio con grandissimo stupore del com-
pagno, e del benefattore che li vedeva a tale ora, ed in tempo 
di tante piogge arrivare asciutti alla sua casa, e tutti ne bene-
dissero il Signore. Tutto questo fatto lo depose con suo giu-
ramento lo stesso Fr. Bonaventura da Reggio, ed è registrato 
nel libro de’ Processi del P. Arcangelo di Oppido, dal quale 
lo scrissero tutti gli altri scrittori, che vennero appresso”103.

10. Il perdono oltre il proprio sangue

Il perdono è l’icona della misericordia, che tende al bene 
spirituale e corporale del prossimo.

Esso ha origine in Dio, la cui bontà rivela la pienezza 
della misericordia nella persona incarnata di Gesù Cristo, 
inviato sulla terra per assumere i peccati dell’umanità e ri-
scattarli col dono della sua vita, fino alla morte in croce.

È sufficiente soffermarsi sul volto del Figlio di Dio per 
cogliere la tenerezza sconfinata del perdono che a fiotti sgor-
ga dal cuore, dagli occhi, dalle parole e dai gesti posti in 
essere durante i suoi viaggi verso l’umanità.

Se prestiamo l’orecchio all’ascolto, avvertiamo chiaro 
e implorante il grido di Gesù dalla croce: “Padre, perdona 
loro, perché non sanno quello che fanno”104. È un’invoca-
zione angosciante e sacrificale, che incastona il dramma del 

103 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 138-140; cfr. cfr. B. ZACCARIA, Vita di 
fra Antonino da Reggio..., 350.

104 Lc 23, 34.



133

peccato in cammino verso la morte e la consapevolezza che 
solo il Signore può liberare mediante il perdono. Esattamen-
te come Gesù aveva assicurato al buon ladrone105, crocifisso 
accanto a lui ma che aveva riconosciuto le proprie miserie, 
la liberazione dal peccato e dalle tragiche conseguenze con 
le parole: “Oggi sarai con me in paradiso”106.

Ricevere o donare il perdono, per i cristiani è ricevere o 
donare il paradiso, pur rimanendo sulla propria croce. Il che 
significa che diventerebbe arduo sentire sentimenti di com-
passione, di tenerezza e di perdono, se si rimane impantanati 
nella rabbia, nei risentimenti, nel rancore, nell’odio, nella ven-
detta, nella falsità strutturale o, semplicemente, nella paura.

Chi ha Gesù nel cuore e si accompagna alla propria cro-
ce non può non imitarlo e renderlo credibile attraverso il gesto 
concreto del perdono. Esso, infatti, non si configura come una 
debolezza, ma come un valore fondamentale e di grandissimo 
coraggio e, pertanto, forte dal punto di vista umano e spirituale.

Chi ama sa perdonare, sempre e comunque. Esso è la chia-
ve per entrare in paradiso, non solo per sé ma anche per chi 
lo riceve. Dio è misericordia. La Chiesa è misericordia. Il cri-
stiano o il religioso non può essere da meno. Se il cristiano o il 
religioso non è capace di perdono, l’amore non è in lui. E dove 
non c’è amore, non c’è Dio. E neppure si lascia abbracciare.

Perché perdonare implica la gioia e la grazia di essere 
abbracciati dal Signore.

Frate Antonino ci offre un mirabile esempio di cosa si-
gnifichi rimanere sulla croce e offrire l’abbraccio del per-
dono, espressione di un amore davvero encomiabile. Leg-
giamolo insieme: “Aveva egli un Fratello carnale da se 

105 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 149.
106 Lc 23, 43.



134

teneramente amato per le sue buone qualità che lo accredita-
vano per buon Cristiano. Insorta un giorno tra costui, ed un 
tale Dario Squillace non so che differenza di roba, restò da 
questi ucciso. Udito dal Servo di Dio il caso funesto provò 
un gran dolore per il pericolo di sua eterna salute; ma poiché 
teneva il Servo di Dio le passioni dell’animo bene ordina-
te, se ne andò subito in Chiesa a raccomandare al Signore 
l’anima del fratello defunto, e poscia alzatosi immantinenti 
dall’Orazione andò a ritrovare l’omicida, ed abbracciando-
lo teneramente con un’aria, e cordialità, che spirava a cari-
tà, così gli disse: «Siate benedetto dal Signore pur figliuolo 
mio, e Dio vel perdoni dal cielo, come vi perdono quaggiù 
in terra; E perché avete voluto dar luogo al demonio, che vi 
provocò a sdegno, contro di mio Fratello, onde avete offeso 
Dio, e provocato contro di voi il suo sdegno divino? Fossivo 
venuto ad appalesarmi la cagione del vostro sdegno, che io 
col farvi avere ogni soddisfazione, avrei medicato a tempo 
il vostro male. Tuttavia state pur di buon animo, essendo qui 
apposta venuto per assicurarvi del perdono dal canto mio, 
e della remissione, che vi prometto procurarvi dai parenti 
del defunto; Attendete voi intanto a placar colla penitenza, e 
colla Sagramental Confessione la divina Giustizia, e studia-
tevi a mutar vita, che così vi renderete degno del perdono di 
Dio, e delle sue celesti benedizioni». Questo eroico atto di 
carità di Fr. Antonino, e questo suo parlare eccitò nell’ani-
ma dell’uccisore un’amara contrizione, e pentimento del mal 
fatto, ricolmò di gloria presso Dio l’anima grande del Servo 
di Dio, ed eccitò in tutta la Città di Reggio, e tutti coloro alla 
notizia dei quali pervenne alle più alte meraviglie, restando 
tutti edificati della sua eroica virtù, e santità, e di allora in 
poi ebbero in maggior riverenza e stima il Servo di Dio; in 



135

quisa che trovandosi un dì in conversazione molti Nobili di 
Reggio, e voltando il discorso alle opere ammirabili, e alli 
molti, e stupendi miracoli operati dal Signore per mezzo di 
Fr. Antonino, uno di essi protestò, che il più gran miracolo 
del Servo di Dio fu quell’atto eroico di essere andato a tro-
vare, ed abbracciare l’uccisore del Fratello, nel sangue del 
quale aveva il medesimo anco fumanti le mani, ed offrirgli 
il perdono, e la remissione per quale atto solamente seguì a 
dire, quando anco non avesse operato altra meraviglia, meri-
tava di essere canonizzato”107.

Elargire sentimenti di compassione e di misericordia nei 
confronti di una persona autrice di un’offesa morale o fisica 
potrebbe non rappresentare un ostacolo, umanamente parlan-
do, insormontabile, ma trattandosi di una tragedia familiare si 
potrebbe verificare uno tsunami d’ira e di vendetta devastante.

“Il sangue chiama sangue”108: è l’urlo del dolore ferito 
a morte, che turba la mente, indurisce il cuore e appanna la 
vista. Il dolore di carne passionale e istintiva.

Frate Antonino non si lascia trascinare dal vortice dell’im-
peto ingovernabile e imprevedibile, ma si ritira subito in chie-
sa e si pone in dolorosa preghiera, salendo sulla croce della 
compassione e del perdono.

La chiesetta dell’Eremo lo accoglie come la Porziuncola 
di santa Maria degli Angeli e qui trova la serenità che porta 
sulle tracce dell’assassino per abbracciarlo, offrirgli il perdo-
no e invitarlo al sincero ravvedimento.

Una perla di grazia, questa, che lascia nella storia un lumi-
noso esempio di come, nell’imitazione di Gesù, ogni persona 

107 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 144-146; cfr. P. GUALTIERI, Glorioso 
trionfo..., 417s; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Antonino da Reggio..., 353-354.

108 http://www.natalebarca.it/Sangue-chiama-sangue.



136

può essere icona di misericordia divina, e, nella potenza dello 
Spirito Santo, volare oltre la soglia del proprio sangue.

11. Ritorno alla Casa del Padre col profumo dei giusti

Sfogliando le pagine esistenziali di frate Antonino, os-
serviamo che la sua costituzione, benchè il corpo mostras-
se una certa imponenza con pelle olivastra, era mediocre e 
piuttosto delicata, che, con i rigori della vita conventuale, 
diventò nel tempo “macilenta e secca”109.

Entusiasta degli ideali della nuova Riforma, si diede con 
slancio ad incrementare la già severa osservanza con atti e 
gesti di ampia valenza penitenziale, come ridurre il cibo alla 
precaria sopravvivenza, alzare progressivamente la mortifi-
cazione di “frate asino”110, sloggiandolo da ogni mondano 
appetito e collocandolo nella mangiatoia delle sublimi virtù. 

L’asprezza del trattamento non condizionò e né diminuì 
la bellezza del suo sorriso, affascinato dalla “perfetta letizia” 
del Poverello d’Assisi.

Ogni cellula della sua ferialità tendeva al cielo e in qual-
siasi cosa profondeva appassionato impegno e disinteressata 
compartecipazione anche all’altrui officialità, come “se fos-
se cosa che spettava a lui”111. Tutto faceva per amore del Si-
gnore e in tutte le creature contemplava il suo volto, magni-
ficandolo e lodandolo per le meraviglie che la benevolenza 
divina operava in ciascuna di esse.

109 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonio Tripodi da Reggio Calabria..., 2.
110 2Cel 116: FF 703. Con questi termini san Francesco si rivolgeva parlando al suo 

corpo: “Orsù, frate asino, così devi sottostare, così subire il flagello!”.
111 B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonio Tripodi da Reggio Calabria..., 3.



137

I tesori della sua compassione erano soprattutto i “croci-
fissi” dall’indigenza e dalle privazioni, nonchè dall’indiffe-
renza e dall’ostinata emarginazione culturale e sociale.

Non trascurava nulla, nonostante le condizioni di salute 
mostravano evidenti segni di usura, a che potesse portare 
sollievo spirituale e corporale.

Egli stesso si faceva “cibo” e “bevanda” con particole 
d’amore, lievitate col sudore della propria fronte e con le 
sante esortazioni, ispirate dallo Spirito, sostanziate dalla pre-
ghiera e confermate, sovente, da manifesti interventi divini 
mediante la manna celeste dei miracoli.

E quando non bastava ricorreva alla dispensa della carità 
dei poveri e dei benefattori, verso i quali nutriva un affetto 
singolare. Li amava come fosse Gesù ad amarli.

Più si avvicinava il giorno e l’ora del commiato terre-
no, che per rivelazione divina “presentì e predisse molto 
tempo prima”112, e più s’affidava all’obbedienza e s’attar-
dava nell’orazione, proferendo sospiri e “parole infiam-
mati d’amore divino”113, che lo elevavano frequentemente 
nell’estasi, quasi a significare che ormai apparteneva più 
al cielo che al mondo, inebriando gli occhi di chi lo in-
contrava, lo ascoltava o, semplicemente, lo vedeva di inde-
scrivibile edificazione. Scrive testualmente il padre Nava: 
“Quell’estraordinario fervore di spirito, che cresciuto in 
incendio inestinguibile nel suo cuore, per qualche tempo 
prima, staccandolo da ogni consorzio umano, e da tutte le 
create cose, e affissandolo immobilmente nella contempla-
zione delle cose del cielo, e delle divine grandezze, lo rese 
un uomo sempre estatico, ed un serafino ricoperto di umana 

112 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 165. 
113 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 142.



138

figura, e delle serafiche lane, è stato un chiaro indizio a 
religiosi, che seco coabitavano di famiglia in questo Con-
vento, che il chiarissimo sole della di lui preziosa vita si 
affrettava all’occaso. Egli stesso lo rivelò di propria bocca 
a molti, disegnando il preciso giorno nel quale volar dove-
va al consorzio dei serafini molto tempo prima della sua 
ultima infermità.

Lo rivelò prima di tutti ad Aloisio Tripodi suo parente, 
e dal Servo di Dio grandemente amato per le sue rare virtù, 
e perché siccome spesso faceva di cose spettanti all’eterna 
salute, gli confidò, che il Signore gli aveva fatta la grazia di 
rivelargli, che il dì dell’Ottava del P(adre). S(an). France-
sco, lo avrebbe liberato da questo esilio, e carcere del mon-
do, e della vita mortale, vita di tribolazione, e di affanno.

Una consimile rivelazione fece eziandio Antonino ad 
un altro suo parente assai virtuoso, tre mesi prima, assicu-
randolo in una conferenza spirituale seco avuta, che la sua 
vita mortale non doveva stendersi più che a soli tre mesi, 
come di fatto avvenne, che al compire dei tre mesi caduto 
infermo se ne volò al Creatore.

La terza alla quale rivelò Antonino la vicina sua morte è 
stata Suor Vittoria Borgia monaca nel ven. Monastero della 
Regola di S. Francesco di Paola in questa Città, di santa 
vita, e assai divota e familiare del Servo di Dio, la quale 
avendo avuto un giorno la consolazione di trattenersi in di-
voti discorsi spirituali col Servo di Dio, per li quali si sentì 
nel cuore accendere di mirabil fervore, perloché si volse a 
pregarlo di tornare quanto prima potesse a consolarla colle 
sue sante ammonizioni, e parole di vita; ma si udì pronta-
mente rispondere: «Figliuola vi dico, che nè io verrò qui a 
questo Monistero, nè voi più mi vedrete in questa vita. Vi 



139

saluterò bensì dal cielo, dove spero per misericordia di Dio 
di andare a godere il Sommo bene»114.

Verso la fine di settembre del 1588 frate Antonino venne 
colto dalla febbre. Sapeva perfettamente che la sua ora era 
ormai prossima. Si portò in chiesa davanti al Santissimo Sa-
cramento e, acceso dal “fuoco della carità verso il suo Dio e 
dall’ardentissimo desiderio di andare ad unirsi eternamente 
col suo Creatore, non permise che si scostasse dal Sacro Al-
tare, quivi trattenendosi giorno, e notte, ove provava ogni 
suo conforto in quelle corporali sue angustie, che soffriva da 
quella sua infermità”115.

Intanto gli presentarono un paralitico, portato dai suoi 
familiari a cavallo fino alla porta della chiesa e a braccia in 
chiesa. Frate Antonino lo fissò con traboccante compassione 
evangelica. Tracciò sulla sua persona il segno della Croce, 
pronunciando la formula: Christus natus est, Christus mor-
tuus est, Christus resurrexit. E il paralitico, recuperando la 
funzionalità degli arti, se ne tornò a casa benedicendo e lo-
dando il Signore, tra la stupefazione degli astanti e di quanti 
lo incontravano per strada116.

Sul far della sera del settimo giorno dalla festa del san-
to Fondatore, lo stato della salute si aggravò. I confratelli, 
commossi e addolorati, si erano stretti attorno per offrire la 
loro accorata preghiera e per ascoltare le ultime esortazioni, 
“giacché egli era il solo di quei antichi Padri, che si erano 
faticati alla fondazione di nostra Religione”117, e per servirlo 
in qualche eventuale bisogno.

114 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 182-183.
115 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 183.
116 Cfr. E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 183. 
117 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 183.



140

Rese l’ultimo respiro, dopo aver ricevuto la santa Un-
zione, “all’affacciarsi dalle porte di Oriente la vermiglia 
aurora”118 nell’Ottava della solennità del Serafico d’Assisi, 
come aveva predetto, nell’abbraccio tenerissimo dei confra-
telli, edificati di una morte così serena e santa. Come serena-
mente e santamente aveva vissuto.

Contestualmente un soavissimo aroma si sprigionò dal 
suo corpo, “il quale era naturalmente di colore olivastro, in-
durito dalla decrepitezza, e abbrustolito dai digiuni, e rigo-
ri di una pentientissima vita”119. Quell’aroma, “fragranza di 
paradiso”120, ricompose le membra nell’infantile morbidez-
za e candore, cospargendo consolazione e commozione nel 
cuore dei confratelli e dei circostanti, che in massa, appena 
si diffuse la notizia col suono della campana e col passapa-
rola, si riversarono alla piccola Porziuncola dell’Eremo per 
un ultimo saluto, un bacio ed una reliquia.

Alla vista di quel benedetto corpo che sembrava dormis-
se tanto appariva placidamente contemplativo, “tutti man-
darono dalle pupille abbondanti lacrime per dolore di aver 
perduto quel Beato Padre, del quale ognuno raccontava le 
grazie ricevute per le sue orazioni dalla divina Clemenza, e 
dalla SS.ma Vergine; e trasportati dall’ardente devozione, ed 
amore che avevano per lui, facevano a gara per avere qual-
che ritaglio di abito, o altra cosella che fosse stata a suo uso, 
che conservaron poi in conto di preziosa reliquia; perloché 
gli tagliarono di sopra più abiti, gli svelsero i peli del capo, e 
della barba, gli tagliaron le unghie delle mani e dei piedi, si 
divisero i granelli della sua corona, e si divisero il cordone, il 

118 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 183.
119 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 185.
120 E. ,NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 185.



141

bastone, e quanto fu trovato nella sua poverissima cella, per 
mezzo di quali reliquie fece poi il Signore molti miracoli, e 
dispensò molte grazie ai divoti, che improrarono il presidio, 
ed intercessione dei di lui meriti nei loro bisogni presso la 
divina Clemenza”121.

“Fra la moltitudine dei concorrenti alle di lui esequie - 
continua il padre Nava - vi si trovarono molti infermi di diver-
se infermità, i quali abbracciando, e baciando quei santi piedi 
restarono immantinenti liberi dai loro malori per li meriti del 
Servo di Dio. Sopra di ogn’altro stuporosa fu la sanità conferi-
ta dal Signore per li meriti di Antonino ad uno, storpio da mol-
ti anni, che non si poteva muovere da se stesso. Costui udita 
la morte del Servo di Dio sentì nascersi nel petto una viva 
confidenza, che per li di lui meriti al contatto di quel santo cor-
po Dio gli restituirebbe la sanità; quindi con calde lacrime, e 
preghiere domandò, ed ottenne dai suoi di esser condotto a ca-
vallo in questa Chiesa. Quivi giunto fu appressato per le brac-
cia al feretro, dove non tantosto122 baciò quei benedetti piedi, 
che si sentì correre per la vita un miracoloso vigore, che gli 
tornò l’uso delle braccia, e dei nervi da gran tempo perduto. 
Ciò egli veduto prorompendo in un tenerissimo pianto, stese 
le braccia, e si strinse a quel benedetto corpo, e poiché si sentì 
circolare per le vene come un nuovo spirito vitale quel mira-
coloso vigore, gridando, miracolo, miracolo, si alzò da sopra 
il corpo del Servo di Dio, e si trovò perfettamente sano in tal 
guisa, che senza appoggio di alcuno, e senza verun sostegno 
se ne tornò alla propria casa lodando, e magnificando il Signo-
re cotanto meraviglioso nel suo Servo, come pure facevano i 
circostanti, i quali essendo stati spettatori del gran prodigio 

121 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 185-186.
122 Subito, immediatamente.



142

andarono lungamente estatici per lo stupore, e quindi a veduta 
di tanto miracolo si avrebbe in loro sì ardente divozione, che 
avrebbero fatto in pezzi quel benedetto cadavere, se li religiosi 
assistiti da molte persone nobili, e di Autorità servandolo nel 
di loro mezzo, non l’avessero difeso della divota indiscretez-
za del popolo; finché la sera al tardi cessata quella perenne 
affluenza di popolo, che per tutto quel giorno aveva occupata 
questa venerabile Chiesa, e Convento, riuscì loro potergli dare 
sepoltura123”.

Il contesto della morte di frate Antonino fu arricchito da 
un altro bellissimo privilegio che la bontà divina gli con-
cesse: quello della bilocazione124. Lo estrapoliamo dal ma-
noscritto del padre Nava e lo riproponiamo fedelmente qui 
di seguito: “La sera precedente alla di lui beata morte, ri-
trovandosi in una sua Villa in contrada Burraci non molto 
discosta dal Convento il suo divotissimo Giorgio Terìa, no-
bile di questa Città, altra volta rammentato, all’imbrunire del 
giorno sentendo la voce del suo amato Fr. Antonino, che lo 
chiamava per nome da fuori la porta della sua casa, corse su-
bito per vederlo, e sentire per quale urgenza fosse andato da 
lui in quell’ora; ed il Servo di Dio salutatolo cortesemente: 
«Signor Giorgio mio, gli disse, avendo ricevuto la ubbidien-
za, bisogna che assolutamente mi parta, però sono venuto 
a chiedervi licenza, e a ringraziarvi della molta carità, che 
avete fatto in ogni tempo a me, ed al mio Convento». In ciò 
dire il Nobile, che nulla aveva saputo della di lui infermi-

123 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 186-187. Nel primo libro di detta opera 
manoscritta dallo stesso p. Enrico Nava, al n. XLVII, si legge che “ai suoi funerali 
concorse tanta moltitudine di Popolo, che per non tagliarlo in pezzi per la indiscreta 
divozione, oltre li Canonici, Preti, e Cavalieri che lo custodivano, fu d’uopo adope-
rare buone guardie di Soldati, e tutti lo acclamavano per Santo”.

124 Cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra Antonino da Reggio..., 369s.



143

tà, non intendendo il significato delle parole del Servo di 
Dio, non poco si contristò al sentire, come si giudicò, che il 
Provinciale gli avesse mandata la obbedienza per altro Con-
vento; onde rivolto al Servo di Dio: «Padre Antonino mio, 
gli rispose, non ti partire, che io scriverò con impegno al 
Provinciale, acciò rivocasse la ubbidienza, e ti confermasse 
qui di famiglia, non essendo dovere, che un povero vecchio 
di tale età vadi girando».

«Non farete nulla, ripigliò Antonino, perché bisogna in 
ogni conto che io parta».

«Almeno differisce, soggiunse il Nobile, la vostra par-
tenza un giorno solo».

«Neanche questo, risposegli, ma se domani mattina ver-
rete per tempo al Convento mi potrete vedere».

Il che detto mostrando fretta si partì sollecitamente. 
Dopo che si fu da lui partito il Servo di Dio, rientrato in 
sua casa il Nobile mille pensieri si aggiravan per la di lui 
mente; dall’una parte lo ingombrava una profonda tristezza, 
al considerare che perdeva coll’andare in altro Convento, il 
suo santo Padre, come egli lo appellava, e però risolveva per 
il dì appresso di pregare il Guardiano dilatare la partenza 
di Antonino, finché avesse spedito una corriera a posta al 
Provinciale, per supplicarlo a rivocar la ubbidienza mandata 
al s. vecchio. Dall’altra parte considerando di essere andato 
da lui a licenziarsi a quell’ora sì tarda, e senza il compa-
gno contro il suo ordinario costume, che mai non si scosta-
va dal suo compagno, ne concepiva ammirazione e stupore. 
Per tali e simili pensieri, poco cenò la sera, e andato a letto 
poco dormì per una grande irrequietezza, che lo aggitò, e gli 
parvero mille anni, finché apparisse il nuovo giorno, perché 
potesse andare al Convento per mandare ad effetto le fatte 



144

risoluzioni, e rivedere il suo caro Antonino. Di fatto apparso 
il nuovo giorno, si alzò di letto, e vestito che si fu, avvios-
si al Convento di buon passo, ma nell’entrar della Chiesa 
vide sì il suo Santo Padre, ma disteso su di una tavola nel 
mezzo a divoti Religiosi, che con inconsolabili lacrime, e 
divoti cantici celebravano le di lui esequie; onde accortosi 
il nobile, che la partenza del Servo di Dio non doveva es-
sere da un Convento all’altro, ma dal mondo alla mansione 
eterna, gettatosi ad abbracciare il di lui benedetto cadavere, 
e prorompendo in un divotissimo pianto, a quel suo esempio 
provocò vieppiù abbondanti le lacrime nei divoti religiosi, 
ed in tutti i circostanti, ai quali poscia raccontò, come la sera 
avanti al suonar dell’Angelus Domini gli era apparso in casa 
per domandargli licenza, e le scambievoli parole seco avute 
in quella occasione”125.

La “fragranza di paradiso” continuò a spandere i suoi 
aromi allorquando, sei anni dopo il rito funebre, i frati apri-
rono la tomba sepolcrale per collocarvi un altro frate defunto 
e videro, con inaspettata meraviglia, che il corpo di frate An-
tonino si manteneva come il giorno in cui venne seppellito 
all’interno del chiostro e, quindi, esposto ad una più repen-
tina decomposizione, considerate l’umidità e le infiltrazioni 
delle umide acque piovane.

Venendo a conoscenza di questo portentoso prodigio, il 
padre Bonaventura da Catanzaro, neo guardiano nell’anno 
1593 del Luogo vecchio, detto Eremo Madonna della Con-
solazione, decise di staccare la testa dal busto e sistemar-
la, assieme ai resti mortali del padre Bernardino Molizzi, in 
una cassetta foderata di damasco e murarla nella parete della 

125 E. NAVA, Vita di F. Antonino Tripodi..., 184-185; cfr. B. ZACCARIA, Vita di fra 
Antonino da Reggio..., 373.



145

vecchia sacrestia, a destra del Sancta Sanctorum. Succes-
sivamente, allo scopo di meglio custodire le preziose reli-
quie, emananti perenne profumo celestiale, furono allocate, 
in apposita urna, sotto il pavimento del piccolo Tempio di 
Dio, accanto alle urne di padre Bernardino Molizzi e di frate 
Leone da Fiumara.

Si persero le tracce, purtroppo, a seguito dei lavori che, 
nel 1865, il padre Guardiano, fra Gesualdo da Reggio, fece 
effettuare all’interno della struttura ecclesiale, in quanto le 
due missive, scritte dallo stesso Guardiano e inviate, rispet-
tivamente, il 24 ottobre e il 14 novembre dello stesso anno al 
Pro-Vicario Generale della Diocesi di Reggio Calabria, non 
trovarono riscontro, ove si chiedeva, formalizzata la venera-
ta ricognizione, il relativo “trasloco in un sito più decente”.

Da detti documenti risulta che le reliquie, indicate da 
apposita lapide, si trovavano “sub pavimento hujus lapidis 
a latere laevo, P. Bernardini cranium, F. Antonini caput, to-
tumque F. Leonis a Flumaria corpus dormit, et requiescit, 
quique tres Capuccini omnium virtum genere praediti ex hac 
vita mograverunt primus 1536, secondus 1586126, et tertius 
domum 1633”.

“La lapide era situata, si rileva dalla prima lettera, in una 
colonna delle arcate della Navarella di detta Chiesa, demoli-
ta da parecchi anni, stante il rinnovamento della chiesa, e per 
tale rinnovamento le Reliquie in parola vengono ad essere 
nel mezzo della Chiesa, e non già nel lato come dalla Lapide. 
E siccome è tutto pronto per farsi il nuovo pavimento della 
Chiesa, e pel quale forse, e senza forse, verrà a soffrire il 
Luogo dove riposano le sudette Reliquie, è d’uopo dunque 

126 Sulla data di morte, come quella di nascita, non vi è concordanza fra i cronisti, gli 
annalisti e gli studiosi dell’Ordine.



146

per qualunque riguardo, che venissero traslocate, e poste in 
un altro più decente sito”127.

Credo che il sipario caduto su questo triste mistero deb-
ba far riflettere sulle reali ragioni storiche e religiose, oltre 
che istituzionali, determinanti una perdita così cara alla me-
moria locale e generale, che sembrava archiviata per sempre. 

Tuttavia la vita di frate Antonino riemerge, pur dalle non 
voluminose tracce documentali, con somma autorevolezza e 
si profila come un forte evento di grazia umana e spirituale 
anche ai nostri giorni, mediante parole e gesti semplici ma 
di enorme impatto sulla sensibilità popolare. Vi sono, infine, 
numerosi altri piccoli ma significativi segni - che sarebbe 
cosa lodevole e giusta recuperare e riconsegnare alla memo-
ria profetica - della mirabile predilezione con cui il Signore 
onorò il suo Servo, la cui fama di santità si mantenne viva 
nei primi secoli dopo la morte; e ancora oggi viene perpetua-
ta, soprattutto, per il miracolo della liberazione dalla peste, 
ottenuto e assicurato in visione sensibile e gloriosa dalla Ver-
gine della Consolazione, in favore della Città dello Stretto.

A lode e gloria della Santissima Trinità. Amen.

127 Lettera del Guardiano, P. Gesualdo al Pro-Vicario Generale della Diocesi di Reg-
gio, Reggio 24 ottobre 1865, in ACRC, Lavori Chiesa Cappuccini, b. 4, fasc. 6; 
cfr. G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione i Frati Cappuccini e il Popolo 
Reggino, Reggio Calabria 2014, 365-367..



147

POSTFAZIONE 

Dopo aver letto l’ultima pubblicazione di P. Giuseppe Sino-
poli “La riforma cappuccina in Calabria nel 500° anniversario 
e il Servo di Dio Fr. Antonino Tripodi da Reggio Calabria 
(1518-2018)”, è vivo il bisogno di dirgli subito un bel grazie. 
E per tanti motivi.

Diciamo grazie a P. Sinopoli innanzitutto per il solo fatto 
che ancora una volta ci offre un frutto pregiato delle sue ricer-
che. Certo, forse in questa più che in altre pubblicazioni, egli 
manifesta la sua non comune sensibilità poetica indulgendo 
tra l’altro al gusto della parola, ma non si è mai allontanato da 
quel rigore scientifico che l’ha sempre contraddistinto. Basti 
pensare al corposo apparato di note e ad una bibliografia di 
straordinaria ampiezza.

P. Sinopoli ha davvero tenuto presente quanto nello scorso 
mese di gennaio Papa Francesco ha detto ai docenti di storia 
della Chiesa, affermando testualmente che “al centro della storia 
c’è una parola che non nasce scritta […], ma che ci è donata da 
Dio e viene testimoniata innanzitutto con la vita e dentro la vita. 
Una Parola che agisce nella storia e la trasforma dall’interno. 
Questa Parola è Gesù Cristo […]. E l’accoglienza di questa sua 
azione salvatrice e misericordiosa dovrebbe rendere lo storico 



148

credente ancora più rispettoso dei fatti e della verità, delicato 
e attento nella ricerca, coerente testimone nell’insegnamento”.

Diciamo, poi, grazie a padre Sinopoli perché ci conferma 
nella convinzione che “ogni vera storia è storia contempora-
nea”. Ai personaggi del passato poniamo domande che partono 
dall’oggi.

In realtà, P. Sinopoli affronta un tema che è indubbiamente 
circoscritto, ma è nello stesso tempo di grande interesse gene-
rale. Egli ferma la sua attenzione su un momento storico che, 
dopo la recente scoperta del Nuovo Mondo e il doloroso scisma 
luterano, avrebbe segnato una svolta nel cammino dell’umanità.

A tante sfide la Chiesa non avrebbe assolutamente potuto 
rispondere se non si fosse liberata da quella “mondanità” che 
ne bloccava ogni spinta evangelizzatrice e la faceva vivere in 
uno stato di preoccupante controtestimonianza.

Da tempo, però, nell’ambito del mondo cattolico anche 
vicino a Roma, erano in atto forti esperienze di profondo rin-
novamento, che ci consentono di considerare riduttivo parlare 
di Controriforma e non di Riforma cattolica. 

Per usare un’espressione che gli è cara, P. Sinopoli “si è tol-
to i calzari prima di calpestare la terra dell’historia” e, pur nella 
scarsezza delle fonti e dei documenti, partendo da S. Francesco 
d’Assisi, è pervenuto a ipotesi sufficientemente fondate sulla 
genesi della Riforma cappuccina con particolare riferimento 
alla Calabria.

L’Autore mette in risalto che in questa terra si sentì subito 
l’urgenza di “restaurare la casa di Dio” vivendo il Vangelo 
nella sua radicalità, e sostiene che proprio i frati calabresi fu-
rono i primi, verosimilmente insieme a quelli delle Marche, ad 
abbracciare il carisma cappuccino. Non ci si accusi di provin-
cialismo alla ricerca di pennacchi, se questo “dettaglio” viene 



149

sottolineato con particolare forza: non si tratta di rivendicare 
primogeniture, ma di far pensare alla necessità di una più avver-
tita attenzione a quell’humus ricco di straordinarie esperienze 
di spiritualità, che dai Santi eremiti Bizantini e da Cassiodoro 
arriva a Nilo da Rossano, Gioacchino da Fiore e Francesco da 
Paola. È l’humus cui la Riforma cappuccina è rigogliosamente 
sbocciata.

Secondo l’Autore, in questo movimento di vita nuova se-
condo il Vangelo brillano di viva luce le figure di Fra Ludovico 
Comi e di fra Bernardino Molizzi. Egli, però, ci ha fatto un 
dono particolarmente prezioso, offrendoci un essenziale pro-
filo biografico del Servo di Dio fra Antonino Tripodi, il primo 
fratello laico dell’Ordine dei cappuccini. Con lui si ritorna dav-
vero alla purezza originaria del francescanesimo. Determinato 
a configurarsi in tutto a Cristo come S. Francesco, fu un inde-
fesso annunciatore della misericordia di Dio, un cantore della 
carità che trovò gioia piena nel perdonare, un uomo totalmente 
a servizio degli altri e in special modo di quanti si trovavano 
nel bisogno. La sorgente della sua vita secondo il Vangelo era 
un profondo rapporto personale con Cristo e perciò è proprio 
vero che era “diventato preghiera vivente”.

Ci troviamo, così, dinanzi a luminose testimonianze da cui 
sgorga un messaggio di sconvolgente attualità. Se si è liberi da 
pregiudizi, ci si sente senz’altro provocati a vivere più intensa-
mente quel rinnovamento a cui oggi Papa Francesco richiama 
tutta la Chiesa con apostolica franchezza. Certo, Ecclesia sem-
per reformanda: finché porta la figura fugace di questo mondo 
essa ha sempre bisogno di penitenza. Giustamente parliamo di 
conversione permanente.

Per la sua credibilità ce n’è bisogno soprattutto ai nostri 
giorni, in un mondo sempre più secolarizzato e, peggio ancora, 



150

indifferente. Ogni battezzato, pertanto, deve fare la sua parte 
perché la Chiesa sia sempre più innamorata del suo Signore e 
sia perciò una Chiesa povera, libera, aperta, e, perché no, in-
quieta: non prende pace finché c’è al mondo una sola persona 
che non abbia incontrato Gesù Cristo.

Ma se è vero che ogni battezzato è chiamato a rinnovare 
la sua vita, questo bisogno devono sentirlo soprattutto quanti 
hanno ricevuto il dono di una speciale consacrazione. Va qui un 
grazie particolare a P. Sinopoli perché con la sua pubblicazione 
ha reso un significativo omaggio all’Ordine dei cappuccini, cui 
appartiene con entusiastica fedeltà, nel 500° anniversario della 
fondazione, ma anche perché l’esempio dei primi Fratelli che 
egli propone rappresenta una forte spinta a vivere il Vangelo 
sine glossa: ovviamente non solo per i Cappuccini, ma per tutti 
i consacrati.

Il pur preoccupante calo delle vocazioni non deve farci 
cadere in uno stato di depressione. Può essere un’occasione 
provvidenziale e perciò una grazia di cui far tesoro per riflettere 
sulle propria vocazione e decidersi a viverla con l’entusiasmo 
del primo amore. Nell’omelia del 2 febbraio il Papa ha det-
to che “la vita consacrata non è sopravvivenza, ma novità”. 
I consacrati sono chiamati ad essere “profezia” per il mondo 
d’oggi. Attraverso comunità nelle quali si vive quotidianamente 
la povertà, la preghiera, la fraternità, il servizio ai poveri e la 
pienezza della gioia, essi devono gridare forte che il Signore è 
presente nella storia per la nostra liberazione.

Padre Sinopoli ci ricorda che fra Antonino era solito trac-
ciare sulle persone tre volte il segno della Croce, accompa-
gnandolo con la formula “Cristo è nato, Cristo è morto, Cristo è 
risorto”. È un significativo annunzio della centralità del mistero 
pasquale. P. Sinopoli sarà certamente felice, se, leggendo il suo 



151

libro, ci lasceremo afferrare decisamente a questo mistero. È 
il Crocifisso Risorto la risposta definitiva ai problemi dell’uo-
mo e della storia. Nel suo nome saremo certamente capaci di 
contribuire alla costruzione di un mondo nuovo, segnato da 
un’autentica pace per l’intera famiglia umana.

                 Antonio Cantisani
                arcivescovo emerito

         (Ordine Francescano Secolare)

Antico sigillo della monastica provincia.



152

CONCLUSIONE 

Non è agevole trarre frammenti sensazionali per le nostre 
aspettative da un pellegrinaggio storico-biografico, fatto in pun-
ta di piedi e con l’umile desiderio esplorativo del viandante.

La prima sezione, apparentemente facile per una buona 
mappa documentale, evidenzia forse problematiche di rile-
vante respiro storico e giuridico, con spiragli ancora da defini-
re, essenzialmente per il primo aspetto, nella loro trasparente 
e ineccepibile verità. Non si tratta quì di una rivendicazione 
rituale precostituita, bensì di un mosaico che va rivisitato e re-
staurato secondo l’originale bellezza, in spirito di spassionato 
discernimento ed edificante gratuità esperienziale. Ciò favo-
rirebbe la percezione di quelle giuste e oneste sensazioni che 
potrebbero proiettare nell’orbita del progetto originale divino, 
i cui misteri solo lo Spirito del Signore può manifestare attra-
verso segni, volti, nomi e tempi da lui prescelti.

Secondo il mio modesto parere, la verità storica, qualun-
que essa sia, ridonderebbe a vantaggio di tutti e contribuirebbe 
a rasserenare “tensioni” mai sopite, anche se mai inficianti si-
tuazioni di concreto disagio relazionale, a tutti i livelli.

La seconda sezione, proposta con le sobrie cartelle bio-
grafiche e qualche reperto cartaceo, presenta il primo disce-



153

polo del Movimento riformistico cappuccino, il cui carisma 
trasfonde emozioni di notevole valenza umana e religiosa.

Un giovane come tanti che ha saputo accogliere, discer-
nere, maturare e decidere il suo sì alla sequela del Poverello 
d’Assisi, nella tipica forma dei primi tempi, senza privilegi e 
nel più austero distacco dal mondo e dalle cose terrene.

Mi ha sensibilmente colpito e commosso il suo itinera-
rio vocazionale e ministeriale, realizzato alla presenza del 
Signore e avendo come modello la Vergine Maria, costan-
temente teso al consolidamento dell’offerta oblativa della 
sua volontà, superando ostacoli impensabili e rimanendo 
ancorato all’umiltà, alla semplicità e all’ascolto docile dei 
consigli evangelici, nonché alle istanze della gente, che in-
crociava sui suoi passi.

Inappuntabile nell’adempimento obbedienziale dei Su-
periori e dei doveri di stato; ferventissimo nella preghiera 
Eucaristica, nella contemplazione dei dolori di Gesù e di 
Maria e nelle pie devozioni; intransigente nell’espletamen-
to delle formule penitenziali istituzionali e spontanee, per 
meglio assecondare i desideri dello spirito, volgere lo sguar-
do alle cose del cielo e rintuzzare decisamente le seduzioni 
di satana; ineguagliabile nel farsi dono di carità a chiunque 
aveva bisogno, giungendo a privarsi perfino dell’indispen-
sabile; serafico nel lasciarsi crocifiggere per amore, nel farsi 
questuante della provvidenza e carezza misericordiosa verso 
i lontani dal Signore e verso l’omicida di suo fratello; as-
setato della Parola biblica per lievitare la vita, illuminare il 
cammino e portare l’annuncio del Regno, facendo parlare il 
cuore e l’esempio; diventare bisaccia dei tesori spirituali e 
taumaturgici per i bisognosi, nell’anima e nel corpo.

Sua preoccupazione essenziale fu quella di essere voce 



154

nel deserto dell’umanità e farlo rinascere all’amore di Dio 
e del prossimo, senza distinzione di ceto, cultura, credo e 
condizione.

Frate Antonino fu un autentico testimone di Dio e si ri-
propone alla nostra attenzione con rinnovato e ispirato input 
antropologico e religioso, suscitando i giusti stimoli perché 
ogni persona, nello specifico carisma umano e vocaziona-
le, possa riappropriarsi della propria identità e ripensare al 
meglio e secondo i segni dei tempi il mandato della relativa 
missione nella chiesa e nel mondo.

“Un santo - così padre Isidoro d’Alatri - è sempre una 
cattedra, una forza misteriosa e travolgente; è come quelle 
sorgenti nascoste, che alimentano i grandi fiumi; è quella scia 
luminosa di bene, che non si cancella mai, perché tracciata 
dal dito stesso di Dio in mezzo al mare ondeggiante delle 
generazioni che passano: ed è pure, provvidenzialmente, un 
silenzioso assertore di patriottismo sano e fattivo, non po-
tendo egli non amare quel suolo che gli diede i natali. I santi 
«operano di solito in vista dell’avvenire religioso e sociale, 
per generazioni tra cui non avrebbero vissuto, non graduan-
do il loro sforzo alle possibilità della corta esistenza: furono 
seminatori che gettano nel solco dove mieteranno altri, do-
mani; per oggi condensarono su di sé il dolore del mondo e 
ricevettero quasi tutti il trattamento di Gesù: cordate e sputi 
per i servizi resi»1.

Ciò è vero per tutti i santi, anche per quelli che vissero 
appartati da tutto, e da tutti, e i loro giorni finirono in un 
eremo remoto dal consorzio degli uomini. Tutti, dico, lavo-
rarono ed abbracciarono il sacrificio con eroica costanza per 

1 I. GIORDANI, Segno di contraddizione, Brescia 1933.



155

migliorare il mondo iniettando nelle vene dell’umanità una 
dose sempre più potente di cristianesimo”2.

Mi piace immaginare, nel V Centenario della Riforma 
Cappuccina in Calabria, il nostro frate Antonino come un 
piccolo seme di senape nel nostro universo esperienziale, ca-
pace di squarciare le nubi e farci ascoltare la voce del Padre 
che ci invita ad accogliere il suo Figlio prediletto e a viverlo 
nella luce e nella potenza dello Spirito, sorgente e culmine di 
fragranza paradisiaca e di perenne rinnovamento.

2 ISIDORO D’ALATRI, Il prediletto di Maria frate Crispino da Viterbo, Civitavec-
chia 1932, 19.



156

Fra Bernardino da Catanzaro, + 1567, (Flores Seraphici, 1, 319).



157

Fra Nicola da Cinquefrondi, + 1570, (Riprod. fotografica Archivio P.).



158

BIBLIOGRAFIA 

Fonti

Analecta Ordinis Fratres Praedicatores, Romae 1931.
APCCZ, Annali de’ Capitoli Generali e Provinciali dei Cappuc-

cini della Provincia di Reggio e d’altre cose memorabili negli 
Anni medesimi, [si narra dal 1525 al 1909].

APCCZ, Provincia Rhegina. Descriptio Localis seu Relatio Con-
ventuum et Hospitiorum Provinciae, Rhegium Iulii Dioecesis 
Rheginensis, Titularis S. Maria Mater Consolationis, annus 
fundationis 1533, manoscritto.

APCCZ, Trattato del principio, e progresso della Religione Cap-
puccina avuto da questa Provincia di Reggio, composto dal R. 
P. Errico da Reggio ex lettore di questa Provincia, distinto in 
capitoli, e trascritto con alcune notarelle da fr. Gesualdo da 
Reggio l’anno 1770 (manoscritto).

Apologia per l’Ordine de’ Frati Minori in risposta al libro in-
titolato Ragioni Storiche da umiliarsi alla Sac. Congr. de’ 
Riti, colle quali dimostrasi, tutt’i Santi, e Beati de’ primi 
due Secoli Francescani appartenere a’ soli Padri Conven-
tuali, Opera di Ranier-Francesco Marczic, distesa da Fa-
biano Maria Warronatemburg Non’ solamente necessaria a 
i Francescani, ma per le varie cose in essa trattate molto 
utile a i Religiosi ancora degli altri Ordini Mendicanti, agli 



159

studiosi della Storia, e alle Curie Ecclesiastiche, tomo I, 
Lucca 1748.

ASCRC, Pubblica Istruzione, cat. IX, busta 76, fasc. 4
B. CAMPAGNA, Vita e virtù di Frate Antonino Tripodi della cit-

tà di Reggio, Libro 3°, 1r, in Cronaca / Capuccina / In cui si 
tratta del principio, ed ori-/gine de’ Frati Minori Capuccini / 
in questa Provincia di Reggio. / Della vita, miracoli ed opere 
meravi-/gliose de’ due Primi beati fon-/datori di essi Capucci-
ni Lodovi-/co, e Bernardino il Giorgio / da Reggio. / E di molti 
altri antichi Pa-/dri e Fratelli, tanto di essa Città / di Reggio, 
che di altri Luoghi, / che fiorirono in virtù, / e miracoli. / Com-
posta dal Molto Reverendo Padre / Bonaventura Campagna 
da / Reggio Diffinitore ca-/puccino. / In Reggio l’anno 162... 
(ultima cifra mancante), ma si presume tra il 1620 e il 1623. 

Bullarium carmelitanum, edd. E. MONSIGNANO et J. A. XI-
MENEZ, O. Carm., 4 voll, 1715-1718.

Bullarium ord. E. S. Augustini, Roma 1628.
Bullarium Ord. Praed., Roma 1729-40.
Bullarium Ordinis FF. Min. Capuccinorum, III, edidit P. Michael 

a Tugio, Romae 1740.
Bullarium peculiare Terrae Sanctae, ex quatuor supra sexagin-

ta Bullis Apostolicis, nonnullisque aliis litteris a S. Sede et 
Sacra de Propag. Fide Congregatione in favorem Superio-
rum, Fratrum et Commiss. T. S. variis temporibus emanatis, 
a SS. Dno. N. Benedicto Papa XIII approbatis, confirmatis 
atque perpetuo firmitatis robore innovatis et munitis, a mo-
derno Commiss. Genli. T. S. in Romana Curia coordinatum, 
Romae 1727.

Catechismo della Chiesa Cattolica, Città del Vaticano 1992.
Chronica fr. Ioannis Romaei de Terra Nova, in Analecta Ordinis 

min. capuccinorum, XXIII (1907) 9s, XXXVI (1920) 258ss.
De conformitate vitae beati Francisci ad vitam Domini Iesu, in 

Analecta franciscana, IV, 1906, 296ss.



160

EDOARDO D’ALENÇON, Primordia Fratrum Capuccinorum. 
Contro gli autori e i primordi dei Cappuccini di Calabria (ma-
noscritto), s.d.

Elucidatio Terrae Sanctae historica, theologica moralis; in qua 
pleraque ad veterem et praesentem eiusdem Terrae statum 
spectantia accurate explicantur, varii errores refelluntur, ve-
ritas fideliter exacteque discutitur ac comprobatur… Auct. 
FR. FRANC. QUARESMIO Laudensi… Autuerpiae, B. Mo-
ret. 1639.

GESUALDO DA REGGIO, Memorie concernenti a’ Cappuccini 
specialmente di questa Provincia di Reggio, divise in quattro 
parti. Nella prima si apporta il modo di procedere tra noi ne’ 
giudizi. Nella seconda le Ordinazioni dei Capitoli Generali. 
Nella terza le Ordinazioni de’ nostri Capitoli Provinciali. Nel-
la quarta l’origine de’ Cappuccini di questa Provincia, raccol-
te da Fr. Gesualdo da Reggio relig. di q. Provincia. Applicato 
nella Libraria de’ PP. Cappuccini di Terranova, 1771.

G. ZUCCALÀ, Cronaca Cappuccina (“data dall’Autore per la 
libreria di Nicastro delli PP. Cappuccini nell’anno 1739”).

La Devastazione del Santuario della Natività di N. S. G. C. in 
Betlemme fatta da’ Greci Scismatici il 25 Aprile 1873 (estratto 
dall’Osservatore Romano n. 111);

La regola e la vita dei Frati Minori, Roma 1890.
LEONE X, Bolla Ite vos, Roma 1517.
Lettera del Guardiano, P. Gesualdo al Pro-Vicario Generale del-

la Diocesi di Reggio, Reggio 24 ottobre 1865.
Lexicon Capuccinum: “Conventus B. M. Virginis a Consolatione 

longiunquior ab urbe et in loco excelso situs construi coepit 
an. 1532 ubi antea erat cellae a fratribuse eremitis, Recol-
lectis dictis, habitatae” (Lexicon Capuccinum. Promptuarium 
Historico-Bibliographicum Ordinis Fratrum Minorum Capuc-
cinorum (1525-1950), Romae 1951, 1451).

Lexicon Capuccinum. Promptuarium Historico-Bibliographicum 



161

Ordinis Fratrum Minorum Capuccinorum (1525-1950), Ro-
mae 1951.

Liber Memorialis Ordinis Minorum Capuccinorum, Roma 1928.
MARIUS A MAERCATO SERACENO, Relationes de origine 

Ordinis minorum capuccinorum (Monumenta Historica Ordi-
nis Minorum Capuccinorum, I), Assisi 1937, 49-76, 309-374.

Memorie delle Famiglie nobili, e Distinte compilate dal Concitta-
dino Dr. Modesto Morosini 1825, Fo.Mo., vol. 8, s.i.p.

MICHAEL A TUGIO, Bullarium Ordinis FF. Minorum S. P. 
Francisci Capuccinorum, III, 85.314.

MICHELE DA TUGGIO, Bullarium Capuccinorum, Roma 1945.
Opuscola S. Patris Francisci Assisiensis, Quaracchi 1904.
PAOLO II, Bolla Inter caetera desiderabilia,  22 maggio 1470. 
PAOLO VI, Decreto sul rinnovamento della vita religiosa (Per-

fectae Caritatis), in Enchiridium Vaticanum, Documenti uf-
ficiali del Concilio Vaticano II, 1962.1965, vol. I, Bologna 
1979.

PIO V, Bolla Beati Christi Salvatoris, 23 gennaio 1568.
Relation des persecutions que les religieux de l’Observance de 

St. Francois de la Famille de Terre-Sainte ont souffert dans les 
Saints Lieux, depuis le commencement du mois de Juillet de 
l’année 1698 jusqu’au commencentent du mois d’Avril de la 
presente année 1699. Faite par Mr. de… Chevalier de l’Ordre 
de SS. Jean de Jerusalem.

SISTO IV, Bolla di approvazione Pastoris aeterni, 24 marzo 
1472.

Statuta et Decreta quibus Terrae Sanctae Custodia regitur, a P. 
Fr. Aurelio Briante M. O. (Cust. T. S.) cum originalibus et au-
thenticis exemplaribus diligenter conlata, quorum quaedam 
nunc primo in lucem prodeunt, Hierosolymis 1895.

T. GAGLIARDI DA GERACE, Processo sopra la vita e miracoli 
di alcuni religiosi cappuccini della Provincia di Reggio, 12 
novembre 1658, manoscritto.



162

Z. BOVERIO, Annali de’ Frati Minori Cappuccini, tradotti dal P. 
F. Benedetto Sanbenedetti da Milano, Venezia 1645.

Studi

A. CRISTOFANI, Storia della chiesa e del chiostro di San Da-
miano in quel di Assisi, Assisi 1882.

A. BLASUCCI, Note caratteristiche della pietà mariana nell’a-
scetica francescana, in Quaderni di spiritualità francescana 5 
(1963) 41-46; 76-87.

A. BRENON, I Catari, storia e destino dei veri credenti, Firenze 
1990.

ANTONINO DA CASTELLAMMARE, Della venuta dei Cap-
puccini in Sicilia, Palermo 1937.

A. CALÌ, Il Santuario di Nostra Donna della Consolazione sopra 
Reggio di Calabria. Memorie storiche, Messina 1878.

A. CASTELLUCCI, Il passato glorioso di una regione piena di 
fede, in Il Seminario Pio X di Catanzaro, Roma 1974.

A. DEMURGER, Crociate e crociati nel medioevo, Milano 2010.
A. GEMELLI, Il Francescanesimo, Milano 2000.
A. GUARIENTI, L’Ordine Domenicano in 7 secoli, Chieri 1944.
A. LEVASTI (a cura), Mistici del Duecento e del Trecento, Mi-

lano 1960.
A. LUBIN, Orbis Augustinianus, conventum Ordinis Eremita-

rum S. Augustini chronografica et topographica descriptio, 
Paris 1659.

A. M. D’AMATO, L’Ordine dei Frati Predicatori, Bologna 1955.
A. M. DE LORENZO, Il Santuario di Maria SS. della Consola-

zione presso Reggio di Calabria, Reggio 1896.
A. M. DE LORENZO, L’eremo della Consolazione ed i Cappuc-

cini, Reggio 1908.
A. M. DE LORENZO, Nostra Signora della Consolazione pro-



163

tettrice della città di Reggio in Calabria. Quadretti Storici, 
Siena 1885.

A. MOROSINI, Le Imprese e spedizioni di Terra Santa, e l’acquisto 
fatto dell’imperio di Costantinopoli dalla Republica di Venezia, 
Venezia 1627; Elucidatio Terrae Sanctae historica, theologica 
moralis; in qua pleraque ad veterem et praesentem eiusdem Ter-
rae statum spectantia accurate explicantur, varii errores refel-
luntur, veritas fideliter exacteque discutitur ac comprobatur… 
Auct. FR. FRANC. QUARESMIO Laudensi… Autuerpiae, B. 
Moret. 1639.

A. PIPERNO, I Frati Minori in Calabria, in http://www.fratimi-
noricalabria.altervista.org/index.php/2015-11-24-17-20-42/la-
nostra-storia.

A. POMPEI, Francesco d’Assisi. Intenzionalità teologico-pasto-
rale delle Fonti Francescane, Roma 1994.

A. PROSPERI, Gian Battista da Bascio e la predicazione dei ro-
miti alla metà del ’500, in Bollettino della società di studi val-
desi, 96 (1975) 69-79.

A. PUCCETTI, L’Ordine Domenicano, Milano 1927.
A. SARACO, Lineamenti di storia della Chiesa medioevale e 

moderna. Dall’iconoclastia all’espansione missionaria (Secc. 
VIII-XVII), Crotone 2018.

A. SOLIGNAC, L. DONNAT, Marthe et Marie, in Dictionnaire 
de Spiritualité, X, Paris 1978.

A. VAUCHEZ (ed.), Ermites de France et d’Italie (XIe-XVe 
siècles). Actes du colloque organisé par l’École française de 
Rome à la Certosa di Pontignano (5-7 mai 2000) avec le patro-
nage de l’Université de Sienne (Collection de l’École françai-
se de Rome 313), École française de Rome, Rome 2003.

A. VERNARECCI, Fossombrone dai tempi antichissimi ai no-
stri, vol. II, Fossombrone 1914.

AA. VV., Francesco d’Assisi e francescanesimo dal 1216 al 
1226, Assisi 1977.



164

AA. VV., La Madonna nella spiritualità francescana (Quaderni di 
spiritualità francescana 5), S. Maria degli Angeli-Assisi 1963.

AA. VV., La preghiera nella spiritualità francescana, in Quaderni 
di spiritualità francescana, n. 15, S. Maria degli Angeli 1967.

AA. VV., La preghiera, Vicenza 1979.
ARCANGELO DA TAORMINA, Il Santuario di N. S. della Con-

solazione sopra Reggio. Memorie storiche, Messina 1878.
B. CAMPAGNA DA REGGIO, Cronaca Cappuccina, in I frati 

Cappuccini, II, 1365-136.
B. CAMPAGNA DA REGGIO, Vita e virtù di Frate Antonino 

Tripodi della Reggio, in Bollettino Francescano dei Mino-
ri Cappuccini delle Calabrie X (1924) 7; XI (1924) 6-7; XII 
(1924) 6-7.

B. FELICIANGELI, Notizie e documenti sulla vita di Caterina 
Cibo-Varano, Camerino 1892.

B. FONTANA (a cura),Documenti vaticani contro l’eresia lute-
rana in Italia, in Arch. della Soc. rom. di storia patria, XV 
(1892) 122.

B. NOBILE, «Romiti» e vita religiosa nella cronachistica italiana 
fra ’400 e ’500, in Cristianesimo nella storian5 (1984) 303-340.

B. VAN LUIJK, Bullarium Ordinis Eremitarum S. Augustini. Pe-
riodus formationis 1187-1256, Würzburg 1929.

B. Z. KEDAR, Crociate e missione. L’Europa incontro all’Islam, 
Roma 1991.

BATTISTA DE CATHANEIS, O. Carm., (a cura), Speculum Or-
dinis Carmelitarum, noviter impressum, Venetiis 1507.

BENEDETTO XVI, Solo l’Infinito riempie il cuore, Edizioni 
Porziuncola 2007. 

BERNARDINUS A COLPETRAZZO, Historia Ordinis fratrum 
minorum capuccinorum (1525-1593), liber primus: Praecipui 
nascentis Ordinis eventus (MHOC II), Assisi 1939, 321-371; 
liber secundus: Biographiae selectae (MHOC) III), Assisi 
1940, 200-221, 443-452.



165

C. BOVE, La conventualità nell’Ordine dei Frati Minori come 
luogo ecclesiale (sec. XIII-XV), Roma 2009. 

C. CAMPOLO, Rhegionm Storia e monetazione (510-89 a.C.). 
Origine e diffusione della monetazione in Occidente, Reggio 
Calabria, 2009.

C. CARGNONI, L’Osservanza francescana nell’Italia centrale nel 
primo quarto del secolo XVI, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovi-
co da Fossombrone e l’Ordine dei Cappuccini, Roma 1994, 49-98.

C. CARGNONI, La fine di Ludovico Tenaglia da Fossombrone, 
in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fossombrone e l’Or-
dine dei Cappuccini..., 371-393.

C. DE ARENBERG, Flores Seraphici sive Icones, vitae et gesta 
virorum illustrium. Qui ab Anno 1525 ad 1612 in Ord. Fratr. 
Minorum S. Francisci Capuccinorum Nuncupatorum florue-
runt, Coloniae 1640, I, 78-85.

C. GUASTI, La basilica di Santa Maria degli Angeli presso As-
sisi, Firenze 1882.

C. SCHMITT, I Vicari dell’Ordine francescano da Pietro Cattani 
a Frate Elia, in AA. VV., Francesco d’Assisi e francescanesi-
mo dal 1216 al 1226, Assisi 1977, 237-263.

C. SCHMITT, Osservanti (OFMOss), in Dizionario degli Istitu-
ti di perfezione, vol. 6, Roma 1980, coll. 1022-1035.

C. TURANO, La «cronica di Reggio» di Marc’Antonio Politi, in 
Historica, XXII (1969) 39-47.

C. URBANELLI, Matteo da Bascio e l’Ordine dei Frati Cappuc-
cini, Ancona 1982.

CEP, Atlante degli Ordini delle Congregazioni Religiose e degli 
Istituti Secolari in Puglia, a cura di A. Ciaula - F. Sportelli, 
Modugno (BA) 1999.

CMGPOF-TOR, L’identità dell’Ordine Francescano nel suo mo-
mento fondativo, Roma 1999.

COLOMBANO DA GHEDI, Le Tre Famiglie Francescane, Me-
diolani 1955.



166

D. CASTRIZIO, Storia di Reggio a fumetti – Da Augusto a Ro-
berto d’Angiò, Reggio Calabria, 2006.

D. CASTRIZIO, Storia di Reggio a fumetti – Dalle origini miti-
che alla venuta di S. Paolo, Reggio Calabria, 2004.

D. CRESI, San Francesco e i suoi Ordini, Firenze, 1955.
D. DOMENICO, Il tempo interrotto. Breve storia dei catari in 

Occidente, Bari 2009.
D. MUSTI, Magna Grecia – Il quadro storico, Roma-Bari, 2005.
D. NIMMO, The Genesis of the Observance, in Il rinnovamento del 

Francescanesimo. L’osservanza, “Società internazionale di studi 
francescani”, Atti dell’XI convegno internazionale, Assisi 1983.

D. POIREL (edizione bilingue a cura), Commento al Padre no-
stro. Un testo finora sconosciuto del Poverello?, Cinisello Bal-
samo (MI) 2018.

D. SPANÒ BOLANI, Storia di Reggio Calabria da’ tempi antichi 
sino all’anno di Cristo 1797, vol. I (Da’ tempi primitivi sino 
all’anno 1600), Napoli 1857-

D. SPANÒ BOLANI, Storia di Reggio Calabria da’ tempi antichi 
sino all’anno di Cristo 1797, vol. II (Dal1600 sino al 1797. 
Cronachetta - Tavole cronologiche), Napoli 1857.

DIONIGI DA ROSSIGLIONE, La regola del Serafico P. S. Fran-
cesco spiegata ai novizi e fratelli laici nella conferenza setti-
manale, Alessandria 1934.

E. DI IORIO, I Cappuccini nel Molise 1530-1975. Arte e ricordi 
storici nelle loro chiese e conventi, Campobasso 1975.

E. FORTUNATO, Francesco il ribelle. Il linguaggio, i gesti e i 
luoghi di un uomo, Segrate - Milano 2018.

E. GIUSTO, L. CANONICI, La Porziuncola, storia del santuario 
del «Perdono», S. Maria degli Angeli 1970. 

E. L. ROMANO, Una spiritualità del deserto. Il progetto di vita 
degli eremiti di Bethlehem, Cinisello Balsamo 2000.

E. LECLERC, Le Cantique des créatures ou le symboles de l’u-
nion, Paris 1970.



167

E. MARTIN-CHABOT, La chanson de la croisade albigeoise, 
Parigi 1931.

E. OMER, Vie de Saint François d’Assise, Paris 1956.
EDUARDUS ALENCONIENSIS, De primordis Ordinis Fra-

trum Minorum Capuccinorum, 1525-1534, in Analecta Ordi-
nis Fratrum Minorum Capuccinorum XXXVI (1919) 238.

F. ACCROCCA, Francesco e i suoi Frati. Dalle origini ai Cap-
puccini, Roma 2017.

F. BARTHOLI, Tractatus de Indulgenzia S. M. de Portiuncula, 
nunc primum edidit Paul Sabatier, Paris 1900.

F. CAGNETTI, Bernardino da Reggio, in Dizionario Biografico 
degli italiani, vol. 9, Roma 1967.

F. CARDINI, Francesco d’Assisi, Segrate - Milano 2013.
F. CARDINI, Gerusalemme d’oro, di rame, di luce. Pellegrini, 

crociati, sognatori d’Oriente fra XI e XV secolo, Milano 1991.
F. CARDINI, Studi sulla storia e sull’idea di crociata, Roma 1932.
F. COGNASSO, La genesi delle Crociate, Torino 1934.
F. DE BEER, La conversione de saint Francois selon Thomas de 

Celano. Ètude comparative des textes, relatifs à la conversion 
en Vita I et Vita II, Paris 1963, 24-27.

F. DE SESSEVALLE, Histoire générale de l’Ordre de St. 
François, 2 voll., Parigi 1935.

F. DI CACCIA, Il “Saluto alla Vergine” e la pietà mariana di 
Francesco d’Assisi, in Studi Francescani 79 (1982) 55-64.

F. MOSINO, Dal greco antico al greco moderno in Calabria e in 
Basilicata, Reggio Calabria, 1995.

F. PETRACCI, Cibo Caterina, in Dizionario biografico degli ita-
liani, vol. 25, Roma 1990, 237.

F. PRUDENZANO, Francesco d’Assisi e il suo secolo conside-
rato in relazione con la politica cogli sconvolgimenti del pen-
siero e con la civiltà, Napoli 189311, 58.

F. RUSSO, I Frati Minori Cappuccini della Provincia di Cosen-
za. Dalle origini ai nostri giorni, Napoli 1965.



168

F. RUSSO, I Minori Cappuccini in Calabria, Roma 1953.
F. RUSSO, Regesto Vaticano, III, Roma 1975.
F. URIBE, Il Francesco di Bonaventura. Lettura della «Leggen-

da maggiore», S. Maria degli Angeli 2003. 
FRANCESCO DA VICENZA, Gli scrittori cappuccini calabresi, 

Catanzaro 1914.
C. ALZATI, La chiesa ortodossa, in G. FILORAMO (a cura di), 

Cristianesimo, Roma-Bari 2007, 457-521.
G. BERBENNI, Il Francescanesimo linee per un programma for-

mativo, Bologna 1995.
G. BIGUZZI, Apocalisse. Nuova versione, introduzione e com-

mento, Milano 2005.
G. BOVE, Il volto francescano della Calabria, Città di Castello 1986.
G. CARIDI, La Calabria nella storia del Mezzogiorno. Secoli XI-

XIX testi e documenti, Reggio Calabria 2013.
G. CARIDI, Reggio Calabria storia di una città sullo Stretto (se-

coli XIV-XIX), Città del Sole, Messina 2017.
G. CERAFOGLI, Francesco e Maria: analisi di un rapporto 

psicologico in relazione alla santità, in Frate Francesco 55 
(1988) nn. 1-2, 81-89.

G. CRUDO, Padre Zaccaria Boverio da Saluzzo e le sue anno-
tazioni sui Frati Cappuccini della Calabria [1525-1612], in 
Italia Francescana 85 (2010) 499-530 in part. 514.

G. DEL ZOTTO, La preghiera di san Francesco, in AA. VV., La 
preghiera, Vicenza 1979, 91-107.

G. FAMILIARI, Cenni storici del Santuario della Consolazione 
in Reggio Calabria, Roma 1916.

G. FIORE, Della Calabria Illustrata, U. NISTICÒ (ed.), II, So-
veria Mannelli (CZ) 2001.

G. DA MODIGLIANA, Leggendario Cappuccino ovvero Vite di 
Persone per virtù, e pietà illustri della Serafica Religione Cap-
puccina del Padre San Francesco d’Assisi, Venezia 1767.

G. IAMMARONE, La spiritualità francescana. Anima e conte-



169

nuti fondamentali. Una proposta cristiana di vita per il pre-
sente, Padova 1993.

G. INGEGNERI, I Cappuccini in Emilia Romagna. Uomini ed 
eventi, Bologna-Parma 2005.

G. LEONE, I Cappuccini e i loro 37 Conventi in Provincia di 
Cosenza, Cosenza 1986.

G. LEONE, Priorità storica calabrese nella riforma cappuccina 
desunta dalle fonti dell’Ordine, Cosenza 1998

G. MIGGIANO, Reggio nel ‘600: aspetti di vita tratti dall’opera 
«De Rebus Rheginis» di G. A. Spagnolio con i versi in lode del 
Baco da seta, Reggio Calabria 1978.

G. MUSCA, Il Vangelo e la Torah. Cristiani ed ebrei nella prima 
crociata, Bari 1999.

G. ODOARDI, Conventuali, Frati Minori Conventuali, in Dizio-
nario degli Istituti di perfezione, vol. 3, Roma 1976, coll. 1-94.

G. P. BOGNETTI, Relazioni  del X Congresso internazionale di 
scienze storiche, Firenze 1955.

G. PELLICCIA e G. ROCCA (curr.), Dizionario degli Istituti di 
Perfezione, 10 voll., Milano 1974-2003.

G. PETROCCHI, La letteratura religiosa, in Storia della letteratu-
ra italiana, I: Le origini e il Duecento, Milano 1965, 645-646.

G. REALE; Reggio i Cappuccini il Ven. P. Gesualdo, prima par-
te, in Orizzonti Francescani – P. Gesualdo da Reggio Calabria 
XLVII (1969) 11.

G. ROCCA (cur.), La sostanza dell’effimero. Gli abiti degli ordini 
religiosi in Occidente, Roma 2000.

G. SANTARELLI, Raffaele Tenaglia da Fossombrone primo frate 
laico cappuccino, in V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fos-
sombrone e l’Ordine dei Cappuccini..., 237-270.

G. SCHWAIGER, La vita religiosa dalle origini ai nostri giorni, 
Milano 1997.

G. SILINI, La devozione alla Madonna in san Francesco, in Vita 
Minorum 75 (2004) 97-108.



170

G. SINOPOLI, I fratelli e le sorelle della penitenza nella fraternità 
cappuccina di Reggio C.-Catanzaro, Chiaravalle Centrale 1987.

G. SINOPOLI, La Madonna della Consolazione i Frati Cappuc-
cini e il Popolo Reggino, Reggio Calabria 2015.

G. V. SABATELLI, San Francesco d’Assisi. Gli scritti, Porziun-
cola 1971.

H. SCHALŰCK, Il Sinodo dei Vescovi sulla vita consacrata: un 
evento importante per una rinnovata presa di coscienza del no-
stro carisma di fondazione, in Come rileggere oggi il carisma 
fondazionale (XX Convegno del «Claretianum»), Roma 1995.

I. B. LEZANA, O. Carm., Annales sacri et eliani Ordinis B.mae 
Virginis Mariae de Monte Carmeli, 4 voll., Romae 1645-56.

I. DE PRAZERES, Copia fedele delle relazioni spedite a Roma 
dalla Custodia di Terra Santa, Lisbona, Manescal 1750.

I. FELDER, L’ideale di san Francesco d’Assisi, Firenze 1944.
I. GIORDANI, Segno di contraddizione, Brescia 1933.
I. PAMPHILUS, Chron. Ord. Fr. Er. S. Augustini, Roma 1581.
I. PYFFEROEN, O. VAN ASSELDONK, Maria Santissima e lo 

Spirito Santo in san Francesco d’Assisi, in Laurentianum 16 
(1975) 446-474.

I. TURINA, I nuovi eremiti. La «fuga mundi» nell’Italia di oggi, 
Milano 2007.

ISIDORO D’ALATRI, Il prediletto di Maria frate Crispino da Viter-
bo, Civitavecchia 1932, 

J. AFFÓ, Canti volgari di S. Francesco d’Assisi, Guastalla 1777.
J. RATZINGER, Il Perdono di Assisi, Edizioni Porziuncola 2005.
K. BIHLMEYER, H. TUECHLE, Storia della chiesa. Il Medioe-

vo, vol. II,  Brescia 1969.
K. ESSER, R. OLIGER, La tradiziòn manuscritte des Opuscules 

de saint François d’Assise. Préliminaires de l’édition critique 
(Subsidia scientifica franciscalia, 3), Rome 1972.

K. ESSER, Gli scritti di S. Francesco d’Assisi nuova edizione 
critica e versione italiana, Grottaferrata 1976.



171

K. ESSER, Le Ammonizioni di san Francesco, Roma 1974.
K. ESSER, Origini e inizi del movimento e dell’Ordine france-

scano, Milano 1975.
K. SYNOWCZYK, Il concetto di obbedienza nella fraternità mi-

noritica alla luce delle biografie di s. Francesco, in Miscella-
nea Francescana 90 (1990) 2-18; 89-103; Roma 1987.

K. SYNOWCZYK, L’obbedienza secondo S. Francesco d’Assisi. 
Alcune chiavi essenziali di lettura, Roma 1987.

L. BRACALONI, La spiritualità in conformità a Cristo via, veri-
tà e vita, Venezia 1949.

L. PALOMES, Dei frati minori e delle loro denominazioni, Pa-
lermo 1897.

L. ACCATTATIS, Le Biografie degli Uomini Illustri delle Cala-
brie, Cosenza 1869-1877, I. 

L. BELLANTONI, Nel mistero della sofferenza, Assisi 2013.
L. BRACALONI, Storia di San Damiano2, Todi 1926.
L. BRACCESI, F. RAVIOLA, La Magna Grecia, Bologna, 2008.
L. BRANCALONI, Spiritualità francescana in conformità a Cri-

sto, via, verità e vita, Venezia 1949.
L. CANONICI, G. POLIDORO, La Basilica Patriarcale di Santa 

Maria degli Angeli (Assisi), Assisi 1970.
L. CANONICI, La Porziuncola e gli inizi dell’Ordine Francesca-

no - Ricerche storiche, S. Maria degli Angeli 1963.
L. CANONICI, Porziuncola, santuario, in Dizionario France-

scano, Padova 1984, coll. 1335-1336.
L. CELLUCCI, Le leggende francescane del secolo XIII nel loro 

aspetto artistico, Roma 1958.
L. CIGNELLI, La Vergine in san Francesco d’Assisi, in Quader-

ni di spiritualità francescana 14 (1967) 51-72.
L. CIGNELLI, Maria nella famiglia dei poveri, Santa Maria de-

gli Angeli-Assisi 1969.
L. DE CHÉRANCÉ, S. Francesco di Assisi [1182-1226)], Venezia 1182.
L. DI FONZO, Statistica dei religiosi dell’Ordine minoritico dal 



172

sec. XIII a oggi, in Dizionario degli Istituti di perfezione, vol. 
4, Roma 1977, coll. 835-836.

L. HARDICK, Povertà, povero, in Dizionario Francescano, Pa-
dova 1984, 1375-1408.

L. IRIARTE, Storia del francescanesimo, Napoli 1982.
L. IRIARTE, Vocazione Francescana. Sintesi degli ideali di san 

Francesco e di santa Chiara (quarta edizione con aggiorna-
mento bibliografico), Bologna 2006.

L. LEHMANN, P. MARTINELLI, P. MESSA, Eucaristia Vita 
Spirituale e Francescanesimo, Bologna 2006.

L. LEHMANN, La devozione a Maria in Francesco e Chiara 
d’Assisi, in La “scuola francescana” e l’Immacolata conce-
zione. Atti del Congresso mariologico francescano, Santa Ma-
ria degli Angeli-Assisi 4-8 dicembre 2003. 

L. SAGGI, Storia dell’Ordine Carmelitano (pro manuscripto), 
Roma 1962.

L. M. SCHEPIS, I Cappuccini a Reggio nel Cinquecento, in Ca-
labria Press, 1 (2002) 28-29.

L. PAOLINI, L’albero selvatico. Eretici del Medioevo, Milano 1993.
L. SANGERMANO, Francesco attraverso i suoi scritti. Itinera-

rio di vita spirituale, Roma 1995.
L. VEUTHEY, L’unione a Cristo nell’ascetica francescana, 

Roma 1943.
L. WADDING, B. P. Francisci Assisiatis Opuscola. Nunc primum 

collecta tribus tomis distincta, notis et commentariis asceticis 
illustrata, Antverpiae 1623.

L’eremitismo in Occidente nei secoli XI e XII. Atti della seconda 
settimana internazionale di studio, Mendola, 30 agosto-6 set-
tembre 1962, Milano 1965.

M. CICCARELLI, I capisaldi della spiritualità francescana, Be-
nevento 1959.

M. A. POLITI, Cronica della nobile fedelissima Città di Reggio, 
Messina 1618.



173

M. BARTOLI, La nudità di Francesco. Rfilessioni storiche sulla 
spogliazione del Povero di Assisi, Orio al Serio (BG) 2018.

M. BORTOLI, Lineamenti di spiritualità francescana, Vicenza 1976.
M. CONTI, Maria nella vita di san Francesco e santa Chiara, in 

Vita Minorum 60 (2000) 196-206.
M. D’ALATRI, I Cappuccini, Frascati 1999.
M. D’ALATRI, I Cappuccini, Roma 1994.
M. D’ALATRI, Il primo secolo (1525-1619). Quadro storico, 

in V. CRISCUOLO (ed.), I Cappuccini, fonti documentarie e 
narrative del primo secolo (1525-1619), Roma 1994.

M. D’ALATRI, Messaggeri e santi seguendo Francesco, Roma 
1987.

M. ESCOBAR, Ordini e congregazioni religiose, 2 voll., Torino 
1951-1953.

M. I. BARTOLUCCI, Le «imagines seraphicae» stampate ad 
Anversa nel 1653. Un esempio di stampa devozionistica della 
controriforma, in Italia Francescana - Rivista di cultura inter-
nazionale, anno II, 1-2 (1994) 80-103.

M. JÖHRI, Lettera del Ministro Generale a fr. Pietro Ammendola 
Ministro Provinciale, Roma 11 febbraio 2018.

M. JÖHRI, Unificazione delle Province di Reggio Calabria e di 
Cosenza e costituzione della nuova Provincia di Calabria. 
Decreto (prot. n. 00042/08), Roma 13 gennaio 2018 (datti-
loscritto).

M. LOMBARDO, Viviamo la Calabria, in http://viviamolacala-
bria.blogspot.com/2017/11/i-cappuccini-calabresi.html.

M. MACCARRONE, Riforme e innovazioni di Innocenzo III nel-
la vita religiosa, in Studi su Innocenzo III, dello stesso autore, 
Padova 1972, 221-237.

M. MESCHINI, Innocenzo III e il negotium pacis et fidei in Lin-
guadoca, Roma 2007.

M. ROQUEBERT, I catari e il Graal. Il mistero di una grande 
leggenda e l’eresia albigese, Cinisello Balsamo 2007.



174

MELCHIORRE DA POBLADURA, La «severa repressione» di 
fra Matteo da Bascio, in Archivio italiano per la storia della 
pietà, 3 (1962) 281-308.

N. MARCONE, Un viaggio in Calabria impressioni e ricordi, 
Roma 1885.

N. PAPINI, La storia di san Francesco di Assisi, II, Foligno 1927.
N. ZAPPALÀ, Reggio Calabria e dintorni – Viaggio nella me-

moria storica dell’Area dello Stretto, Bagnara Calabra-Reggio 
Calabria, 2011.

O. CAPITANI, Medioevo ereticale, Bologna 1983.
O. SCHMUCKI, La figura storica e spirituale di san Francesco 

nelle Costituzioni Cappuccine del 1536, estratto da Bollettino 
Ufficiale della Provincia di Foggia dei Frati Minori Cappuc-
cini. Numero speciale dell’anno 1979, Foggia 1979.

O. SCHMUCKI, Preghiera liturgica secondo l’esempio e l’inse-
gnamento di san Francesco d’Assisi, Roma 1979.

O. VAN ASSENDONK, Francois d’Assise, imitateur du Christ 
crocifie, Dieu-Homme, dans la tradition franciscaine et capuci-
ne, in Collectanea Franciscana 52 (1982) 117-143.

P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, Lamezia Terme 19.12.2017.
P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, Lamezia Terme 22.04.2018.
P. AMMENDOLA, Lettera Circolare, prot. n. 20/018 - C3, La-

mezia Terme 16.06.2018.
P. COCO, Saggio di Storia Francescana in Calabria. Dalle origi-

ni al secolo XVII, Taranto 1931.
P. GRATIEN, Histoire de la fondation et de l’évolution de l’Ordre 

des Frères Mineurs au XIIIe siècle, Paris 1928. 
P. GUALTIERI, Glorioso trionfo, over leggendario dei SS. Mar-

tiri di Calabria, Napoli 1630.
P. HELYOT, M. BULLOT, Storia degli Ordini Monastici, Religio-

si, e Militari, e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro 
sesso, fino al presente istituite, con le vite de’ loro Fondatori, e 
Riformatori, tomo settimo. Parte Quinta, in cui si contengono 



175

gli Ordini di S. Francesco, ed altri, Seguaci di Regole partico-
lari. Tradotto dal Franzese dal P. G. F. FONTANA, Lucca 1739.

P. HELYOT, Storia degli Ordini Monastici, Religiosi, e Militari, 
e delle Congregazioni Secolari dell’uno, e l’altro sesso, fino al 
presente istituite, con le vite de’ loro Fondatori, e Riformatori, 
tomo terzo, che comprende le differenti Congregazioni, ed Or-
dini Militari, seguaci della Regola di S. Agostino. Tradotto dal 
Franzese dal P. G. F. FONTANA, Lucca 1738.

P. IMBART DE LA TOUR, Les paroisses rurales dans l’ancien-
ne France du VIe au XIe siècle, Paris 1900.

P. L. TORELLI, Secoli Agostiniani, Bologna 1659.
P. LOPANE, I Catari. Dai roghi di Colonia all’eccidio di 

Montségur, Roma 2011.
P. MAGRO, Il simbolismo cristiano della Chiesa-reliquiario di s. 

Francesco in Assisi, Assisi 1993.
P. MAMACHI, Annales Ord. Praed., Roma 1756.
P. MARANESI, Chi è mio padre? Pietro di Bernardone nella 

spogliazione di Francesco d’Assisi, S. Maria degli Angeli - 
Assisi (PG) 2018.

P. MARTINELLI, Autorità e obbedienza nella vita consacrata e 
nella famiglia francescana, Bologna 2008. 

P. MARTINELLI, Il rinnovamento della Vita Consacrata e la fa-
miglia Francescana, Bologna 2007.

P. MESSA, Le feste liturgiche di Maria Vergine e l’esperienza 
spirituale di Francesco e Chiara d’Assisi, in La Vergine Ma-
ria nella teologia e nella spiritualità francescana. Incontro di 
spiritualità francescana (Santuario della Verna), 17-23 agosto 
2004, Porziuncola-Assisi 2005, 9-26. 

P. POURRAT, La spiritualité chrétienne, 4 voll., Paris 1919-1926.
P. PRODI, La vita religiosa e la nascita di nuovi Ordini nel secolo 

XVI, in L. MOCATTI, D. CHISTÈ, Architettura cappuccina. Atti 
della giornata di studi storici sull’architettura cappuccina. Trento 
Biblioteca Provinciale Cappuccini 28 maggio 1993, Trento 1995.



176

P. SABATIER, Actus Beati Francisci et sociorum eius, Paris 1902.
P. SABATIER, Vie de s. François d’Assise, Paris 1894.
P. SIMONCELLI, Evangelismo italiano del Cinquecento. Que-

stione religiosa e nicodemismo politico, Roma 1979.
P. STELLA, Leone X e la definitiva divisione dell’Ordine dei 

Minori (OMin.): la bolla Ite vos (29 maggio 1517), Grotta-
ferrata 2001.

P. V. MATURANA, Historia General de los Eremitanos da S. 
Augustin, Santiago del Cile 1912.

P. VANZAN, F. VOLPI (a cura), Le trasformazioni sul territorio 
interpellano la vita consacrata, Roma 2005.

R. A. LE PERA, Archivi e biblioteche dei Cappuccini di Calabria 
in I Beni culturali e le chiese di Calabria, Atti del Convegno 
ecclesiale regionale promosso dalla Conferenza Episcopale 
Calabra Reggio Calabria, Gerace 24-26 ottobre 1980, Reggio 
Calabria, Dr. Domenico Laruffa, 1981

R. A. LE PERA, I Cappuccini in Calabria e i loro 85 conventi, 
Chiaravalle Centrale 1982.

R. A. LE PERA, I Cappuccini in Calabria, Chiaravalle Centrale 1982.
R. GUARNIERI, Il movimento del Libero Spirito, in Archivio ita-

liano per la storia della pietà, 4 (1965) 358-359.
R. MANSELLI, La “christianitas” medievale di fronte all’ere-

sia, in Concetto, storia, miti e immagini del medio evo, a cura 
di V. BRANCA, Firenze 1973, 91-133.

R. MANSELLI, Rassegna di storia francescana, in Rivista di sto-
ria e letteratura religiosa, I (1965) 123s.

R. POLTICCHIA, Storia documentaria della Porziuncola, S. 
Maria degli Angeli 1921.

R. RUSCONI, Francesco d’Assisi nella predicazione italiana del 
400 e del primo 500, in L’immagine di Francesco nella sto-
riografia dell’umanesimo dell’Ottocento, “Società internazio-
nale di studi francescani”, Atti IX convegno internazionale, 
Assisi 1983, 97-98.



177

S. ATTAL, San Francesco d’Assisi, Padova 1947, 231-232.
S. CAMPAGNOLA, L’angelo del sesto sigillo e l’“alter Chri-

stus”. Genesi e sviluppo di due temi francescani nei secoli 
XIII-XIV, Roma 1971, 143-144.

S. CECCOBAO, Maria con gli occhi di san Francesco. Un itine-
rario di fede e di preghiera, S. Maria degli Angeli 2018.

S. CHIARELLO, La Madonna e i francescani, Vicenza 1990.
S. DIANICH, Il Messia sconfitto - L’enigma della morte di Gesù, 

Assisi 2016.
S. MORABITO, Le nostre perle serafiche. Fra Bonaventura da 

Reggio Calabria, in Ven. P. Gesualdo da Reggio Calabria – 
Bollettino Francescano – Padri Cappuccini XL (1962) 48-49.

S. MORABITO, Padre Fra Francesco da S. Martino l’esempla-
rissimo, in Orizzonti Francescani – P. Gesualdo da Reggio 
Calabria XLVII (1969) 6.

S. PEPERONI, Strutture, autorità, giustizia in rapporto all’obbe-
dienza nell’Ordine dei Frati Minori, San Marino 1974.

S. RONCA, G. BERBENNI (a cura), I Cappuccini. Cifre iconi-
che in un mondo di santità e di fraternità (incisioni ispirate 
dai secoli XVI-XVII), vv. I-II, Milano 1991 [le icone pubbli-
cate in questo  libro sono state tratte dai volumi di Arenberg e 
di Rocca-Berbenni, ad eccezione di alcune che mi sono state 
fornite in riproduzione fotografica da un privato collezionista].

S. VACCA, I Cappuccini in Sicilia. Percorsi di ricerca per una 
lettura storica, CL-Roma, 2003.

S. VENCO, L’inquisizione medievale, in http://www.lamescali-
gere.eu/linquisizione-medievale/, 3 novembre 2015.

STANISLAO DA CAMPAGNOLA, L’angelo del sesto sigillo e 
l’«alter Christus». Genesi e sviluppo di due temi francescani 
nei secoli XIII-XIV, Roma 1971.

STANISLAO DA CAMPAGNOLA, L’esperienza dei primi de-
cenni di vita cappuccina in alcuni studi recenti, in Laurentia-
num, 4 (1963) 513s.



178

STANISLAO DA CAMPAGNOLA, Linee di fondo del messag-
gio francescano nel contesto del suo tempo, in Bollettino Uf-
ficiale dei Frati Minori Cappuccini della Provincia Parmense 
37 (1977) 265ss.

T. SOMIGLI, S. Francesco d’Assisi il Rinnovatore, Roma 1928.
T. VITRIOLO, Cenni storici sulla sacra effigie di Nostra Donna del-

la Consolazione protettrice della città di Reggio, Napoli 1840.
U. BERLIÈRE, L’ordre monastique des origines au XIIe siécle, 

Paris 1924.
U. CALLISTO, Storia dei Cappuccini delle Marche, Ancona 1978, I.
U. DONZELLI, La vita di S. Francesco d’Assisi narrata al popo-

lo, Firenze 1926, 130.
V. BRANCA, Il Cantico di Frate Sole, Firenze 1950.
V. CRISCUOLO (a cura), Ludovico da Fossombrone e l’Ordine 

dei Cappuccini, Roma 1994.
V. GAMBOSO, Antonio di Padova. Vita e spiritualità, Padova 

1995, 20-21.
Z. BOVERIO, Annali dei Frati Minori Cappuccini, tradotti da 

Fra Benedetto da Milano, I, Torino 1641, 207.

Sitografia

http://www.lamescaligere.eu/linquisizione-medievale/, 3 novem-
bre 2015.

http://www.treccani.it/enciclopedia/inquisizione/.
http://www.storiadellachiesa.it/glossary/eremitismo-e-la-chiesa-

in-italia/.
http://www.ocarm.org/it/.
http://www.ilcarmelo.it/index.php/storia/l-ordine-dei-carmelita-

ni-scalzi.
http://www.carmelitaniscalzi.com/chi-siamo/.
http://www.historiaaugustiniana.net/ordine/1.



179

http://www.storiadellachiesa.it/glossary/eremitismo-e-la-chiesa-
in-italia/.

http://www.lamescaligere.eu/linquisizione-medievale/.
https://vaticanocattolico.com/meretrice-di-babilonia/#.

Wzn_8COLRhE.
 http://www.domenicani.net/page.php?id_cat=29&id_sottocat1=

31&titolo=PREDICAZIONE.
http://www.doctorseraphicus.it/images/annate/2005_055-077_

Muscat.pdf.
https://it.wikipedia.org/wiki/Amadeiti.
h t tp : / /www.sanf rancesco .com/san- f rancesco-ass i s i .

asp?group=19&post=98.
http://www.lastampa.it/2013/09/25/esteri/frati-nel-nome-di-fran-

cesco-ma-gli-ordini-sono-h8Dc0twYivNDgK13xGPSxJ/pagi-
na.html. 

http://www.ofmconv.net/.
https://it.wikipedia.org/wiki/Ordine_dei_frati_minori_conven-

tuali.
https://it.wikipedia.org/wiki/Ordine_dei_frati_minori_cappuccini.
 http://www.fraticappuccini.it/cappucciniabruzzo/cms/index.

php/bolla-religionis-zelus?showall=&start=1.
https://capuchins.org/documents/religionis.pdf.
https://www.madonnadellaconsolazione.com/notizie.asp?id_a=58.
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_academies/cult-

martyrum/martiri/012.html.
http://www.santiebeati.it/dettaglio/93958.
http://www.treccani.it/enciclopedia/ludovico-da-fossombrone_

(Dizionario-Biografico)/. 
http://www.fraticappuccini.it/new_site/index.php/cappuccini-

del-i-secolo.html.
http://www.sanfrancescoassisi.org/images/pdf/regola-bollata.pdf.
http://www.treccani.it/enciclopedia/reggio-calabria_%28 Enci-

clopedia-dell%27-Arte-Antica%29/.



180

https://www.informagiovani-italia.com/storia_di_reggio_cala-
bria.htm.

https://it.wikipedia.org/wiki/Frati_minori_riformati.
http://www.ascenzairiggiu.com/storia-di-reggio-le-mitiche-origini/.
https://it.wikipedia.org/wiki/Reggio_Calabria#Età_antica.
https://patrimonilinguistici.it/la-storia-linguistica-reggio-cala-

bria-leta-antica/.
http://www.magnagrecia.it/pagare/calabria/italiano/itinerar/reg-

gioca/reggio.html.
http://www.italia.it/it/idee-di-viaggio/citta-darte/reggio-calabria.html.
http://www.magnagrecia.it/pagare/calabria/italiano/itinerar/reg-

gioca/reggio.html.
http://www.ridolfo.it/Ufficio_Immacolata/Italiano/Uff_BVMa-

ria_Nota.html.
http://www.treccani.it/enciclopedia/bernardino-da-reggio_(Di-

zionario-Biografico).
http://www.fratiminoricalabria.altervista.org/index.php/2015-11-

24-17-20-42/la-nostra-storia.
http://www.vatican.va/archive/catechism_it/p2s2c1a1_it.htm.
http://www.lachiesa.it/calendario/Detailed/20181125.shtml.
https://www.maranatha.it/Feriale/santiProprio/0628Page.htm.
https://www.ofmcap.org/it/regola-di-san-francesco.
http://www.vatican.va/spirit/documents/spirit_20030314_ireneo-

lione_it.html.
http://www.parrocchiadonbosco.it/la-gloria-di-dio-e-luomo-vi-

vente-s-ireneo/.
https://www.agensir.it/territori/2017/12/30/la-gloria-di-dio-e-

luomo-vivente/.
https://www.taize.fr/it_article6439.html.
http://www.diocesi.rimini.it/vescovo/tutto-a-gloria-di-dio/.
http://www.vatican.va/jubilee_2000/magazine/documents/ju_

mag_01021998_p-18_it.html.
http://www.secolari.it/wp-content/uploads/2017/01/4.-Con-Cri-



181

sto-sono-stato-Crocifisso.pdf.
http://www.secolari.it/wp-content/uploads/2017/01/4.-Con-Cri-

sto-sono-stato-Crocifisso.pdf.
http://fmgb-prov.it/2017/07/08/non-piu-vivo-cristo-vive-

gal-220/.
https://www.monasterodibose.it/fondatore/conferenze-e-omelie/

conferenze/9039-gesu-il-crocifisso.
https://mariaenoi.wordpress.com/2018/08/16/maria-nella-teolo-

gia-del-xiii-secolo/.
https://it.wikipedia.org/wiki/Storia_di_Reggio_Calabria.
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/audiences/2012/do-

cuments/hf_ben-xvi_aud_20120516.html.
http://www.natalebarca.it/Sangue-chiama-sangue.
https://books.google.it/books?id=t0FYDwAAQBAJ&pg=PA46&d

q=frate+antonino+da+reggio+calabria&hl=it&sa=X&ved=0ahU
KEwj0iv2Kl8rgAhXHCuwKHfP1B7wQ6AEIKTAA#v=onepa
ge&q=frate%20antonino%20da%20reggio%20calabria&f=false.

https://www.google.com/search?q=frate+antonino+da+reggio+cal
abria&oq=frate&aqs=chrome.0.35i39j69i60j69i57j35i39j0l2.2
453j0j4&sourceid=chrome&ie=UTF-8.

http://www.cattedralereggiocalabria.it/la-madonna-della-consola-
zione/note-storiche.

http://www.circoloculturalelagora.it/incontroMadonnadellaConso-
lazione.htm.

http://www.treccani.it/enciclopedia/bernardino-da-reggio_(Dizio-
nario-Biografico)/.

https://www.reggiotv.it/notizie/cronaca/58055/cappuccini-cala-
bria-genesi-ordine.

http://www.studisemeriani.it/portal/wp-content/uploads/2016/02/
saggi/triglia_fondo_antico_biblioteca_reggiocalabria_2013.pdf.

http://viviamolacalabria.blogspot.com/2017/11/i-cappuccini-cala-
bresi.html.

https://www.facebook.com/CalabriaMystery/photos/filogaso-vv-



182

il-primo-convento-di-cappuccini-calabresi-e-le-reliquie-di-san-
placi/645831298782545/.

https://www.cappuccinimessina.it/La-nostra-storia.aspx.
http://www.terrefrancescane.it/Site/documenti/FFCapp%20BI-

BLIOGRAPHIA%20Indicizz%202014feb15.pdf.
https://books.google.it/books?id=WlxfAAAAcAAJ&pg=PA4&lp

g=PA4&dq=fra+bernardino+da+catanzaro&source=bl&ots=6
CN2aMRfaH&sig=ACfU3U0dz5opePx2A79UDz2RG-2gsM
rZEQ&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwiNm8ad983gAhVN6KQ
KHcj2BwMQ6AEwAnoECAYQAQ#v=onepage&q=fra%20
bernardino%20da%20catanzaro&f=false.

https://books.google.it/books?id=GHEWpDm4OEcC&pg=PA2&
lpg=PA2&dq=fra+bernardino+da+catanzaro&source=bl&ots
=9OQIbpKUiG&sig=ACfU3U2nXMQ3ZtSwFQYwYUDYG
6RHkr42pA&hl=it&sa=X&ved=2ahUKEwiNm8ad983gAhV
N6KQKHcj2BwMQ6AEwBnoECAgQAQ#v=onepage&q=f
ra%20bernardino%20da%20catanzaro&f=false.



183

INDICE DEI NOMI E DEI LUOGHI

Agostino, santo, 23, 82.
Antonio, Cantisani, mons. 151.
Ain Karem, 115.
Al-Malik Al-Kami, 9.
Alessandro VI, papa, 55.
Alfonso Maria, Di Bartolo, 91. 
Aloisio, Tripodi, 138. 
Amadeiti (o Amedeisti), con-
gregazione, 47-48. 
Ambrogio, santo, 117.
Ancona, 70. 
Andrea, Costantino, 119, 121. 
Angelo da Calanna, fra, 63. 
Angelo da Gerace, fra, 112. 
Angelo di Arasì, chierico, 130. 
Angelo, fra, 38.
Angioini, 81. 
Annunziata, Vergine (Chiesa), 
96, 97.
Antonino, Tripodi (da Reggio 
Calabria), 9, 12, 63, 77, 92, 94, 
97, 98, 101, 102, 103, 107, 108, 
109, 110, 112, 114, 116, 118, 122, 
123, 124, 125, 127, 128, 129, 130, 

131, 133, 134, 135, 136, 138, 139, 
141, 142, 143, 144, 146, 147, 149, 
150, 154, 155.
Antonio da Iatrinoli, fra, 69. 
Antonio Maria, De Lorenzo, 88.
Aragona, 20.
Aragonesi, 81.
Arasì, 130, 131.
Arcangelo di Oppido, 132.
Assisi, 8, 9, 10, 24, 25, 31, 33, 
55, 64, 82, 91, 99, 110, 116, 
136, 140, 148, 153.
Augusto, 81.
Babele, torre, 15.
Babilonia, 32.
Bagnara, 127.
Barbaro o Barbero, fra, 38.
Bascio, 73.
Bernardino da Rossano, fra, 112.
Bernardino, Molizzi (da Reggio 
Calabria), detto il Giorgio, 8, 
12, 50, 56, 59, 60-61, 69, 73, 99, 
101, 107, 142, 144, 145, 149.
Bernardo, fra, 37. 



184

Bernardo, Viridante o della Vi-
gna, fra, 38.
Betlemme, 53. 
Bizantini, 81, 149. 
Bonaventura da Catanzaro, pa-
dre, 144.
Bonaventura da Reggio Cala-
bria, fra,  64, 121, 130, 132. 
Bonaventura, san, 85. 
Borgogna, 20.
Burraci, contrada, 142.
Calabria, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 49, 
50, 51, 52, 55, 56, 59, 60, 61, 62, 
63, 65, 68, 69, 71, 72, 75, 77, 82, 
90, 110, 116, 145, 147, 148, 155.
Calanna, 63.
Calcide, 80.
Calvario, 25.
Camaldolesi, 66, 82.
Cana, 30.
Cappuccini, frati minori, 7, 8, 
10, 49, 50, 60, 69, 70, 71, 72, 
73, 75, 77, 82, 86, 91, 117, 129, 
132, 145, 149, 150.
Cariddi, 81.
Carmelitani, ordine, 23.
Caserta, 85.
Castiglia, 20.
Castrovillari, 62.
Catanzaro-Reggio, Provincia 
cappuccina, 7.
Catanzaro, 7, 55, 108, 114, 144.
Caterina, Cybo, duchessa, 7, 65.

Chiara, 34, 75, 85.
Chiesa, 10, 11, 13, 14, 19, 22, 
23, 26, 17, 29, 31, 32, 37, 42, 
43, 50, 53, 77, 82, 86, 89, 93, 94, 
97, 108, 118, 119, 133, 134, 135, 
139, 141, 142, 144, 145, 147, 
148, 149, 150, 154.
Clarenini, 48.
Clemente VII, papa, 8, 51, 65, 
71, 72.
Colettani, 48.
Colletti, frati, 59, 60.
Colombano (da Ghedi), padre, 
36.
Conventuali, ordine, 46, 48, 49, 
54, 56, 84.
Corinto, 103.
Cosenza, 7.
Costantinopoli, 17.
Costanzo, Cargnoni, 73.
Croce, 25, 35, 36, 53, 77, 103, 
110, 111, 113, 118, 119, 121, 
130, 132, 133, 135, 139, 150.
Crocifisso, 17, 26, 27, 34, 36, 
111, 113, 114, 133, 151.
Damiano, san, 26, 27.
Damietta, 9.
Dario, Squillace, 134.
Davide, re, 92.
Delfi, 80.
Dio, Iddio, 10, 12, 14, 16, 17, 
18, 23, 24, 30, 31, 32, 35, 36, 
40, 42, 44, 52, 53, 54, 55, 59, 



185

62, 63, 76, 77, 82, 92, 93, 94, 
95, 96, 97, 98, 99, 103, 104, 
105, 106, 107, 108, 112, 114, 
117, 118, 119, 121, 122, 123, 
124, 125, 126, 127, 128, 129, 
130, 131, 132, 133, 134, 135, 
138, 139, 141, 142, 143, 144, 
145, 147, 148, 149, 154.
Domenicani, 23.
Domenico di Guzmàn, 33, 82.
Ebrei, 42, 53, 118.
Egidio, fra, 37.
Egitto, 9.
Elia, 37.
Elisabetta, 115.
Enrico, Nava, 94, 121, 122, 
127, 137, 141, 142.
Eremitani di S. Agostino, 23.
Eugenio IV, papa, 46.
Europa, 21. 
Eusebio d’Ancona, vicario ge-
nerale, 70.
Famiglia Francescana (in Cala-
bria), 10, 75.
Faro, 131.
Felice da Pongadi, padre, 130.
Filippo, fra, 37.
Filogaso, 68, 75, 101.
Firenze, 20.
Fortunato, Securi, 90, 91.
Fossombrone, 7, 51, 65, 69, 71, 72.
Francescani, 34.
Francesco (d’Assisi), san, 9, 

10, 24, 27, 30, 33, 34, 35, 36, 
37, 39, 43, 44, 54, 55, 64, 71, 
76, 82, 83, 85, 105, 110, 115, 
138, 148, 149.
Francesco da Dipignano, 62.
Francesco da San Martino, 62.
Francesco da Paola, san, 82, 
138, 149.
Francesco, Palemone, 61.
Francesco, papa, 10, 147, 149.
Francesco, Sansone, 56.
Francia, 20.
Frate Sole, 26.
Fratelli e Sorelle della Peniten-
za, 34.
Fraternità Ofs, 75.
Frati Minori (Osservanti), 12, 
23, 24, 33, 47, 48, 49, 56, 64, 
71, 102.
Gabriele, arcangelo, 97, 115.
Genova, 20.
Gerolamo, Centelles, vescovo, 
82, 86.
Gesù, Cristo, 11, 13, 14, 17, 18, 
25, 26, 30, 31, 34, 35, 36, 38, 39, 
40, 42, 43, 44, 52, 53, 55, 61, 64, 
76, 83, 85, 92, 93, 95, 102, 103, 
104, 105, 106, 107, 109, 110, 
111, 112, 113, 114, 116, 117, 
118, 128, 132, 133, 135, 137, 
147, 149, 150, 153, 154. 
Gesualdo da Reggio, 145, 
Gio. Bernardo, Mileto, 88. 



186

Giorgio, Gerìa, 142, 
Giovanni (da Guadaluppe), fra, 
55, 56.
Giovanni (di san Costanzo), 
fra, 37.
Giovanni, Candela (Reggio Ca-
labria), 63.
Giovanni, Cappella, 37.
Giovanni, fra, 37, 55.
Giovanni, Romeo (da Terrano-
va), 62.
Giuseppe, Sinopoli, 7, 8, 9, 10, 
147, 148, 150.
Greci, 75.
Gualtieri, padre, 55.
Guglielmo, fra, 37.
Innocenzo III, papa, 40.
Lazzaretto, 130, 131.
Leone da Fiumara, frate, 145.
Leone X, papa, 47, 49.
Leopoldo, De Chérangé, 30.
Locri, 80.
Ludovichello, Giunta, 61-62.
Ludovico da Fossombrone, Te-
naglia, 7, 51, 65, 73.
Ludovico, Comi (da Reggio 
Calabria), 8, 12, 50, 60, 73, 76, 
99, 102, 107, 149.
Maddalena, 112.
Madonna, Maria, Vergine, Ma-
dre (della Consolazione, Conso-
latrice), 23, 24, 30, 33, 44, 53, 
54, 63, 64, 69, 75, 83, 85, 88, 89, 

90, 91, 98, 107, 114, 115, 116, 
117, 122, 124, 125, 130, 144, 
135, 153.
Madonna, Pica, 37.
Magna Grecia, 81.
Marche, 8, 65, 66, 70, 72, 148.
Marco Antonio, Marino, 122.
Maria degli Angeli, santa, 44, 
135.
Martiniani, 47.
Matteo da Bascio, 72-73.
Matteo di San Martino, fra, 99.
Matteo, evangelista, 93.
Matteo, Sacco (da Reggio Ca-
labria), 63.
Mauro, Jöhri, 52.
Messia, 17.
Messina, 81, 130, 130-131.
Michele I Cerulaio, Patriarca, 17.
Michele, Gambella (da Castro-
villari), 62.
Milano, 37.
Mileto, 70, 71.
Monastero della Regola di San 
Francesco di Paola, 138.
Morico o Maurizio, fra, 37.
Normanni, 81.
Onorio III, papa, 40.
Onorio, Caiani, 71.
Oppido, 132.
Ordine de’ Crociferi, 37.
Ordine Francescano Secolare, 
10, 34, 151.



187

Paola, 82, 138, 149.
Paolo da Sinopoli, beato, 55.
Paolo VI, papa, 91.
Paolo, Pisotti, 71.
Paolo, san, 42, 103, 113, 117.
Pietro, Ammendola, 50, 52, 75.
Pietro, Bernardone, 30, 34.
Pietro, don, 30.
Pietro, fra, 37.
Pietro, san, 29, 35.
Pisa, 75.
Pompeio, 81.
Porticella, 131.
Portogallo, 56.
Porziuncola (dell’Eremo), 29, 
30, 44, 88, 91, 116, 135, 140.
Povere Dame di s. Chiara, 34.
Raffaele da Fossombrone, Te-
naglia, 7, 51, 65, 71, 72.
Raffaele, Della Torre, 51.
Ratzinger, papa, 117.
Recolletti, 73.
Reggio Calabria, 7, 8, 12, 50, 56, 
60, 61, 62, 63,  64, 69, 77, 80, 81,  
82, 85, 86, 89, 91, 92, 93, 116, 
121, 122, 127, 130, 132, 134, 
135, 145, 147. 
Regina del mondo, 30.
Regno di Dio, 24, 53.
Religionis zelus, bolla, 8, 51, 65, 
69, 70, 71, 72, 73.
Riforma, cappuccina, 8, 11, 12, 
50, 51, 52, 54, 56, 60, 64, 66, 71, 

72, 75, 77, 86, 89, 91, 99, 101, 
102, 110,136, 148, 149, 155.
Rivotorto, 39.
Roma, 19, 56, 69, 70, 86, 148.
Romualdo, beato, 66.
Sabatino, fra, 37.
Salvatore, Giordano, 132.
San Filippo (Cinquefrondi, 59.
San Sergio (Tropea), 59.
Santa Maria dei Miracoli (Roma), 
69.
Santa Maria di Modena, 130.
Satana, 45, 118, 119, 153.
Scilla, 81.
Seminara, convento, 112, 127.
Servi di Maria, 23.
Sibari, 80.
Sicilia, 20, 88, 130.
Signore (Iddio), 16, 17, 18, 25, 26, 
30, 35, 37, 40, 43, 46, 52, 54, 75, 76, 
77, 92, 93,  94, 95, 98, 102, 105, 108, 
109, 112, 115, 122, 124, 126, 128, 129, 
130, 131, 132, 133, 134, 135, 136, 
138, 139, 141, 146, 150, 152, 153.
Silvestro da Monteleone, pa-
dre, 130.
Silvestro (da Rosarno), fra, 38, 
127, 128.
Spagna, 56.
Spirito del Dio vivo, 36.
Spirito Santo, 11, 12, 14, 17, 22, 
33, 36, 39, 42, 44, 50, 54, 77, 105, 
106, 107, 118, 136.



188

Spirituali (o della Regolare Os-
servanza), frati, 15, 21, 22, 46, 
53, 55, 90, 93, 95, 138, 153.
Suore Cappuccine del Sacro 
Cuore, 75.
Suore Francescane del Signore, 
75.
Suore Francescane del Verbo 
Incarnato, 75.
Suore Madonna di Fatima, 75.
Suore Ospedaliere di Santa 
Chiara, Pisa, 75.
Svevi, 81.
Tabor, monte, 109.

Terranova, 59, 62.
Terz’Ordine, 34.
Tomaso di Catanzaro, fra, 108.
Tripodi, famiglia, 93.
Trizino, casale, 131.
Tropea, 59.
Valletuccio, 69, 89.
Vergine Immacolata, 85, 116.
Vincenzo, Lopasso, 10.
Viterbo, 51, 65.
Vittoria, Borgia, monaca, 138.
Zaccaria, 115.
Zelanti, frati, 46.
Zoccolanti, frati, 56, 102.



189

INDICE 

Prefazione ............................................................................ 07
Premessa .............................................................................. 11

I - UN APPASSIONATO PELLEGRINAGGIO ................... 13

1.  Nel segno dei tempi ............................................................ 13
2.  Un fascio di luce nel buio della notte ................................. 17
3.  “Va e ristaura la casa mia” .................................................. 22
4.  Una nuova alba nella Chiesa e nel mondo ......................... 34
5.  La ramificazione del Primo Ordine .................................... 37
6.  V Centenario dell’Ordine dei Frati Minori Cappuccini
     in Calabria ........................................................................... 50

II - F. ANTONINO TRIPODI DA REGGIO CALABRIA
       Servo di Dio ...................................................................... 79

1.  Reggio e il suo contesto urbano ed epocale nel ‘500 ......... 79
2.  Il Convento della Consolazione ......................................... 85
3.  Dalla nascita agli albori della giovinezza ........................... 92
4.  Alla sequela del Poverello d’Assisi .................................... 96
5.  L’ispida lana dei Cappuccini tenda della sua vita ............ 101



190

  6.  Persona fatta preghiera vivente ...................................... 103
  7.  Lacrime sulla passione e morte di Gesù ......................... 110
  8. Grande innamorato della Madonna della
       Consolazione ................................................................... 114
  9. Bisaccia di carità sacramentale per i mendìci
       e per i confratelli ............................................................. 125
10. Il perdono oltre il proprio sangue .................................... 132
11. Ritorno alla Casa del Padre col profumo dei giusti ......... 136

Postfazione ............................................................................... 147
Conclusione .............................................................................. 152
Bibliografia ............................................................................... 158
Indice dei nomi e dei luoghi .................................................. 183



191



192

Finito di stampare
nel mese di marzo 2019




