
1 
 

 

ACCADEMIA DI COUNSELING VIBRAZIONALE 

 

 

 

 

Elaborato di Maria Della Rocca 

 

 
 

IL CUORE: LA SOGLIA PER LA TRASFORMAZIONE E LA 

GUARIGIONE DEL SÉ   

 

 

 

Settembre  2021 

 
Relatrice: Sabrina Vaiani             Candidato: Maria Della Rocca  

 

 

 

 

 
     Ente di Formazione per Counselor Olistici Iscritto Siaf Italia con codici 

SC 119/12 e SC 120/12 



2 
 

                                                    INDICE 

 

 

PRIMA PARTE 

- Introduzione                   pag. 4 

- Teoria dei tre cervelli e le tre coscienze di MacLean   pag. 6 

- Dominio della mente ed esistenza illusoria     pag. 11 

- I sette chakra        pag. 13 

- Manipura, il terzo centro energetico e i suoi squilibri   pag. 18 

- Una nuova presa di coscienza      pag. 21 

- Anno zero, 2020, anno della pandemia                     pag. 24 

- Il significato del cuore nell’antichità                         pag. 26 

- Origine e principi della Medicina Tradizionale Cinese                   pag. 28 

- Il IV centro: il chakra del cuore                pag. 34 

- Blocco del IV chakra e chiusura del cuore               pag. 35 

- Risposte fisiologiche dell’asse dello stress     pag. 38 

- Sistema ormonale del cuore e del IV centro              pag. 42 

- Conseguenze di un sistema della cura alterato    pag. 46 

- Il cuore: la sede del vero sé       pag. 48 

- Origine fisica della coscienza di sé      pag. 50 

 

SECONDA PARTE 

- Tecniche di guarigione del cuore      pag. 52 

- Sentire il corpo come energia      pag. 59 

- Esercizi di lunga vita: Daoyin e Qi Gong                                       pag. 61 

- Meditazione di Tong- Len o di Atisha     pag. 63 

- Tre meditazioni del cuore: ascoltando il cuore, ascoltando con il cuore, sguardo 

globale                               pag. 64 

- Conclusioni                   pag. 69 

 

Ringraziamenti                                                                                        pag. 72 

 

Bibliografia e Sitografia        pag. 73 

 

 

 



3 
 

Dedicato a tutti quelli che non fermano mai il proprio cammino di crescita 
 
 
 

Non diventare grande mai (E. Finardi) 
Non diventare grande mai 

Non serve a niente, sai 
Continua a crescere più che puoi 

Ma non fermarti mai 
E continua a giocare, a sognare, a lottare 

Non t'accontentare di seguire 
Le stanche regole del branco 

Ma continua a scegliere in ogni momento 
Perché vedi, l'avere ragione 

Non è un dogma statico, una religione 
Ma è seguire la dinamica della storia 

E mettersi sempre in discussione 
 

Perché sai, non basta 
Scegliere d'avere un'idea giusta 

Assumerne il linguaggio ed il comportamento 
Ma poi dormire dentro 

E il tuo dovere è di migliorarti 
Di stare bene, di realizzarti 

Cerca di essere il meglio che ti riesce 
Per poi darti agli altri 

E a ognuno secondo il suo bisogno 
E da ognuno a seconda della sua capacità 
E anche se oggi potrà sembrare un sogno 

Da domani può essere la realtà 
Da domani deve esser la realtà… 

 
E non ascoltare chi ti viene a dire 

Che tanto non è successo mai 
Vuol dire solo per la prima volta 

Funzionerà qui da noi 
Funzionerà qui da noi 

Continua a crescere più che puoi 
 

 
 

 

 

 

 



4 
 

PRIMA PARTE 

 

“La via per la felicità è: tieni il cuore libero dall’odio, la mente dalle 

preoccupazioni. Vivi semplicemente, dai molto. Riempi la tua vita con 

l’amore…” (Buddha) 

 

“Se infatti nel fango, nella melma, nelle paludi, nelle piante e nei 

frutti putrescenti nascono tuttavia animali che recano meravigliosa 

indicazione dell'intelligenza che li ha costruiti, che si deve pensare 

dei corpi superiori? (…) Sicché chiunque osservi i fatti con giudizio 

libero, vedendo che in siffatta melma di carni ed umori abita 

tuttavia un'intelligenza, e vedendo che anche la struttura di un 

qualsiasi animale - tutti portano il segno del sapiente artefice - 

comprenderà l'eccellenza della intelligenza celeste.”                                                         

(Galeno) 

 

 

Introduzione 

A un anno e mezzo dall’inizio della pandemia e tuttora immersi in 

un complesso periodo storico che non si è ancora concluso, ciascuno di 

noi ha attraversato e forse riconosciuto le proprie angosce e, nella 

costrizione e nella reclusione che ci sono state imposte, ha avuto la 

possibilità di cogliere l’occasione per interrogarsi profondamente sul 

senso della vita e su come questa possa e debba essere vissuta con 

pienezza e con amore.  

Si è aperta la via per analizzare il concetto di salute e per estenderlo 

a una condizione di un benessere globale che prevede aspetti fisici ed 

emotivi ma anche spirituali, più ampi e universali. 

L’etimologia della parola salute ci riporta a un concetto di 

“integrità” e quest’ultimo è descritto come un qualcosa “a cui nulla 

manca”. 



5 
 

L’OMS definisce la salute come «uno stato di completo benessere 

fisico, mentale e sociale e non semplice assenza di malattia». La malattia, 

secondo Treccani, è “lo stato di sofferenza di un organismo in toto o di 

sue parti, prodotto da una causa che lo danneggia e il complesso dei 

fenomeni reattivi che ne derivano. Elemento essenziale del concetto di 

malattia è la sua transitorietà, il suo andamento evolutivo verso un esito, 

che può essere la guarigione, la morte o l’adattamento a nuove condizioni 

di vita”. 

Lo scrittore russo Lev Tolstoj scriveva in Guerra e Pace (1867) 

“L’amore impedisce la morte. L’amore è vita. Tutto ciò che io capisco, lo 

capisco solamente perché amo. È solo questo che tiene insieme tutto 

quanto, l’amore è Dio, e il morire significa che io, una particella dell’amore, 

ritorno alla sorgente eterna e universale”. 

Ed è proprio dell’amore e della salute intesa come interezza della 

coscienza di sé che vorrei parlare in questo lavoro.  

La lenta e complessa evoluzione biologica ha dotato la nostra specie 

di strutture cellulari raffinatissime, di meccanismi di controllo sofisticati 

e straordinari. 

L’articolata struttura del nostro cervello ci consente di integrare 

alla perfezione le parti più istintive e ancestrali con quelle più innovative 

e moderne. Infatti, le varie componenti cerebrali, neuronali e ormonali 

insieme allo sviluppo della neocorteccia, consentono a noi e a 

nessun’altra specie di essere coscienti di possedere una coscienza, ossia 

la capacità di avvertire con consapevolezza la presenza e i contenuti della 

nostra mente. 

Abbiamo dunque tutti gli ingredienti e le potenzialità per esprimere 

la nostra esistenza nell’armonia e nella bellezza e di raggiungere, se solo 

lo vogliamo, essendo dotati di libero arbitrio, una condizione di benessere 

e integrità e sperimentare elevati stati di coscienza e consapevolezza. 

 

 

 



6 
 

Teoria dei tre cervelli e le tre coscienze di MacLean 

 

 

 

Il medico e neuroscienziato statunitense Paul Donald MacLean 

(1913-2007), tra gli anni ’70 e ’90 del secolo scorso ha sviluppato una 

famosa quanto discussa teoria, quella del “cervello trino o tripartito”. 

MacLean afferma che il nostro cervello è composto da tre parti 

sovrapposte che si sono progressivamente evolute nel corso della nostra 

ontogenesi e filogenesi. 

Il cervello, dunque, ripercorrerebbe nella sua struttura la storia 

evolutiva che ha portato sino a noi. L’idea dello scienziato, in verità, non 

è del tutto nuova, infatti, l’antichissima disciplina dell’anatomia taoista 

riconosce l’esistenza di tre cervelli con tre funzioni diverse che si 

integrano e si influenzano tra loro. 

Questa ripartizione prevedeva la presenza nel nostro corpo di tre 

centri energetici detti Tan Dien. Ciascuno di questi in grado di gestire e 

controllare le stesse funzioni dei tre cervelli. Inoltre, anche Gurdjjeff 

(1866-1949), filosofo e maestro spirituale armeno, considerava l’uomo un 

“essere tricerebrato” e descriveva le caratteristiche di ogni parte parlando 

di una diffusissima disarmonia tra queste.  

La medicina tradizionale cinese distingue il cervello endocranico, 

Nao, dominato dall’elemento acqua e che rappresenta la componente 

psichica razionale, cosciente, la sede dei processi mentali e del pensiero. 

Nao, con la potenza dell’acqua raffredda e controlla il secondo 

cervello, quello toracico, Xin, rappresentato dall’elemento fuoco che 

scalda l’animo e costituisce la parte emotiva ed affettiva dell’essere. Esso, 



7 
 

inoltre, rappresenta il divino incarnato, il centro che “svuotato” dalle 

emozioni si apre al contatto con la coscienza universale. 

Xin è raffreddato da Nao e nutrito e armonizzato dalla materna e 

sicura razionalità della terra, il cervello addominale e intestinale, appunto 

dominato dall’elemento terra. Qui hanno sede le funzioni viscerali che 

producono gioia e dolore. Infatti, in quest’area, oggi riconosciuta 

anatomicamente come plessi di Auerbach, si produce il 95% della 

serotonina, “l’ormone del buonumore” che fa percepire la viva sensazione 

fisica e il piacere del corpo. 

 

 

 

Secondo MacLean, nel nostro cervello si distingue una prima parte 

più profonda, detta “cervello rettile” che anatomicamente comprende 

prevalentemente il tronco encefalico. È chiamato così perché è il più 

antico ed è già presente nei rettili. Governa gli istinti primordiali che 

garantiscono la sopravvivenza, è il cervello della reazione e 

dell’aggressività ed è quella parte che ci consente di avere coscienza del 

nostro corpo. 

Nella medicina taoista rappresenta il primo centro energetico, 

situato al di sotto dell’ombelico all’altezza del II chakra.  

 



8 
 

 

 

Il secondo cervello, emotivo o limbico, è detto anche “cervello 

mammifero”.  È il cervello che sente, ed è la sede delle emozioni. 

Comprende l’ippocampo, l’amigdala e l’ipotalamo. Si trova nei mammiferi 

mentre nei rettili è presente solo come un piccolo abbozzo. Fa capo alle 

funzioni dell’accudimento, infatti, i cuccioli dei mammiferi non essendo 

autonomi riescono a sopravvivere solo in seguito alle cure parentali, 

spesso anche protratte a lungo nel tempo. Secondo una gerarchia che 

vedremo in seguito questa parte è in grado di gestire e inibire il 

sottostante cervello rettile. È come dire che la cura e l’amorevolezza di 

una madre può prevalere sulla sua stessa sopravvivenza. L’amore vince 

e controlla gli istinti. Le reti neuronali di quest’area si sviluppano e si 

costruiscono in seguito alle esperienze e agli apprendimenti ricevuti dalla 

madre, per cui un giovane diventa autonomo solo in seguito ad una lunga 

scuola, una scuola di amore e accudimento in cui ci si sente riconosciuti 

e in cui si impara a riconoscere e gestire le proprie emozioni e ad essere 

sicuri e indipendenti. La coscienza della propria parte emotiva è possibile 

grazie al cervello limbico. Nella medicina taoista rappresenta il secondo 

centro energetico, situato al centro del petto, nella zona del IV chakra.  

 



9 
 

 

 

Il terzo e ultimo cervello descritto da MacLean è costituito dalla 

neocorteccia ed è la sede della mente e della coscienza cognitiva. Lo 

sviluppo del telencefalo, che ha avuto una rapidissima espansione dalle 

scimmie a noi e che è prerogativa della nostra specie, ha permesso lo 

sviluppo del pensiero scientifico, logico e astratto ma anche delle arti, 

della fantasia e della creatività. 

La neocorteccia ci permette di percepirci come essere coscienti e 

pensanti. Nella medicina taoista rappresenta il terzo centro energetico, 

situato al centro della fronte all’altezza del VI chakra.  

 



10 
 

 

 

Secondo il neurologo Hughlings Jackson (1835 – 1911), il cervello 

funziona in modo gerarchico e le funzioni mentali hanno il potere di 

dominare e condizionare le aree emotive e istintive sottostanti. Se l’azione 

della mente gerarca diventa prevalente, essa non consente alle zone più 

antiche di manifestarsi con pienezza e di integrarsi con essa e tra di loro 

dando luogo a squilibri che possono generare psicopatologie come aveva 

descritto MacLean e previsto Gurdjieff. 

Ognuno di noi, quindi, possiede una macchina biologica 

perfettamente costruita per consentirci di vivere con pienezza la nostra 

esistenza accedendo con naturalezza alla spiritualità fino a toccare, 

perché no, quelle vette della coscienza cosmica universale che ci hanno 

raccontato e descritto così bene i grandi maestri e mistici di tutti i tempi. 

Un’esistenza in cui si sperimenta espansione, beatitudine, in cui tutto è 

uno, in cui tutto è amore.  

 

 

 

 

 



11 
 

Dominio della mente ed esistenza illusoria 

Sappiamo che alcune popolazioni umane cosiddette “primitive” che 

vivono in luoghi remoti, lontano da quegli agi che ci siamo conquistati e 

a cui difficilmente rinunciamo, riescono a condurre un’esistenza istintiva 

e naturale, basata sulla risposta ai bisogni primari di sopravvivenza, al 

piacere corporeo e alle emozioni, immersa, centrata e perfettamente in 

equilibrio con i quattro elementi della natura: la terra, l’acqua, il fuoco e 

l’aria. 

La mente partecipa alla danza della vita per suggerire valide 

strategie di sopravvivenza ma non interferisce con le sue congetture e non 

rapisce l’essere umano che vive il suo presente assaporandone ogni 

istante.  

Noi “evoluti”, dominatori dell’antropocene, figli delle grandi civiltà, 

delle grandi culture e dei grandi pensatori e scienziati, noi che abbiamo 

sezionato la natura e i suoi fenomeni che ci siamo serviti di ogni sua 

recondita legge, che abbiamo trasformato il mistero in un bene di 

consumo, sappiamo integrare bene le nostre strutture e funzioni? 

E quale livello di coscienza abbiamo raggiunto? Certamente 

abbiamo fatto esperienza della nostra istintività ed emotività, 

frequentemente anche a nostro discapito. Inoltre, siamo in grado di 

maneggiare con così tanta dimestichezza la nostra mente che siamo finiti 

per esserne sopraffatti. L’abbiamo allenata così tanto, utilizzandola per 

esplorare e dominare il mondo esterno così a lungo che abbiamo 

dimenticato il nostro corpo e il nostro mondo interiore. 

E dunque la mente, dalla nostra grossa neocorteccia si è fatta largo 

e ha preso spazio fino a prendere l’egemonia delle nostre vite. 

Una mente mal condotta, completamente orientata e proiettata 

all’esterno, lasciata vagare dimenticando il corpo fisico ed emotivo da cui 

parte, staccata dal cuore, finisce col diventare un po’ vittima di sé stessa 

e della sua capacità di autoalimentarsi. 



12 
 

La mente ha il grosso talento di non fermarsi mai. Da una mente 

che si “occupa” e “funziona”, si precipita facilmente nell’inganno di una 

mente che si “pre-occupa”. Si rischia così di vivere un’intera esistenza in 

modo parziale e illusorio e di assecondare le immagini mentali che 

sostanzialmente vengono da un passato o raccontano storie del futuro 

non vissute. Ci troviamo a rispondere a bisogni futili indotti dai 

condizionamenti sociali e culturali che ci “impongono” di rincorrere beni, 

fama, successo e che non solo ci hanno allontanato da noi stessi e dal 

nostro nucleo ma certamente non ci hanno garantito la felicità. Al 

contrario, abbiamo messo solide basi per continuare a nutrire le nostre 

angosce e i nostri dolori.  

Secondo l’antica saggezza taoista è meglio possedere poco che 

troppo perché, se è innegabile che con pochi mezzi materiali si riesca a 

fare un cammino più breve è vero anche che si è certi di andare nella 

giusta direzione. Invece, la moderna concezione della società industriale 

cerca continuamente di alzare il livello di vita abbassandone 

inesorabilmente la qualità.   

Vediamo, nei prossimi paragrafi, come rintracciare il problema. 

Occorre anzitutto prendere coscienza che vi sia un problema e un 

obiettivo da raggiungere, la salute globale e il piacere di esistere. Poi ci si 

può improvvisare scienziati e si può provare ad analizzare e a 

comprenderne le cause della nostra sofferenza. Infine, dopo essersi 

equipaggiati di forza di volontà e curiosità si può procedere verso il 

cammino della guarigione assaporando ogni piccola conquista di ritorno 

a sé… naufragando dolcemente nel nostro mare interiore. 

La spinta propulsiva che darà energia al nostro motore è l’amore, 

vedremo dove è stato rilegato e proveremo a comprendere che è possibile 

riaprire il suo spazio.  

 

 

 

 



13 
 

I sette chakra 

Secondo le tradizioni mistiche e spirituali dell’India antica che si 

rifanno al modello tantrico e yogico, l’armonia e l’equilibrio del nostro 

corpo fisico, mentale e spirituale è legata a sette principali centri 

energetici che percorrono tutta la lunghezza della colonna vertebrale e 

costituiscono l’asse verticale che va dal perineo, primo centro, alla 

fontanella o sommità della calotta cranica, settimo centro.  

In ogni centro o chakra, a cui è associato un simbolo e un colore, 

risiede un’energia che scorre viva e irradia con la sua potenza una 

particolare area del corpo fisico ad esso collegata.  

 

 

 

La parola chakra deriva dal sanscrito e significa disco, cerchio, 

ruota, come a descrivere un movimento circolare anziché una staticità.  

L’energia che troviamo in ogni chakra è dunque raccolta, 

metabolizzata e rilasciata in un flusso continuo che crea una danza 

armonica dal basso verso l’alto e dall’alto verso il basso e che permette 

ad ogni essere umano di esprimere il suo potenziale, affrontare le sfide 

del quotidiano e raggiungere un livello di esistenza più alto ed evoluto. 



14 
 

Il movimento continuo che si genera da tutti i sette centri crea una 

sorta di onda sinuosa e roteante che ricorda le movenze di un serpente 

nell’atto di attorcigliarsi attorno a un albero, si parla di un’energia 

potenziale latente, la Kundalini, che secondo la tradizione, deve essere 

risvegliata. 

Se vogliamo rimanere su un piano di logica puramente materiale 

che solo apparentemente si discosta da quella più sottile ed etereo, 

appare subito ovvio come ad ogni chakra sia possibile associare un 

compito e come questo se ben svolto sia determinante per il buon 

funzionamento dell’intero sistema psicosomatico. 

Ogni centro, dunque, è responsabile di una regione del nostro 

corpo e del funzionamento psichico ed emotivo ad essa legato. Se l’energia 

che alimenta il chakra non scorre o non è abbastanza, questo risulterà 

bloccato o “scarico”; viceversa, vi può essere anche un sovraccarico, un 

eccesso. Entrambe le polarità avranno ripercussioni sul sistema a cui il 

chakra è connesso.  

I primi tre chakra costituiscono il cosiddetto triangolo inferiore. 

Sono i centri che si occupano principalmente dei bisogni legati alla vita 

materiale.  

 

I MULADARA chakra della radice – elemento terra – colore rosso 

DOVE SI 

TROVA 

Perineo 

PARTI 

ANATOMICHE 

Naso e senso dell’olfatto, sistema osseo, 
prostata e le estremità inferiori. 

 

EQUILIBRIO 

Governa la stabilità, la sopravvivenza e il 
nostro senso di sicurezza ed è solitamente 
bloccato dalla paura. 

 

DISEQUILIBRIO 

Mancanza di realismo, timidezza, sensi di colpa, 
paura ad affrontare la vita, sfiducia, grande 
dipendenza dai beni materiali. 
 



15 
 

II SYADHISTHANA chakra sacrale – elemento acqua – colore 

arancione 

DOVE SI 

TROVA 

Centro dell’addome  

PARTI 

ANATOMICHE 

Organi sessuali, sistema riproduttore, sistema 
linfatico, vescica e parte dell’intestino. 

 

EQUILIBRIO 

Governa il piacere, la creatività e la libertà di 
espressione ed è solitamente bloccato dal senso 
di colpa. 

 

DISEQUILIBRIO 

Repressioni sessuali, la paura del piacere, 
blocchi energetici che limitano l’espressione 
della propria personalità. 

III MANIPURA chakra del plesso solare – elemento fuoco – colore 

giallo 

DOVE SI 

TROVA 

Plesso solare   

PARTI 

ANATOMICHE 

Pelle, sistema muscolare, stomaco, il fegato, 
l‘intestino crasso, ghiandole e organi a livello del 
plesso solare. 

 

EQUILIBRIO 

Governa la forza di volontà, il potere personale e 
la fiducia in noi stessi ed è solitamente bloccato 
dalla vergogna. 

 

DISEQUILIBRIO 

Eccesso di peso nell’addome, malattie 
dell’apparato digestivo, acidità, ulcere, 
dipendenza da stimolanti, fatica cronica, 
egoismo, insoddisfazione personale, senso di 
inferiorità, senso di colpa, dipendenza dal 
potere, egocentrismo. 

 

Il cuore fa da porta di collegamento tra i centri inferiori e ultimi tre che 

vanno a costituire il cosiddetto triangolo superiore che presiede 

maggiormente agli aspetti più spirituali. 

 

 

 

 

 



16 
 

IV ANAHATA chakra del cuore – elemento aria – colore verde  

DOVE SI 

TROVA 

Centro del petto 

PARTI 

ANATOMICHE 

Cuore, sistema circolatorio, timo, polmoni e 
tutta la zona del petto, braccia, mani. 

 

EQUILIBRIO 

Governa l’amore, le relazioni, la generosità e 
l’empatia ed è solitamente bloccato dal dolore e 
dalle delusioni. Governa, inoltre, la coscienza e 
la consapevolezza di sé.  

 

DISEQUILIBRIO 

Incapacità di amare, le malattie respiratorie e 
cardiache, l’egoismo, la disconnessione e 
l’isolamento. 

 

Gli ultimi tre chakra costituiscono il cosiddetto triangolo superiore. 

Sono i centri che si occupano principalmente dei bisogni legati alla vita 

spirituale.  

 

V VISHUDDHA chakra della gola – elemento etere  – colore azzurro  

DOVE SI 

TROVA 

Base della gola. 

PARTI 

ANATOMICHE 

Zona del collo, la gola, faccia, bocca, orecchie, 
braccia, dita. 

 

EQUILIBRIO 

Governa l’ascolto, la comunicazione, la 
creatività ed espressività, la capacità di dire 
la verità ed è solitamente bloccato dalle bugie.  

 

DISEQUILIBRIO 

Un cattivo funzionamento di questo chakra può 
dare luogo a problemi di voce, debolezza delle 
corde vocali, difficoltà nella comunicazione, 
malfunzionamento della tiroide e necessità di 
parlare molto, o al contrario paura di parlare 
per evitare problemi. 

 



17 
 

 

VI AJNA chakra del terzo occhio – elemento luce – colore indaco  

DOVE SI 

TROVA 

Centro della fronte. 

PARTI 

ANATOMICHE 

Tempie, il plesso carotideo, fronte e occhi. 

 

EQUILIBRIO 

Governa l’intuizione, l’immaginazione creativa e 
la lucidità mentale ed è solitamente bloccato 
dalla mente illusoria. 

 

DISEQUILIBRIO 

Allucinazioni, problemi psicologici, problemi 
alla vista, frequenti emicranie e stati di 
confusione mentale. 

VII SAHASRARA chakra della corona – elemento metallo – colore 

viola o oro  

DOVE SI 

TROVA 

Cima della testa 

PARTI 

ANATOMICHE 

Parte superiore della testa, il sistema nervoso e 
il cervello. 

 

EQUILIBRIO 

Governa la spiritualità, la saggezza e 
la conoscenza trascendentale ed è solitamente 
bloccato dagli attaccamenti terreni.  

 

DISEQUILIBRIO 

Necessità di dominare e manipolare gli altri per 
ottenere, voler avere sempre ragione, 
prepotenza, rigidità nei pensieri, ego elevato, 
valori materialisti, la difficoltà di 
concentrazione, difficoltà di pensare 
autonomamente e liberamente. 

 

I sette chakra principali e le decine di altri che non saranno trattati 

in questo lavoro, comunicano tra loro attraverso canali energetici, i nadi, 

che vanno a costituire una vera e propria rete in cui tutto è in relazione 

in un magico e invisibile intreccio. L’insieme delle nadi forma un circuito 



18 
 

in cui l’energia raccolta con il respiro, prana o soffio vitale, scorre in tutto 

il corpo raggiungendo ogni distretto. 

 

 

Manipura, il terzo centro energetico e i suoi squilibri 

Prima di parlare del cuore che si trova esattamente a metà tra i 

centri inferiori e quelli superiori e che proprio per questa sua “centralità” 

costituisce un ponte tra la dimensione fisica e terrena e quella più 

metafisica ed elevata, vorrei introdurre il terzo centro energetico, 

Manipura o città della gemma brillante. 

Questo tra i sette è quello in cui maggiormente possiamo 

riconoscere gli squilibri che più accomunano la nostra società in quanto, 

se non equilibrato, diventa il centro della brama di potere e del giudizio. 

Attorno a noi, possiamo infatti facilmente riconoscere, tra i numerosi 

malanni che caratterizzano il nostro tempo, la sopraffazione da un lato e 

la subordinazione rassegnata dall’altro.  

Da un punto di vista fisico, il terzo centro regola gli organi che si 

trovano nella zona del plesso solare: stomaco, fegato, cistifellea, milza, 

pancreas, reni e surrenali. Come vedremo più avanti, in questa area del 

corpo vengono rilasciate le principali molecole dello stress: cortisolo, 

adrenalina e noradrenalina.  

Il terzo centro ben nutrito e integrato con gli altri ci fa vivere con 

pienezza la vita sociale, nelle relazioni ci si sente amati e accettati, si 

sente il potere personale, la forza di volontà, la fiducia in noi stessi, la 

realizzazione personale e l’autodeterminazione. Il plesso solare, in queste 

condizioni ideali, appare rilassato e vigoroso.  

Eccessi o deficit energetici di questo livello sono causa di problemi 

legati alla digestione come gastriti e ulcere, al malfunzionamento del 

fegato e del pancreas e, dal punto di vista emotivo, sono all’origine della 

depressione o dell’eccessiva o inopportuna aggressività.  



19 
 

La rabbia, espressa o repressa, si sviluppa proprio in quest’area, si 

pensi all’affermazione “essere verdi di bile” il cui significato esprime che 

si è molto arrabbiati. In medicina tradizionale cinese al fegato è associato 

il colore verde.  

Manipura, inoltre, è il corpo che maggiormente dà voce al nostro 

ego facendoci sfociare facilmente nell’egocentrismo. La tendenza a essere 

sempre al centro dell’attenzione e a non porsi in una posizione di ascolto 

ed empatia genera inevitabilmente una leadership autoritaria.  

Tutto diventa orientato a vincere o perdere, a dominare o essere 

dominati. Dimentichiamo chi siamo e diventiamo le nostre identificazioni 

familiari, sociali, culturali e ci immergiamo totalmente nelle vicende che 

quotidianamente affrontiamo proiettandoci sempre all’esterno.   

La mente diventa iper controllante e mette a tacere le sensazioni 

emotive e corporee del cervello limbico e rettile. È il sistema nervoso 

simpatico a prevalere a scapito della qualità della nostra vita che 

diminuisce fino a non farci sentire più la gioia di vivere e di stare con 

piacere nel corpo.  

Nella nostra società si è condizionati e identificati con valori 

ideologici, politici, religiosi che abbiamo acquisito ma che non sono 

realmente nostri, non appartengono alla nostra vera natura neanche se 

li abbiamo direttamente “ereditati” dalla nostra famiglia. Spesso gli 

interessi e i bisogni che abbiamo sono comuni con tutta quella parte di 

popolazione che vive e cresce nel nostro stesso ambiente culturale. 

Pertanto, è evidente che si tratti di interessi e modi di vivere che non 

nascono spontaneamente dai nostri desideri. 

Dunque, si rischia un’omologazione difficile da sfuggire, con il 

tempo tutto diviene automatico e viene accettato senza riserve. “Il 

religioso non può cambiare idea anche se ne vede l’assurdità e il politico 

non può farlo perché non sarebbe più attraente per l’elettorato e perderebbe 

la sua posizione di prestigio” (L. Maffei).  

Si è spinti ad aumentare e ad accumulare beni materiali e allo 

stesso modo, con lo stesso atteggiamento “bulimico” anche informazioni 



20 
 

e conoscenze non “utili” ma funzionali solo ad accrescere il proprio ego e 

il proprio potere sugli altri. Un ego così alimentato, ipertrofico, produce 

paura, ci fa diventare ipercritici e giudicanti verso noi stessi e verso gli 

altri. Si diventa competitivi e arroganti e la sete di potere crea la tendenza 

a controllare e manipolare gli altri. Nei casi più gravi ma purtroppo non 

infrequenti si genera abuso, sfruttamento e violenza. Il potere diventa 

dominio ed è usato per prevalere e sottomettere. Questo modo di vivere 

certamente ha prodotto beni materiali, ricchezza e prestigio per alcuni 

ma ha abbassato la qualità della vita e ci ha spinti in un egoismo che ci 

rende ciechi di fronte alla sofferenza altrui.  

Un’intera società che si costruisce su un terzo centro in 

disequilibrio è destinata a produrre conflitti, disuguaglianze, ingiustizia 

sociale, sfruttamento di ogni essere vivente e dell’ambiente con 

conseguenze catastrofiche per la vita degli ecosistemi e per l’intero 

pianeta.  

D’altra parte, se il terzo centro non è sufficientemente nutrito e 

stimolato, si manifesta un ego che tende all’isolamento. Si ha una 

scarsissima autostima e ci si sente sempre inadeguati e impotenti. Si 

perde la forza di volontà e anche il vivere quotidiano diventa un ostacolo 

insormontabile. In queste condizioni si è sempre dipendenti da qualcun 

altro e si sviluppa la tendenza alla depressione e all’autodistruzione. 

Allora, “non ce la posso fare, non sono all’altezza, sono inadeguato”, e 

“sono invincibile, tutto è in mio potere, ho sempre ragione io” sono le due 

facce della stessa medaglia, di un ego e del suo contrario che sono 

egualmente distruttivi.  

Dal punto di vista fisico, il peso di quelli che chiamiamo i nostri 

problemi e la nostra incapacità di vivere nel qui e ora agiscono in primis 

sul nostro respiro. Il diaframma, infatti, si irrigidisce e riduce moltissimo 

il suo spazio di movimento, i muscoli respiratori quelli dello stomaco e 

della schiena si tendono, il cuore viene stretto nella sua gabbia e anche 

la gola si chiude. Le frasi più comuni riferibili a questi squilibri sono “ho 

un nodo in gola”, “sento un peso sul petto”, “avverto un senso di 



21 
 

oppressione”, “mi manca il respiro” ecc. A lungo andare la tensione 

corporea diventa cronica e per un fenomeno cosiddetto di rimozione non 

viene più percepita oppure viene accettata e considerata “normale”. 

 

 

Una nuova presa di coscienza 

È lecito chiedersi: Tutto è perduto? A che punto siamo e qual è il 

nostro livello di consapevolezza? Proviamo a dare un’occhiata rapida agli 

ultimi anni fino al 2020. L’anno della pandemia può essere considerato 

l’anno zero, sì, perché ha definito una nuova cronologia che ha interrotto 

una narrazione e l’ha ricostruita tenendo conto di un pre-Covid, del 

periodo attuale, quello della permanenza e diffusione del virus SARS-CoV-

2 e di un’era post-pandemica che descriverà un epilogo e che potrà 

prevedere un resoconto. Appena prima del periodo storico extra-ordinario 

che stiamo vivendo era stato finalmente avviato un serio dibattito sulla 

salvaguardia dell’ambiente a livello mondiale che aveva scosso gli animi 

di un numero gigantesco di persone, di popoli e di nazioni. 

Dalla teoria che si portava avanti da decenni tra discussioni, pareri 

contrastanti e persino negazionismi che venivano anche dal mondo della 

scienza, si era convintamente decisi a passare ai fatti. 

La lotta ai cambiamenti climatici era un obiettivo da percorrere ed 

era finalmente sentita come un’urgenza più che come una semplice 

necessità. La sensibilizzazione dei ragazzi e a cascata anche sugli adulti 

non poteva non partire dalle scuole. I programmi di educazione 

ambientale erano e sono volti a sensibilizzare al rispetto delle risorse 

naturali offerte dal nostro pianeta. Persino le indicazioni nazionali per il 

curricolo del primo ciclo d’istruzione fin dal 2012, elencando i traguardi 

per lo sviluppo delle competenze in ambito scientifico, affermano che al 

termine della scuola media ogni alunno  

 

“Ha una visione della complessità del sistema dei viventi e della loro 

evoluzione nel tempo; riconosce nella loro diversità i bisogni fondamentali di 



22 
 

animali e piante, e i modi di soddisfarli negli specifici contesti ambientali.” E 

anche “È consapevole del ruolo della comunità umana sulla Terra, del carattere 

finito delle risorse, nonché dell’ineguaglianza dell’accesso a esse, e adotta modi 

di vita ecologicamente responsabili.” E ancora “Ha curiosità e interesse verso i 

principali problemi legati all’uso della scienza nel campo dello sviluppo scientifico 

e tecnologico”. 

 

Inoltre, nel settembre del 2015 i governi di ben 193 Paesi membri 

dell’ONU sottoscrivono l’Agenda 2030 per lo Sviluppo Sostenibile che si 

pone 17 obiettivi e 169 traguardi in un programma d’azione per le 

persone, il pianeta e la prosperità, da raggiungere entro il 2030. Si parla 

di obiettivi comuni a tutti gli individui di tutti i paesi del mondo.  La lotta 

alla povertà, l’eliminazione della fame, il contrasto al cambiamento 

climatico sono solo alcuni di questi obiettivi.  

 

 
https://unric.org/it/agenda-2030/ 

 

Nel preambolo della Risoluzione adottata dall’Assemblea Generale 

il 25 settembre 2015, si legge  

 

“Quest’Agenda è un programma d’azione per le persone, il pianeta e la 

prosperità. Essa persegue inoltre il rafforzamento della pace universale in una 

maggiore libertà. Riconosciamo che sradicare la povertà in tutte le sue forme e 



23 
 

dimensioni, inclusa la povertà estrema, è la più grande sfida globale ed un 

requisito indispensabile per lo sviluppo sostenibile. Tutti i paesi e tutte le parti in 

causa, agendo in associazione collaborativa, implementeranno questo 

programma. Siamo decisi a liberare la razza umana dalla tirannia della povertà 

e vogliamo curare e salvaguardare il nostro pianeta. Siamo determinati a fare i 

passi audaci e trasformativi che sono urgentemente necessari per portare il 

mondo sulla strada della sostenibilità e della resilienza. Nell’intraprendere questo 

viaggio collettivo, promettiamo che nessuno verrà trascurato. I 17 Obiettivi per lo 

Sviluppo Sostenibile e i 169 traguardi che annunceremo oggi dimostrano la 

dimensione e l’ambizione di questa nuova Agenda universale. Essi si basano sugli 

Obiettivi di Sviluppo del Millennio e mirano a completare ciò che questi non sono 

riusciti a realizzare. Essi mirano a realizzare pienamente i diritti umani di tutti e 

a raggiungere l’uguaglianza di genere e l’emancipazione di tutte le donne e le 

ragazze. Essi sono interconnessi e indivisibili e bilanciano le tre dimensioni dello 

sviluppo sostenibile: la dimensione economica, sociale ed ambientale. Gli Obiettivi 

e i traguardi stimoleranno nei prossimi 15 anni interventi in aree di importanza 

cruciale per l’umanità e il pianeta.” 

 

Stava diventando universale la presa di coscienza che il mondo ha 

bisogno concretamente dell’impegno di tutti e di una decisa presa di 

posizione dei governi. Riguardo all’obiettivo 13: “Agire per il clima. Lotta 

contro i cambiamenti climatici”, molti giovani e giovanissimi, hanno colto 

lo stimolo arrivato, nel 2018, dalla straordinaria attivista Greta Thunberg 

e si sono organizzati nel Fridays For Future, un movimento “aperto a tutti 

i cittadini disposti a lottare contro la crisi climatica.” Nel movimento 

italiano si legge “Ora più che mai, abbiamo bisogno che tutti quanti, in 

prima persona, si mettano in gioco per costringere la politica ad agire ora 

contro la crisi climatica”.  

In breve tempo la risonanza su questo e altri temi si è allargata a 

livello planetario ed è nato il mondo dei Creativi Culturali, un gruppo 

sempre più numeroso di persone che, ormai da qualche decennio, 

promuove un cambiamento sociale ed un paradigma opposto a quello 

prodotto dalla globalizzazione. Quest’ultima ha favorito una circolazione 



24 
 

planetaria di merci e di informazioni portando una crescita economica in 

diversi paesi. Di contro ha favorito l’aumento del degrado ambientale, del 

turismo selvaggio, della disparità economica e sociale e la perdita delle 

piccole identità locali che sono state inglobate e uniformate dai grandi 

centri.  

I creativi culturali hanno una particolare sensibilità e mantengono 

uno sguardo attento e critico sulla società consumistica che, come 

abbiamo detto, con i suoi ideali di ricchezza e successo è orientata 

all’apparenza, alle ambizioni, al giudizio e alla supremazia della mente, 

una mente che non ascolta il cuore ma che, al contrario, lo domina.  

Questa visione non promuove una regressione bensì nuovi 

paradigmi, un’economia più etica, uno sviluppo sostenibile e una migliore 

qualità della vita favorendo l’apertura di valori più “femminili” e una 

crescita personale e spirituale.  

 

 

Anno zero, 2020, anno della pandemia  

Cosa è successo nell’ultimo anno e cosa sta accadendo intorno a 

noi e dentro di noi? Sebbene si dica che la pandemia sia un evento in 

qualche modo annunciato possiamo affermare ugualmente di essere stati 

colti di sorpresa. 

Nel giro di pochi giorni le nostre vite sono cambiate, molti hanno 

perso il lavoro e i loro punti di riferimento, tante famiglie hanno dovuto 

affrontare dolorose perdite. Ognuno di noi deve fare i conti con quello che 

la pandemia ha prodotto e ha contribuito ad aggiungere agli squilibri che 

già esistevano e di cui abbiamo parlato. Sappiamo che normalmente in 

una fase di crisi e allarme domina il sistema rettiliano, la parte del 

cervello più istintiva che produce quelle risposte di attacco o fuga, 

combatti o fuggi, che mettono in atto i meccanismi di sopravvivenza ma 

che alla lunga generano lo stress cronico.  



25 
 

Nell’ultimo anno gli eventi di quella quotidianità che, come 

sappiamo, non garantivano affatto una vita felice ma che davano una 

certa sicurezza e uno spazio di movimento in un ambito conosciuto, 

diventano instabili e imprevedibili. Il sistema della paura e della rabbia 

prevale sugli altri perché si scatenano gli istinti e i principi della 

sopravvivenza. Nasce la paura di ammalarsi o di contagiare le persone 

care, di morire, paura di perdere il lavoro, di non essere adeguati alle 

nuove prospettive e alle nuove modalità di lavoro e, infine, nasce la paura 

degli altri che sono una potenziale minaccia per la nostra salute. Si 

diventa diffidenti e si va alla ricerca di un colpevole, di un “untore”.  

La paura si alterna alla rabbia che talvolta sfocia nell’aggressività. 

Si è arrabbiati perché si ha la sensazione di essere indifesi e poco tutelati 

dal sistema sanitario e perché si ha la percezione di ricevere messaggi 

incongruenti da un sistema d’informazione confuso e contraddittorio. La 

rabbia non espressa in modo corretto e funzionale, l’impossibilità di 

fuggire e di difendersi scatena lo stress cronico e la tristezza che deriva 

può sfociare in depressione accompagnata da una serie di sintomi simili 

a quelli che si verificano in seguito ad un evento traumatico: disturbo del 

sonno, somatizzazioni, rimuginìo, ansia, apatia ecc.  

In una situazione del genere, perdurante e dannosa, si rischia di 

far fare un passo indietro alla nostra consapevolezza e di perdere quel 

terreno con tanto sforzo guadagnato. 

Ma da ogni crisi ci si aspetta una rinascita. <<La crisi è la più 

grande benedizione per le persone e le nazioni, perché la crisi porta 

progressi. La creatività nasce dall’angoscia come il giorno nasce dalla 

notte oscura. È nella crisi che sorge l’inventiva, le scoperte e le grandi 

strategie. Chi supera la crisi supera se stesso senza essere superato>> 

(Albert Einstein). 

Detto questo non dobbiamo accontentarci di desiderare di “tornare 

alla vita di prima” come si sente spesso dire. Dobbiamo lavorare 

seriamente su noi stessi per fare quel salto quantico che fa balzare le 

nostre vite dal livello del potere dell’ego al livello della forza del cuore.  



26 
 

Certi che il modo in cui abbiamo condotto e conduciamo la nostra 

esistenza ci ha allontanato dai valori di pace e solidarietà, occorre dare 

spazio all’Io interiore, al nostro centro, alla nostro essere più profondo, al 

nostro vero sé. Come abbiamo detto, l’IO o EGO che più abilmente 

manifestiamo è frutto di una identificazione culturale. Lo si può rivelare 

in maniera ostentata, millantando centratura e sicurezza, utilizzando 

grandi doti comunicative e carismatiche alla continua ricerca di un 

riconoscimento sociale; oppure, al contrario, lo si può manifestare 

mostrando un senso debole della propria identità, in questo caso ci si 

identifica con le proprie debolezze e insuccessi. In entrambi i casi non si 

è veramente sé stessi. 

 

 

Il significato del cuore nell’antichità 

Nell’antico Egitto sul corpo imbalsamato dei defunti, all’altezza del 

cuore veniva posizionato uno scarabeo, amuleto in pietra turchese, con 

l’incisione del trentesimo capitolo del Libro dei Morti. Lo scarabeo 

simboleggiava l’essere in divenire e aveva il compito di spingere il sole nel 

suo corso quotidiano per accompagnare il passaggio dalla vita alla morte 

e di nuovo alla vita. Perché proprio sul cuore? In Egitto il cuore veniva 

lasciato a dimora ed era il solo organo ad avere il privilegio di continuare 

a vivere con il corpo e con l’anima del defunto.  

Il cuore, jb o khatj, era considerato la sede della memoria e della 

coscienza. Comprendeva i moti dell’anima e svolgeva la funzione di 

traslare il defunto da una vita materiale ad un’altra vita in una 

dimensione sconosciuta. Si pensi alla cerimonia della pesatura del cuore 

che secondo quanto descritto nel Libro dei Morti avveniva alla presenza 

di un vero e proprio tribunale in grado di giudicare e decidere sul destino 

del defunto in base al peso del suo cuore. Se il cuore fosse stato più 

leggero di una piuma allora avrebbe potuto proseguire un’esistenza 

ultraterrena nel campo dei giunchi, viceversa sarebbe stato condannato 



27 
 

all’annullamento eterno dello spirito. Il responso favorevole dichiarava la 

persona giustificata, giusta di voce e pura d’animo. Era “giusto” chi aveva 

imparato le formule del Libro dei Morti, chi, in vita, aveva avuto rispetto 

per gli anziani e che aveva prestato aiuto alle persone bisognose.  

 

 

 

Anche Aristotele (IV se. a.C.) e gli aristotelici sostenevano che il 

cuore era il luogo del calore e dei sentimenti ed il cervello era il "radiatore" 

deputato al raffreddamento del sangue. Il filosofo si dedicò alla metafisica 

e allo studio della realtà nei suoi aspetti più osservabili. Ogni oggetto della 

realtà, uomo compreso, era definito sostanza che a sua volta era 

costituita da due entità indissolubili, la materia e la forma. Le forme sono 

viventi o non viventi a seconda della capacità di sviluppare una vitalità, 

ossia possedere un’anima in grado di animarle. Le funzioni e le attività 

dell’anima, secondo Aristotele sono svolte dal cuore, centro e origine della 

vita. 

Anche Galeno medico e filosofo vissuto tra il 130 e il -201 a. C., pur 

respingendo il cardiocentrismo aristotelico basando il suo pensiero 

filosofico su un approccio più “scientifico”, sosteneva che il cuore era la 

fonte del calore e della passione umana e che fosse l’unico organo 

correlabile all’anima. Il cuore veniva considerato sempre più, nel corso 



28 
 

dei secoli, la sede delle emozioni anche perché era possibile sperimentare 

come rabbia, dolore o gioia potessero avere ripercussioni sul battito 

cardiaco. Per secoli, inoltre, popolazioni differenti per cultura e credenze 

religiose, hanno condiviso il pensiero che il cuore fosse da considerarsi 

dimora del coraggio, della generosità, dell’amore. 

Con l'avvento della medicina il cuore comincerà ad essere studiato 

più razionalmente e con l’arrivo dell’illuminismo e del metodo scientifico 

e di pensatori come Cartesio, sarà considerato una pompa e un motore a 

combustione in una visione probabilmente sempre più riduzionista. Con 

la nascita della neurologia, della psicologia e della psichiatria le emozioni 

saranno trasferite dal cuore al cervello e alla mente. Oggi, la PNEI, la 

disciplina che studia tutte le relazioni tra psiche e soma, riunisce il tutto 

e riposiziona i sentimenti di amore, di calore e di cura nell’originaria 

dimora. Viene proprio difficile pensare al cuore come una semplice pompa 

del sangue. 

 

 

Origine e principi della Medicina Tradizionale Cinese 

Ogni cultura ha dato origine a una propria medicina ed ogni 

medicina certamente si è occupata di curare, tra le altre cose, gli squilibri 

del cuore.  

In questo breve excursus toccheremo i principi cardine della 

medicina tradizionale cinese, una delle più antiche tra tutte le medicine 

della storia dell’uomo per analizzare come anche questa descriva il cuore 

come la sede delle emozioni e la via per la consapevolezza e la spiritualità.  

Vedremo come la medicina cinese sia antesignana della PNEI in 

quanto proprio dalle sue origini trae quella saggezza che contempla il 

corpo umano come una globalità di parti che funzionano comunicando 

tra loro e il tutto non è scisso dall’ambiente circostante che ne influenza 

lo stato di benessere e salute. Come nella PNEI, anche nella medicina 

cinese è molto forte il senso di integrazione tra corpo e mente. Per la MTC 



29 
 

l’uomo rappresenta una sorta di città in cui le diverse parti del paesaggio 

contribuiscono all’unità dell’essere. Come ogni città possiede un 

amministratore responsabile del controllo su tutto così il nostro corpo ha 

il proprio governatore. Il ruolo di sovrano imperatore è svolto dal cuore 

ed è il punto di riferimento per i suoi “sudditi” e per tutti gli organi e 

visceri che assumono incarichi di burocrati e funzionari eseguendo le 

proprie funzioni in modo coordinato. 

 

 

La medicina cinese è una medicina millenaria che si integra a 

quella moderna – occidentale.  Che invece ha origini più moderne e nasce 

dalla cultura illuminista. La tendenza della scienza, dall’illuminismo in 

poi, è stata quella di analizzare i fenomeni scomponendoli fino ben al di 

sotto della soglia del visibile e del mondo microscopico, il corpo umano è 

stato diviso in sistemi e ognuno di questi è stato suddiviso ancora e 

ancora. Si è venuta a creare una medicina deduttiva, molto accurata e 

specializzata a scapito però di una visione d’insieme in cui le varie parti 

hanno smesso di dialogare tra loro. È noto che uno squilibrio fisico 

riscontrabile in un organo può avere la sua origine altrove nel corpo, nella 

mente, nelle emozioni.   

Nella medicina cinese l’approccio verso il paziente è di tipo 

analogico: ogni sintomo viene spiegato nell’ambito di una visione olistica 

e globale, tenendo conto anche delle relazioni tra ambiente interno ed 

esterno e del flusso energetico che muove i sistemi. La malattia può 

essere uno squilibrio dovuto a influenze esercitate dal clima e correlate 

con lo stato psichico e mentale della persona. La terapia non si pone come 

unico traguardo l’eliminazione del sintomo ma la correzione dello 

squilibrio Yin Yang in atto rafforzando i naturali sistemi di difesa con 

conseguente guarigione. 

Guardare ai disordini psichici come fenomeni in grado di 

influenzare la funzionalità dell’organismo, così come riconoscere in un 

cattivo funzionamento dell’organismo l’origine dei disordini psichici, è 



30 
 

una visione veramente nuova che si sta affacciando in occidente solo negli 

ultimi anni grazie agli studi di psico-neuro-endocrino-immunologia. 

La medicina tradizionale cinese getta le sue basi nella scuola 

filosofica del Taoismo che si contrapponeva a quella del confucianesimo, 

entrambe risalenti al VI secolo a.C. 

Il Taoismo, fondato da Lao-Tzu, a differenza del Confucianesimo 

basato sull’organizzazione pratica e materiale, sulla morale e sulla 

conoscenza, si interessava dell’osservazione della natura e della ricerca 

della “Via” o “Tao”. Il ragionamento logico, le regole sociali e morali, 

capisaldi del pensiero di Confucio erano considerate da Lao-Tzu come 

facenti parte di un mondo artefatto che allontanava dell’essenza e dalla 

verità. Il confucianesimo era razionale, maschile, attivo e dominatore; il 

taoismo, viceversa, dava importanza a tutto ciò che era intuitivo, 

femminile, mistico e arrendevole. Dice Lao-tzu: “Somma cosa è non sapere 

di sapere.”  

Il pensiero taoista si basava sulla lettura e interpretazione del 

simbolo tao, T’ai-chi T’u. In esso sono rappresentati il movimento e i 

mutamenti ciclici e ripetitivi della natura come interazione continua e 

dinamica di due polarità o forze opposte, lo yin e lo yang, che per 

semplificare riassumo con energia attiva e calda del giorno e l’energia più 

tranquilla e scura della notte.  



31 
 

 

 

Nel Tao sono dunque descritte delle polarità opposte e la loro 

interazione dinamica. Le due polarità sono lo Yin e lo Yang. Yang è il 

potere creativo, maschile, forte, era associato al Cielo, mentre yin, 

l’elemento femminile e materno, buio, recettivo, era rappresentato dalla 

Terra. Il Cielo sta sopra ed è pieno di movimento, la Terra sta sotto ed è 

immobile, e così yang divenne il simbolo del movimento e, all’opposto, yin 

quello della quiete. Nel campo del pensiero yin è la mente femminile, 

intuitiva e complessa, Yang rappresenta l’intelletto maschile, lucido e 

razionale.  

Seguendo l’ordine naturale, i ritmi e i cicli della natura, con un 

atteggiamento di apertura basato più sull’intuizione che non sulla 

conoscenza razionale, troppo legata alle regole rigide delle convenzioni, 

era l’unica strada per condurre una vita perfettamente equilibrata in 

armonia col Tao. 

Il Tao rappresenta tutti i processi cosmici e ne descrive la ciclicità 

del loro andamento. Tutto il mondo è visto come flusso e mutamento 

ininterrotti che si ripetono periodicamente. Ogni processo ha un inizio, 

un culmine e una discesa e si integra esattamente con il suo opposto. I 



32 
 

due colori nel diagramma rappresentano l’idea che quando una delle due 

forze arriva al suo massimo, essa contiene già in sé il seme della forza 

contraria che sta emergendo. Ad esempio, nel culmine della luce 

simultaneamente si assiste all’inizio della fase oscura che, a sua volta, 

raggiungerà il suo massimo nello stesso momento in cui la luce farà 

nuovamente capolino. Inoltre, ogni elemento contiene al suo interno ed 

integra perfettamente il suo opposto. Ogni fenomeno naturale così come 

ogni situazione umana presentano configurazioni cicliche di andata e 

ritorno, di espansione e contrazione. La medicina cinese ci insegna che 

ogni volta che una situazione si sviluppa fino alle sue estreme 

conseguenze, essa invertirà il proprio corso trasformandosi nel suo 

opposto.  

Per vivere e agire in armonia con la natura, occorre riconoscere 

questi schemi costanti e conformarsi a questi.  

La morale di Confucio tendeva ad allontanare l’oscuro per dirigersi 

costantemente verso il bene ma nella realtà delle cose, non è possibile 

negare la presenza del male, così come coesistono Yin e Yang, luce e 

ombra. Il saggio taoista non lotta per il buono ma cerca piuttosto di 

mantenere un equilibrio dinamico tra buono e cattivo. Chuang-tzu, 

filosofo e mistico cinese vissuto nel IV secolo a. C. e considerato tra i 

fondatori del taoismo, scriveva “Seguire e onorare il bene ed evitare il male 

significa non capire i princìpi del Cielo e della Terra e le qualità naturali 

delle creature. Sarebbe come seguire e onorare il Cielo e non tener conto 

della Terra, seguire e onorare lo yin e non tener conto dello yang: è chiaro 

che non si può fare.” 

 

 

 

 

 

 



33 
 

La medicina cinese fonda i suoi principi su alcune teorie, tra le 

quali la teoria dei 5 elementi e la teoria dei meridiani (sistema Jing-Luo) 

 

I cinque elementi sono Legno, Fuoco, Terra, Acqua e Metallo. Ad 

ogni elemento è abbinato un organo o un viscere, un senso, un’emozione, 

un colore ecc. Il cuore è abbinato all’elemento fuoco, al colore rosso e 

all’emozione della gioia.  

I meridiani costituiscono una ramificazione di canali energetici 

distribuita su tutta la superficie corporea in cui ogni distretto, organo o 

tessuto è collegato. I meridiani sono collegati ai cinque elementi e agli 

organi, visceri o tessuti relativi.  

L’elemento fuoco è caratterizzato da cinque meridiani: il meridiano 

del cuore, ministro del cuore o pericardio, triplice riscaldatore e intestino 

tenue.  



34 
 

Il cuore è la sede dello spirito “shen” ed è il luogo dove originano le 

emozioni e i sentimenti.  

L’elemento fuoco può esprimere il suo disequilibrio per deficit o 

eccesso di energia. 

Nel caso di carenza è possibile che si manifestino atteggiamenti di 

resa e demotivazione, poco entusiasmo e gioia di vivere, insicurezza e 

incapacità di prendere delle decisioni. Si tratta di un quadro tipico della 

sintomatologia da blocco del cuore. Un eccesso di fuoco può rendere il 

soggetto poco capace di controllo e in preda a un’euforia esagerata. 

 

 

Il IV centro: il chakra del cuore 

ANAHATA, è questo il nome che l’antica tradizione vedica ha dato 

al IV chakra con il significato di non ferito-non colpito e indica un suono 

che non viene colpito e modificato e si propaga all’infinito. Il simbolo è un 

loto a dodici petali che presenta al suo interno un esagramma.  

 

 

 



35 
 

Il colore rappresentativo è il verde o il rosa e l’elemento è l’aria che 

unisce cielo e terra. È il centro legato all’amore incondizionato, alla cura 

verso sé e gli altri, alla compassione e comprensione, alla saggezza e 

all’equilibrio. Ma è anche il centro della consapevolezza di sé ed è la porta 

per la spiritualità.  

Il cuore, nella visione più ampia di luogo energetico, non 

semplicemente organo fisico e materiale è il centro in cui ciascuno di noi 

ha la possibilità di scoprirsi e ritrovarsi nella propria verità. In ogni 

cultura per indicare “io”, istintivamente si porta la mano al centro del 

petto. Potremmo definirlo come lo spazio fisico ed energetico in cui si 

sviluppa la salute globale e da cui ha origine la guarigione. Si trova al 

centro del torace, sotto lo sterno e presiede alla funzionalità di tutti gli 

organi che si trovano in quest’area, cuore, timo, polmoni e anche gli arti 

superiori fino alle mani; il senso a cui è collegato è il tatto. 

Per la posizione che occupa potremmo semplificare dicendo che il 

quarto chakra è il centro dei centri, si trova esattamente a metà strada 

tra gli altri, i tre superiori e i tre inferiori.  

Quando l’energia fluisce libera, il IV chakra è in equilibrio, ci 

permettiamo di esprimerci nell’amore, il cuore è aperto e leggero, lo 

percepiamo come caldo e luminoso. Quando invece questo centro è 

bloccato si manifestano una serie di sintomi fisici, mentali ed emotivi che 

sono facilmente tracciabili anche semplicemente nella nostra postura e 

nell’attitudine alla relazione e alla vita. Si parla di chiusura del cuore.  

 

 

Blocco del IV chakra e chiusura del cuore             

In generale, quando si realizza un’interruzione o uno squilibrio nel 

flusso energetico si manifesta un cosiddetto blocco psicosomatico che si 

rende riconoscibile anche fisicamente analizzando diversi parametri 

neurofisiologici: nervosi, muscolari, circolatori, endocrini ecc. 



36 
 

La chiusura del cuore ha un’origine molto lontana nella nostra 

esistenza e risale addirittura al nostro concepimento, momento in cui 

ereditiamo epigeneticamente tutta la linea femminile della nostra 

famiglia. Inoltre, ne sono causa il periodo di gestazione di nostra madre 

e addirittura la tipologia di parto che ci ha dato alla luce. 

Infatti, anche se nella vita intrauterina si possono già sperimentare 

situazioni sfavorevoli, come ad esempio un’elevata tossicità oppure la 

percezione degli stati ansiosi di nostra madre, il parto è causa della prima 

vera ferita che inevitabilmente ci viene inflitta nella nostra vita. 

Anche se il parto avviene in condizioni normali e tutto si svolge 

regolarmente, si vive comunque il trauma di passare da un ambiente di 

norma accogliente e caldo ad uno completamente diverso e, nei primi 

momenti, certamente ostile. Il primo teorico del trauma di nascita fu il 

filosofo e psicanalista Otto Rank (1884 – 1939) un allievo di Freud che 

non vide di buon occhio questa teoria considerandola probabilmente 

come una minaccia che sminuiva la sua sul complesso di Edipo. Secondo 

Rank ogni essere umano soffre alla nascita il più intenso trauma della 

vita che non sarà mai completamente superato e, in ognuno di noi, 

rimarrà per sempre un desiderio inconscio di ritornare nel grembo 

materno.  

Lo schema di nascita lascia delle tracce fortissime nella struttura 

mentale ed energetica e contribuirà insieme alle altre ferite precedenti e 

successive a condizionare le nostre risposte. Esso, infatti, è in grado di 

influenzare potentemente la personalità del nascituro.  

Per schema di nascita non si intende soltanto il momento del parto 

ma tutto il periodo che inizia con il concepimento, procede con la fase 

intrauterina, con il travaglio e il parto e termina con la fase post-natale 

che comprende l’allattamento e l’accudimento.  

Ognuna di queste fasi viene vissuta dal bambino in modo diverso e 

avrà una notevole influenza sulla sua futura personalità. 

L'esperienza dello schema di nascita, dunque, introduce nel feto 

prima e nel bambino poi, “informazioni” che potranno essere così 



37 
 

vincolanti da costruire una trama all'interno della quale si svilupperanno 

particolari emozioni e atteggiamenti. Si potrebbe semplificare dicendo che 

viene introdotta una programmazione che replicherà un repertorio di 

azioni e reazioni. 

 Questo schema ripetitivo di comportamenti verrà messo in atto in 

modo inconsapevole e automatico negli anni a venire. Gurdjieff definisce 

l'essere umano come un “automa" e suggerisce che per uscire da questi 

meccanismi incontrollati è necessario prenderne coscienza. 

Il passaggio epigenetico di informazioni dalla madre al bambino 

interviene sulla biologia molecolare del DNA in quanto è in grado di 

educarlo ad attivare o disattivare l’espressione genica e alcune delle sue 

funzioni. 

I nostri agiti sono influenzati sin da subito, ad esempio, dal tipo di 

concepimento. Concepimenti avvenuti in seguito a una violenza, non 

voluti, illegittimi o, al contrario, avvenuti in assoluta amorevolezza e 

consapevolezza, avranno imprinting molto diversi tra loro e diversificate 

saranno le ripercussioni future sul nascituro. 

Anche il tipo di parto può fissare una gamma di comportamenti. Ad 

esempio, un parto pilotato potrà generare insofferenza derivante 

dall'essere stati costretti e violati nella propria indipendenza.  Un parto 

podalico può generare una sensazione di mancanza del senso 

dell'orientamento nella vita quindi o può creare tendenze 

all’anticonformismo e a alla ribellione. Un parto molto rapido è tipico delle 

persone che hanno sempre fretta di andare e che spesso sono nervose e 

impazienti, viceversa, un parto lento può generare insicurezza nella 

capacità di prendere decisioni. I bambini nati da un parto asciutto, infine, 

possono manifestare una certa reticenza ad essere toccati e coccolati.   

Per concludere ricordiamo anche il periodo del post nascita che 

contempla, dall’allattamento in poi, le fondamentali cure materne e 

familiari indispensabili per lo sviluppo della vera personalità del 

bambino, libera da ogni influenza.  



38 
 

 Se nei primissimi mesi e anni della nostra vita, non abbiamo 

ricevuto abbastanza amore, attenzioni, sostegno e contenimento, se non 

abbiamo ricevuto sguardi di approvazione, riconoscimento e di 

amorevolezza, se i nostri genitori non ci hanno consentito di esprimere la 

nostra vitalità, abbiamo avuto tutto il tempo per maturare un blocco del 

cuore e di sviluppare una serie di adattamenti fisiologici e ormonali che 

ci hanno strutturato e ci condizioneranno per il futuro. In queste 

condizioni, anziché imparare adattamenti e risposte fluide alle varie 

situazioni della vita, si andranno a consolidare schemi fissi e ripetitivi che 

metteremo in atto costantemente e in modo inconsapevole e che non 

appartengono alla nostra vera natura e da cui sarà difficile liberarsi se 

non si sceglie di fare un lavoro su noi stessi. 

I sintomi caratteristici della chiusura del cuore sono la mancanza 

di gioia di vivere e la difficoltà di provare e comunicare amore ed empatia. 

In questo modo si perde la vitalità del corpo e prende il sopravvento la 

mente che tende a razionalizzare tutto e diventa iperattiva e 

ipercontrollante. Il corpo e le emozioni ne subiscono la supremazia e ne 

vengono sopraffatti. 

 

 

Risposte fisiologiche dell’asse dello stress 

Da un punto di vista fisiologico, il dolore, la tristezza, le ferite 

profonde e remote ma anche la mancanza di emozioni o un’eccessiva 

tensione, agitazione o rigidità spalanca le porte all’asse dello stress che 

coinvolge principalmente l’ipotalamo, l’ipofisi e le ghiandole surrenali con 

la produzione degli ormoni cosiddetti dello stress: cortisolo, adrenalina e 

noradrenalina. Vediamone il funzionamento. 

In una situazione di allarme percepito come pericolo per la 

sopravvivenza, il nostro organismo mette in atto una serie di risposte a 

cascata che, con estrema rapidità, preparano il corpo alla cosiddetta 

“FIGHT or FLIGHT”, cioè all’attacco, in caso prevalga o sia conveniente 



39 
 

adoperare l’aggressività o alla fuga, nel caso prevalga la paura e l’istinto 

di mettersi in una condizione di sicurezza. La risposta si sviluppa 

contemporaneamente sia su un piano chimico ed ormonale che su un 

piano strettamente neurologico. Lo stimolo viene ricevuto dall’amigdala a 

livello del cervello più profondo, il cervello rettiliano legato proprio agli 

istinti di sopravvivenza; da qui l’informazione passa prima all’ipotalamo 

poi all’ipofisi e infine alle ghiandole surrenali. L’ipotalamo produce un 

neurotrasmettitore, CHR, che induce l’ipofisi a produrre ACTH (ormone 

adrenocorticotropo) o corticotropina che a sua volta e stimola le ghiandole 

surrenali alla produzione di cortisolo.  

 

 

 

Nello stesso tempo, la risposta nervosa parte dal locus caeruleus 

che attraverso il midollo spinale, nell’asse simpatico, va a stimolare la 

midollare surrenale alla produzione delle catecolamine o più 

diffusamente conosciute come adrenalina e noradrenalina.  



40 
 

In breve tempo Cortisolo e Catecolamine regolano una serie di 

funzioni che favoriscono quelle risposte che permettono di gestire al 

meglio la contingente situazione di pericolo, scampato il quale le 

concentrazioni di tali sostanze si riducono sensibilmente e la situazione 

può tornare alla normalità. 

La reazione di attacco-fuga richiede un’enorme quantità di energia. 

Questa deve essere recuperata sottraendola ai distretti corporei non 

interessati in quel momento. Il ruolo del cortisolo è quello di far avvenire 

una serie di reazioni che mettono a disposizione il massimo dell’energia 

in una situazione di emergenza.  

 

 

Vediamo in breve gli effetti del cortisolo: 

1. Aumenta la concentrazione di glicemia perché gli 

zuccheri sono il combustibile migliore per ottenerla. 

2. È un antinfiammatorio, regola il sistema immunitario 

spegnendolo in quanto il suo funzionamento sarebbe troppo 

dispendioso. 

3. Inibisce la sintesi dell’ormone della crescita, perché 

occorre far funzionare il catabolismo piuttosto che i meccanismi di 

anabolismo. 

4. Inibisce gli ormoni sessuali, riduce anche la fertilità 

che sarebbe troppo dispendiosa e troppo rischiosa per una 

situazione di minaccia. 

5. Stimola la coagulazione, che potrebbe tornare molto 

utile in caso di ferite, altamente probabili sia nella reazione di 

attacco che di fuga 

6. Aumenta la concentrazione di sodio per aumentare la 

pressione sanguigna. 

Le catecolamine agiscono in sinergia con il cortisolo aumentando 

la frequenza cardiaca, la pressione arteriosa, la glicemia, il flusso ematico 

muscolare ed encefalico e riducendo la peristalsi gastrica e intestinale. 



41 
 

Insomma, tutto il corpo è allarmato e le energie sono convogliate in questo 

sistema efficiente e vigoroso, costruito alla perfezione per la tutela della 

vita.  

Lo stress, dunque, ci mette al riparo dai pericoli e può essere 

persino funzionale, mi riferisco ai processi di apprendimento e di 

memorizzazione che hanno proprio bisogno delle molecole sopra citate. 

Lo studio, la comprensione, l’acquisizione di conoscenze e l’attività 

mnemonica richiedono uno sforzo e una fatica prodotti proprio dalle 

risposte fisiologiche allo stress. È risaputo che la scuola sia stressante! 

Nessuno dei miei ragazzi potrebbe darmi torto! 

Ironia a parte, si parla di eustress, stress buono, per differenziarlo 

dal distress, quello disfunzionale. Il primo ha una connotazione positiva, 

vedi i già citati processi di apprendimento, dal secondo invece occorre 

difendersi per evitare di arrivare all’esaurimento con le relative 

conseguenze a lungo termine.  

Quest’ultimo produce una reazione anomala allo stress, il 

FREEZING or FAINT (il blocco o lo svenimento), si parla di inibizione 

dell’azione, una sorta di congelamento in cui non si agisce. Si verifica 

quando il meccanismo ipotalamo-ipofisi-surrene non si spegne “mai” e 

quando i livelli di cortisolo rimangono sempre elevati. Se il sistema dello 

stress è in equilibrio, il cortisolo viene riassorbito a livello dell’ipotalamo 

inibendo la produzione di CRH e la conseguente diminuzione dell’ACTH. 

Senza l’ACTH il cortisolo si riduce velocemente. In condizioni di stress 

prolungato non avviene questa serie di reazioni di feedback negativo e il 

livello di cortisolo rimane elevato producendo gli effetti fisici ed emotivi 

tipici dello stress cronico.  Una risposta di questo tipo si ha quando i 

cosiddetti “stressor”, fattori di stress, o qualunque stimolo percepito come 

tale, sia continuo, quotidiano e persistente. 

Una normale situazione di pericolo dovrebbe presentarsi 

improvvisamente e rientrare con la stessa rapidità. Tuttavia, le nostre vite 

e i nostri vissuti difficilmente ci mettono in situazioni di reali pericoli per 

la sopravvivenza e soprattutto non ci consentono di attuare al meglio la 



42 
 

risposta attacco-fuga ma piuttosto ci fanno rimanere in situazioni di 

stress cronico in cui inibiamo l’azione. 

Basta pensare ad ogni circostanza a cui siamo esposti ogni giorno 

e che è causa di disagio, altera il nostro umore e inficia negativamente 

sul nostro benessere. Per fare qualche esempio potremo citare il traffico, 

le code chilometriche in un ufficio o esercizio pubblico, l’infausta diagnosi 

di una malattia, problemi economici, condizioni di lavoro ostili, problemi 

con un datore di lavoro senza possibilità di uscita, problemi a scuola con 

gli insegnanti, una delusione o un dolore affettivo, ecc. 

Prolungare gli effetti del cortisolo nel tempo pone di fronte a una 

serie di rischi e di patologie croniche come il diabete, ipertensione, le 

malattie autoimmuni, problemi legati alla sessualità e all’infertilità, ecc. 

Inoltre, anche il cervello in un certo senso si intossica e si riducono 

notevolmente le concentrazioni degli ormoni del piacere e del benessere, 

come la serotonina. La produzione di dopamina e ossitocina che, come 

vedremo, sviluppano la gioia, il gioco e l’amorevolezza viene seriamente 

compromessa. A livello emotivo e prima ancora a livello del cervello 

limbico si produce una risposta che genera tristezza, dolore e solitudine 

e si riducono i fattori trofici del cervello con conseguente predisposizione 

alla depressione. La tensione muscolare che ne deriva, inoltre, tende a 

chiudere anche i muscoli del torace e a ingabbiare il cuore con 

conseguente chiusura. 

 

 

Sistema ormonale del cuore e del IV centro 

Dal punto di vista fisiologico il benessere globale, cioè l’equilibrio 

che si esprime nella salute psicofisica, emotiva e relazionale, è regolato e 

mantenuto da particolari molecole che funzionano da neuromediatori. 

Queste molecole e le loro concentrazioni sono in grado di orientare un 

atteggiamento piuttosto che un altro che, se diventa prevalente e ripetuto, 

può caratterizzare una distinta personalità. Inoltre, l’alterazione degli 



43 
 

equilibri fisiologici controllati da queste sostanze sono alla base dei 

principali disturbi psicosomatici. Secondo il neuroscienziato Panksepp 

(Estonia, 1943-2017) esistono specifiche aree del cervello comuni a tutti 

i mammiferi, uomo compreso, da cui è possibile individuare sette 

principali circuiti, i “sette sistemi emotivi”, che sono alla base del sé, 

ciascuno dei quali rappresenta una funzione psicosomatica “che si 

manifesta attraverso specifici comportamenti fisici, emotivi e cognitivi 

essenziali per la sopravvivenza e per la vita di relazione” (Montecucco).  

I sette sistemi sono ricerca, collera, paura, desiderio sessuale, cura 

sofferenza e gioco. I primi quattro sono presenti anche nei cervelli più 

primitivi come quello dei rettili, gli ultimi tre si trovano e si sviluppano 

nel cervello dei mammiferi. 

La varietà di caratteri e temperamenti umani che chiamiamo 

personalità è basata sull’effetto di un limitato numero di ormoni e 

neurotrasmettitori comuni a tutte le specie viventi.  

Le molecole che fanno capo all’area del cuore e al sistema della cura 

e del gioco sono in particolare due: la dopamina e l’ossitocina.  

La prima è considerata l’ormone della passione e del piacere, è 

l’ormone che controlla il sistema emotivo legato al cuore prevalentemente 

per quel che riguarda la ricerca del piacere. Agisce sul sistema simpatico 

(Yang, per la medicina tradizionale cinese) accelerando i battiti cardiaci, 

controllando la coordinazione motoria e aumentando la pressione 

sanguigna. 

Questa molecola genera un’energia che promuove la ricerca del 

piacere e dell’appagamento. È un sistema antico presente anche nei 

rettili, ma negli esseri umani ha un forte collegamento con le parti 

superiori del cervello e fornisce vitalità ai processi cognitivi sviluppando 

competenze intellettuali di ricerca e di curiosità per la conoscenza, in ogni 

ambito, scientifico, artistico, filosofico, psicologico e spirituale. 

La dopamina riveste un ruolo sostanziale nei processi di 

socializzazione e gioco, inteso sia come gioco fisico attivo che come gioco 

sportivo o cognitivo. Il gioco aiuta a sviluppare competenze sociali e 



44 
 

relazionali, favorisce la cooperazione e insegna a gestire l’insuccesso, gli 

eventuali imprevisti e ad essere autosufficienti e indipendenti. Se la 

dopamina è carente si è passivi e demotivati, quando al contrario è 

elevata si può sviluppare un’euforia esagerata.  

La depressione e la sindrome ADHD sono patologie legate a basse 

concentrazioni di dopamina; psicosi o schizofrenie paranoidi possono 

essere associate a livelli molto alti. Livelli significativi di dopamina 

contribuiscono a dare una bella carica energetica, incitano all’azione, alla 

motivazione e alla ricerca della soddisfazione e del piacere. Viceversa, una 

scarsa concentrazione di dopamina è facilmente collegabile a fenomeni di 

tristezza e depressione. Persone che abitualmente mettono in atto il 

sistema dopaminergico risultano attive, simpatiche, carismatiche e 

sicure di sé. Sono sempre orientate al divertimento, curiose ed entusiaste. 

Se il sistema della dopamina è in eccesso può generare personalità 

egocentriche, narcisiste e accentratrici, spesso presuntuose, seduttive e 

manipolatrici.  

L’ossitocina, diversamente, agisce sull’area del cuore a livello del 

sistema parasimpatico (Yin).  

 

 

 



45 
 

È considerato l’ormone della cura e dell’amorevolezza ed è la 

molecola essenziale per le relazioni affettive. Le persone tendenzialmente 

amorevoli, sempre concilianti, protettive verso gli altri e che spesso 

orientano le loro scelte lavorative verso le professioni d’aiuto, hanno 

buoni livelli di ossitocina. La personalità cosiddetta ossitocinica, cioè 

quella che mette in atto prevalentemente questa struttura, è amorevole e 

protettiva ma se il sistema è in sovrabbondanza può diventare 

eccessivamente chiusa e introversa; sempre compiacente, tenderebbe a 

svalutarsi e a sacrificarsi. Una mamma di questo tipo, ad esempio, 

potrebbe diventare iperprotettiva soffocando la vitalità e l’espressività dei 

propri figli. Le madri con bassi livelli di ossitocina sono tendenzialmente 

madri che non si prendono cura dei propri figli e che potrebbero tendere 

all’abbandono o, in casi estremi, ad avere atteggiamenti aggressivi verso 

la prole. 

Oltre a svolgere funzioni legate alla sessualità, alla gestazione e al 

parto, l’ossitocina rallenta l’attività delle surrenali ed assume quindi un 

ruolo fondamentale nella riduzione dello stress; è in grado di controllare 

paura e aggressività e quindi consente lo sviluppo di comportamenti 

affettivi come le cure parentali promuovendo capacità di adattamento e 

di collaborazione all’interno delle relazioni genitore-figlio. Questo ormone 

è chiamato ormone della fiducia in quanto provoca una maggiore 

disponibilità verso gli altri; anche il viso e lo sguardo di chi ha tanta 

ossitocina è accogliente, le mani spesso sono calde e i gesti sono 

amorevoli e rassicuranti. 

In generale, pare che sia fondamentale per il funzionamento dei 

neuroni specchio che sono alla base dell’empatia. Questi neuroni, 

scoperti nel 1992 dal neuroscienziato ucraino Giacomo Rizzolatti, 

permettono di imitare gli atteggiamenti della persona con cui entriamo in 

relazione e ci consentono di immedesimarci e solidarizzare con essa. 

L’ossitocina si trova soltanto nei mammiferi e quindi in quegli 

organismi che hanno evoluto un sistema emotivo complesso.  

 



46 
 

 

 

L’ossitocina agisce in sinergia con l’endorfina, un oppioide 

endogeno, favorendo gioia e benessere. Ossitocina ed endorfine, inoltre, 

inibiscono l’aggressività e promuovono la fiducia e l’incoraggiamento.  

Come già detto, eccessi o carenze di ossitocina producono 

comportamenti da un lato iperprotettivi e dipendenti e dall’altro freddi e 

distaccati. Madri poco o eccessivamente ossitociniche, anaffettive o 

“troppo presenti”, possono indurre nel bambino prima e nell’adulto poi 

disturbi psicosomatici più o meno gravi, quali stati d’ansia, depressioni 

ecc. Viceversa, se un bambino riceve cure adeguate, amorevolezza e 

riconoscimento crescerà con il cuore “aperto”, percependosi nella sua 

integrità e sentendosi un’intera unità psicosomatica con le tre 

componenti, emotiva, mentale e corporea in equilibrio. Avrà una buona 

stima e fiducia di sé e sarà in grado di gestire le relazioni sociali e affettive 

con fluidità e naturalezza.  

 

Conseguenze di un sistema della cura alterato  

Abbiamo visto come un’alterazione o uno squilibrio del IV chakra o 

del livello psicosomatico associato al cuore per usare un linguaggio più 

scientifico-occidentale, genera una serie di disturbi più o meno 

importanti e più o meno invalidanti ma certamente che vanno a inficiare 



47 
 

sul benessere globale e sulla consapevolezza di sé. Vediamo nei dettagli 

cosa accade a livello biologico nel nostro organismo e quali conseguenze 

si verificano.  

I primi tre anni di vita, 1000 giorni circa, sono fondamentali per 

nutrire il cuore e formare la propria personalità. Si apprende dalla madre 

in primis, poi dal padre e dall’intero sistema famiglia, un repertorio di 

comportamenti e adattamenti che saranno attuati, utilizzando uno 

schema ripetitivo, ogni qualvolta si ripresenti una determinata 

situazione. Invece, avere una varietà di strumenti per affrontare volta, 

volta, un qualsiasi imprevisto è basilare per procedere con sicurezza e 

fiducia. Gli strumenti appresi sono di natura biologica e sono ereditati, 

epigeneticamente, in gran parte dalla linea femminile della nostra 

ascendenza genetica.  

Esiste, ad esempio, una vera e propria “trasmissione ereditaria” 

della tristezza. L’assenza di cura e di amorevolezza attiva emozioni di 

tristezza, vergogna disagio, malumore, senso di inadeguatezza, timore, 

umiliazione malinconia, fino all’ansia e alla depressione. (Schore, 2003). 

Se non si è ricevuto dalla propria madre un sistema di cura 

adeguato e funzionale, la sofferenza e il dolore diventano meccanismi che 

si impara a mettere in atto in maniera inopportuna e sproporzionata, con 

conseguente manifestazione esagerata e limitante di angoscia e dolore. 

Per questo motivo, figlie di madri poco affettuose, a loro volta, 

difficilmente saranno equipaggiate per essere amorevoli con i propri figli 

e di figlia in figlia si trasmette un sistema emotivo fragile e disfunzionale. 

(Meaney, 2001; Szyf et al, 2008). È dimostrato infatti che alcune aree del 

cervello si formano solo in seguito a cambiamenti epigenetici (la 

manifestazione più o meno vigorosa dell’espressione genica) maturati 

attraverso l’esperienza. L’evoluzione, infatti, procede in questo modo, si 

apprendono comportamenti e si utilizzano facendoli diventare soluzioni 

per sopravvivere. Se si attiva il sistema fisiologico della tristezza, si 

accende automaticamente la risposta Ipotalamo-Ipofisi-Surrene e l’asse 



48 
 

dello stress, preparando l’organismo a fronteggiare ogni situazione di 

emergenza, in questo caso, l’angoscia da abbandono.  

 

 

Il cuore: la sede del vero sé  

Dal cuore profondo, oltre all’amore universale, come abbiamo detto 

e descritto anche da un punto di vista biologico, nasce la consapevolezza 

di sé. Non è un caso che in ogni cultura per indicare IO si avvicini la mano 

al petto e si indichi la zona del cuore, lo scrigno segreto che custodisce il 

vero sé, la vera essenza di ciascuno di noi, depurata da ogni limite e 

condizionamento e alleggerita dai dolori e dalle ferite del passato. Le 

malattie psicosomatiche hanno molto a che vedere con la chiusura del 

cuore e spesso si risolvono con il riconoscimento dell’io profondo.  

Con la guarigione del cuore si percepisce un senso di apertura ed 

espansione, tutto sembra più ampio e leggero. Aprire il cuore, 

rivitalizzando il corpo e il piacere di sentirlo è la base per accrescere il 

senso si sé. Improvvisamente si avverte una realtà nuova, si supera la 

frammentazione del corpo percependolo come un’integra unità. Il primo 

passo da compiere è quello di ricordarsi di noi. Si riesce a dimenticare 

più facilmente chi siamo che non un’intera rubrica telefonica.  

Vivendo nello stato dell’essere, violenza e odio, sofferenza e dolore, 

morte e oscurità scompaiono per lasciare spazio a verità, consapevolezza 

e beatitudine. Si ha piacere di vivere nel corpo, proprio quel corpo che 

non si riusciva a sentire o che dava disagio.  

Il cuore aperto ci ricorda che siamo vivi e ci riporta nel presente, 

nel prezioso istante in cui viviamo attimo per attimo. Ci apre a percezioni 

nuove e più ampie in cui colori, suoni, odori appaiono più intensi e vivi. 

La percezione si espande, lo sguardo, prima fissato su un oggetto 

puntuale o, magari perso in un “non sguardo” tipico dell’affollamento dei 

pensieri, si apre tutto intorno. Come dice Eckhart Tolle, “si comprende 

che esiste un vasto regno di intelligenza oltre il pensiero e che quest'ultimo 



49 
 

non è solo un aspetto… si comprendono le cose che contano davvero e che 

sorgono al di là della mente, come la bellezza, l'amore, la creatività, la gioia, 

la pace interiore. Inizia il risveglio”. 

Tutto diventa tangibile e protagonista animato della percezione 

sensoriale. Si inizia a sperimentare una profonda empatia e compassione 

per gli altri. In questo stato di percezione allargata si sperimenta 

meraviglia e curiosità e anche l’intuizione si intensifica.   

Fare esperienza di sé può essere una condizione che si può 

raggiungere con una certa semplicità e con un po’ di allenamento, la 

difficoltà sta nel mantenere questo stato nel tempo. Vero è che nel 

percorso di esplorazione del cuore che ha come obiettivo raggiungere il 

nostro centro, è possibile incappare in antichi dolori, spesso sopiti e 

dimenticati proprio per aggirare quella sofferenza così faticosa da esperire 

e da superare. Tuttavia, è un impegno che dobbiamo prendere con noi 

stessi, del resto, siamo nati in seguito a un travaglio doloroso che ci ha 

catapultato in una nuova esistenza. Dunque, con coraggio (avere cuore), 

ognuno di noi deve attraversare il proprio travaglio di dolore 

permettendosi di ri-nascere. E sarà come partorire noi stessi. 

Ma cosa significa trovare il centro? Significa riconoscersi vivi, senza 

giudizi riconoscersi per come siamo, con piena accettazione. Ad esempio, 

ponendo con semplicità l’attenzione sul respiro, sul fatto che siamo vivi e 

che abbiamo un corpo. In questo modo si sperimenta un grande senso di 

dignità e di riconoscimento del nostro valore umano. La mente ballerina 

è addestrata a saltellare da un’immagine all’altra e elabora con maestria 

fantastiche rappresentazioni che ci portano lontano dalla verità. Viviamo 

in un sonno che sopisce la nostra capacità percettiva e ci traghetta verso 

un mondo di illusioni, lontano da noi. Ma quando si è padroni del proprio 

centro, non si ha paura degli altri e dei loro giudizi, il riconoscimento 

sociale non è più una preoccupazione, non si brama l’approvazione a tutti 

i costi, non si è più identificati, non si hanno etichette nemmeno 

autoimposte, tutto avviene nel tempo presente e tutto può scorrere 

fluidamente attimo per attimo.  



50 
 

Origine fisica della coscienza di sé 

Da un punto di vista biologico, da dove viene la coscienza di sé? 

Esiste veramente un luogo fisico dentro di noi in cui ha origine la nostra 

coscienza o è tutto soltanto una costruzione della mente?  

Secondo il biologo Gerald Edelman (USA, 1929-2014) che scrisse 

“siamo coscienti di essere coscienti”, la sede della coscienza e la sua 

origine è il cuore del cervello, il talamo, da dove partono e ritornano tutte 

le principali informazioni attraverso una ricca rete neuronale. La 

neocorteccia, secondo Edelman, rende la nostra coscienza più allargata, 

essa consente “il riconoscimento da parte di un soggetto raziocinante dei 

propri atti e dei propri sentimenti; incorpora un modello dell’identità 

personale, del passato e del futuro, oltre al modello del presente”. Le 

ricerche delle neuroscienze hanno evidenziato che il circuito talamo 

corticale della coscienza di sé ha una frequenza di 40 hertz, si ripete per 

ben 40 volte ogni secondo e diventa una sorta di "loop” in cui la coscienza 

si autodefinisce. In questo perpetuo e instancabile viaggio di andata e 

ritorno degli impulsi elettrici si genera il livello di autoconsapevolezza di 

ciascuna persona.  

È dimostrato inoltre, come la presenza anche di piccole lesioni nella 

zona del talamo possa danneggiare o annullare la coscienza di sé. Il 

talamo integra le informazioni e crea un circuito dal cervello emotivo a 

quello cognitivo e viceversa. Questa attività di collegamento dà origine 

all’integrità del sé psicosomatico percepito come unità corpo-emozioni-

mente.  

È provato scientificamente che se dall’inizio della nostra vita, a 

partire dal concepimento, si ricevono giuste cure e attenzioni, si 

sviluppano numerose connessioni neuronali tra l’ipotalamo, la 

neocorteccia e il cervello rettile (Allan Schore). In caso contrario, queste 

connessioni possono perfino ridursi con conseguenze catastrofiche sul 

senso del sé e con comprovati effetti sullo sviluppo di stress, difficoltà di 

comunicazione sociale e l’insorgere di numerosi disturbi. Nei casi più 



51 
 

gravi, in seguito a seri traumi come l’aver subito violenze o aver vissuto 

un rapporto di genitorialità completamente assente, si creano 

disfunzionalità tali da possono sfociare in disturbi psichiatrici. 

Con l’utilizzo di un elettroencefalogramma è possibile registrare 

l’attività cerebrale. 

  

 

 

Quanto più coerenti e in armonia sono i grafici elaborati dai due 

emisferi tanto maggiore è la salute psicosomatica della persona su cui si 

fa l’osservazione. La coerenza esprime la comunicazione e l’integrazione 

tra i due emisferi e tra le varie aree del cervello. Bassi valori di coerenza 

sono associati, ad esempio, a stati depressivi. Si registrano invece livelli 

altissimi di coerenza in momenti di stato di profondo benessere, 

creatività, meditazione. “Le onde armoniche EEG denotano l’esistenza di 

una profonda armonia tra le varie aree del cervello, in particolare tra i tre 

principali circuiti neuronali della coscienza di Sé, ossia il Sé corporeo, il Sé 

emotivo, e il Sé cognitivo” (Montecucco).  

 

 

 

 



52 
 

SECONDA PARTE 

 

Tecniche di guarigione del cuore 

 

 

 

Abbiamo visto fin qui come ognuno di noi porti con sé un bel lavoro 

da fare, un lavoro interessantissimo che parte dal cuore e che si affronta 

con cuore e coraggio. La maggior parte delle persone non ha una 

percezione psicosomatica di sé e considera normale non percepire il 

proprio corpo e non provare alcun piacere nel sentirlo. Molto spesso non 

abbiamo una corretta alfabetizzazione delle emozioni e finiamo per 

esserne in balìa oppure di non sentirle ed esprimerle più. È come se i 

nostri sensori, del corpo e delle emozioni, fossero disattivati. Siamo in 

comunicazione istantanea con il mondo intero e ci siamo dimenticati la 

connessione con noi stessi. Il corpo ci manda dei segnali che non 

sentiamo più, abbiamo rimosso piccoli dolori o fastidi che se trascurati si 

presenteranno prima o poi in forma decisamente più evidente e 

percepibile. Neghiamo a noi stessi percezioni corporee ma anche emozioni 

e pensieri. Siamo diventati grandi maestri della repressione, della 

rimozione e della negazione. Viviamo la nostra vita in modo frenetico e 



53 
 

automatico e non siamo in grado di assaporare le normali piacevoli 

funzioni come mangiare, dormire, lavorare, giocare, amarsi, ammirare, 

creare ecc. 

Sopraffatti dalla mente, dalla paura della morte, timorosi di non 

essere amati e riconosciuti, terrorizzati di essere abbandonati abbiamo 

sovrastimolato il cervello rettile provocandone la reattività attraverso 

l’attivazione dell’asse dello stress che ha finito per cronicizzarsi e inibire 

le normali funzioni psicoemotive. L’energia che dovrebbe fluire 

liberamente e vitalizzare tutto il corpo ha finito per cristallizzarsi e creare 

blocchi fisici ed emotivi che meritano di essere sciolti per consentire 

finalmente il risveglio di una nuova consapevolezza.  

Con semplici esercizi è possibile accorgersi di quanto sia più o 

meno libero il fluire della nostra energia. Ad esempio, potremmo anzitutto 

chiederci se sentiamo il corpo tutto intero o se riusciamo a percepirlo 

soltanto pezzettino per pezzettino. Questo corpo che sentiamo ci procura 

piacere? E continuando possiamo chiederci, intimamente, se proviamo 

piacere di esistere. La coscienza di sé fa scorrere le energie fluidamente e 

genera gioia e piacere di essere vivi. Se percepisco dolore o angoscia ho il 

segnale evidente che da qualche parte, nel mio corpo, c’è un blocco che 

non fa scorrere la mia energia vitale. Se riesco a ripristinare questo flusso 

mi avvio verso la guarigione ossia verso il mio risveglio.  

La psicosomatica si avvale di tecniche in grado di reintegrare le 

percezioni (energie) somatiche, emozionali, psichiche per ricreare l’unità: 

l’esperienza globale dell’essere. Possiamo imparare a educare e 

riequilibrare l’assetto ormonale e riportare il Sé al centro del sistema.  

Il lavoro di crescita e trasformazione su noi stessi parte dalla 

meditazione, sperimentando il silenzio della mente. Cambiando stato di 

coscienza, avvengono una serie di cambiamenti a livello biochimico che 

creano nuove capacità di sentire, producono nuovi comportamenti, modi 

di essere e di pensare. Si realizza uno stato di coscienza più vivo e intenso, 

una consapevolezza globale non solo di noi ma anche del mondo attorno 

a noi. Coscienza globale significa “presenza”, vivere ogni istante nel “qui 



54 
 

ed ora”. Non sono concetti mentali, ma reali esperienze che dobbiamo 

imparare a vivere direttamente.  

Prima di descrivere le tecniche di meditazione promesse nel titolo 

di questo capitolo, mi preme chiarire che la prima cosa da fare per aprire 

il cuore è quella di sciogliere il corpo per liberare un po’ dell’energia 

congestionata nei muscoli che diventano tesi e contratti. Per 

sperimentare la tensione basta premere in alcuni punti, ad esempio sul 

trapezio, tra il collo e le spalle, per accorgersi che sono doloranti e un 

corpo sano e in equilibrio non ha ragione di manifestarsi attraverso il 

dolore.  

 

 



55 
 

 

Premendo, le zone rosse indicate possono risultare doloranti  

 
È bene sapere che dal punto di vista energetico il cuore ha sette 

porte con cui si collega ad altre parti o all’esterno. La prima porta lo 

collega al VI centro, quello della gola. Questa via può essere aperta ed 

energizzata ad esempio ruotano il collo in ogni direzione, aprendo e 

chiudendo ripetutamente la bocca e massaggiando la zona 

dell’articolazione della mandibola e il trapezio.  

La seconda porta va verso il basso, verso il III centro. Anche in 

questo caso un bel massaggio, con una lieve pressione e movimenti 

rotatori, può aiutare a sciogliere qualche tensione.  

Ci sono poi due porte, all’altezza delle spalle, una verso destra e 

una verso sinistra che collegano il IV centro alle braccia e alle mani. 

Anche in questo caso saranno utili massaggi eseguiti come delle 

spugnature, lungo tutte le braccia fino alla punta di ogni dito della mano. 



56 
 

Per sciogliere le spalle si possono ruotare in entrambi i sensi 

accompagnando ogni movimento con l’inspirazione e l’espirazione.   

Il cuore è collegato all’esterno attraverso due aperture che partono 

dal torace, una anteriore e una posteriore. La prima rappresenta il dare 

la seconda il ricevere. La settima e ultima porta è interna al cuore ed è la 

via diretta che connette con il tutto.   

Ogni esercizio di apertura del torace, come rotazioni, estensioni 

delle braccia verso l’alto e verso l’esterno abbinate a respiri profondi 

consentiranno la creazione di uno spazio più ampio in cui il cuore avrà 

la possibilità di esprimersi al meglio. 

Vediamo alcune tecniche o pratiche che si possono utilizzare per 

favorire l’apertura del cuore profondo e liberarsi di quegli ostacoli 

derivanti dai dolori e dalle memorie del passato per permetterci di vivere 

con più intensità e verità il presente. Si tratta di tecniche, che utilizzano 

come base la mindfulness il cui significato letterale è pienezza della mente 

intesa come pienezza della coscienza e che sono di comprovata efficacia.  

È scientificamente dimostrato che facilitano l’attivazione del 

sistema dell’ossitocina e che portano con sé i benefici che questo produce 

come la riduzione dell’ansia e dello stress, la facilitazione delle relazioni 

affettive e sociali e la promozione di un processo di guarigione e di salute 

e benessere globale. Uno degli effetti immediati di una pratica meditativa 

è tangibile e verificabile registrando la qualità delle onde dell’attività 

cerebrale e quantificando il grado di coerenza tra i due emisferi.  

In una condizione di salute e benessere e di completa centratura, 

l’emisfero destro e sinistro del nostro cervello lavorano in maniera 

sincrona e le onde elettroencefalografiche sono perfettamente coerenti. 

Bassi valori di coerenza, viceversa, sono correlabili, ad esempio, a 

depressione psicofisica. La coerenza esprime il grado di comunicazione e 

integrazione tra i due emisferi e tra le tre parti del cervello trino. Nei 

momenti di intensa creatività, di profondo benessere e durante o in 

seguito a una meditazione si registra un’altissima coerenza. 

 



57 
 

Stato di depressione 
psicofisica 

Stato di elevata coscienza o 
Meditazione 

diminuisce coerenza onde 
cerebrali tra i due emisferi 
 
diminuiscono livelli di 
dopamina e serotonina 
 
diminuisce il senso di sé 
 
diminuisce stabilità emotiva 
 
diminuisce funzionalità 
cognitiva 
 
aumenta il livello di cortisolo 

aumenta coerenza onde 
cerebrali tra i due emisferi 
 
aumentano livelli di 
dopamina e serotonina 
 
aumenta il senso di sé 
 
aumenta stabilità emotiva 
 
aumenta funzionalità 
cognitiva 
 
diminuisce il livello di 
cortisolo 

 

Efficaci tecniche di guarigione del cuore non possono prescindere 

dalle pratiche di meditazione; d’altro canto, i termini meditazione e 

medicina provengono dalla stessa radice latina mederi, curare, prendersi 

cura.  

Per iniziare basta qualche minuto ad occhi chiusi in modo da 

eliminare ogni distrazione e portare l’attenzione su di sé. Dunque, ci si 

può tranquillamente sedere in una posizione comoda, senza adottare una 

particolare postura e in questa posizione, con semplicità, si può portare 

l’attenzione sul proprio respiro così com’è, senza modificarlo ma 

semplicemente osservandolo e ascoltandolo nel suo intero percorso 

percorrendo le due fasi, di inspirazione e di espirazione. È possibile 

accompagnare questo attimo di pace tutto per noi con una musica che ci 

piace e ci rilassa, infatti, sono molti gli stimoli esterni che possono 

favorire lo sviluppo del sistema della cura e dell’amorevolezza, uno di 

questi è la musica.  

Alcune ricerche sembrerebbero dimostrare come la musica 

rilassante stimoli la produzione di ossitocina nel cervello. E se questo 

semplice esercizio diventasse una pratica quotidiana? All’inizio possono 

bastare pochi minuti al mattino e alla sera. Se si è fortunati, se si ha la 



58 
 

possibilità, se il clima o il luogo in cui ci troviamo lo permettono, si può 

sperimentare questo ascolto interiore anche all’aperto, anche il verde 

della vegetazione e la luce del sole stimolano, come la musica, la 

produzione di ossitocina.  

Ci si può aiutare con una voce che guida o si può provare da soli a 

sentire il respiro che con il suo ritmo naturale dona rapidamente un 

senso di benessere e di armonia. In breve, la mente si placa e si sviluppa 

una sensazione di apertura e di appagamento e sentendo il corpo nella 

sua interezza ci si può accorgere che siamo vivi e che esistiamo senza 

fatica. Improvvisamente può accadere che ci scopriamo a sorridere e ad 

essere pervasi da un senso di pace e amore…l’ossitocina è entrata in 

circolo! 

Lo scopo delle tecniche di meditazione è quello di placare la mente 

e di entrare in un silenzio profondo che ci porta in comunicazione con il 

nostro centro e ci permette di stare nell’attimo presente.  

La razionalità con molta probabilità proverà a resistere e i pensieri 

mostreranno la loro difficoltà ad allontanarsi tanto da far risultare 

complesse e frustranti queste pratiche. Tuttavia, l’esercizio, la dedizione 

e l’opposizione non-violenta riusciranno a quietare la mente. In pratica, 

quando arriva un pensiero, prendiamo serenamente coscienza della sua 

presenza e senza giudicarlo né giudicandoci riportiamo l’attenzione 

sull’ascolto del respiro e sulle sensazioni che arrivano dal corpo, con 

pazienza e amorevole accoglienza. La cosa da evitare è quella di sforzarsi 

di allontanarlo.  

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

Sentire il corpo come energia 

Un analogo esercizio ci consente di fare un altro passettino verso il 

risveglio della coscienza. Consiste nel sentire il proprio corpo come 

energia. Anche in questo caso si tratta di una pratica che parte dal 

respiro. Sentire il corpo come energia significa percepirne i piccoli 

movimenti che avvengono durante le fasi di respirazione, sentire il battito 

del cuore, cogliere quella lieve elettricità vitale che alimenta il nostro 

corpo e percepire il calore di cui alcune parti del corpo ne sono la 

sorgente. Inoltre, quando abbiamo fatto un po’ di pratica e la nostra 

sensibilità si è un po’ affinata, possiamo sentire l’energia del nostro come 

una fonte di luminosità, fino a sentire il nostro essere luminoso. Osho, 

ad esempio, insegna a creare la luce a partire dal centro della fronte, 

collegarla con la luce dell’Hara, nella zona dell’ombelico per poi farla 

circolare creando un circuito di luce che pervade tutto il corpo. 

Vediamo nei dettagli come fare l’intero esercizio che può durare 

complessivamente anche un’ora: 

Prima fase. 10 o 15 minuti. In questa fase siamo vigili e utilizziamo 

l’attenzione per attivare il respiro. 

Si inizia da seduti, in una posizione comoda e ad occhi chiusi. Si 

porta attenzione al centro della fronte e si sente la differenza di luminosità 

che si percepisce dai due emisferi. Respirando si cerca di equilibrare 

questa luminosità portando il respiro sulla parte che si percepisce più 

scura. È possibile che non si riesca subito a riequilibrare le due parti, in 

questo caso ci si può aiutare con piccoli movimenti gentili, toccando la 

testa e la parte più tesa e continuando a respirare in quella parte.  

Successivamente si sentono gli occhi dall’interno osservando se 

emanano la stessa luminosità e se hanno la stessa dimensione. In caso 

di squilibrio si prova a bilanciarli come si è fatto precedentemente. La 

testa, dall’interno, ci invia una sensazione di luminosità, sottile e poco 

percettibile. Continuando a respirare sentiamo che la testa segue il 

movimento dell’inspirazione ed espirazione gonfiandosi e sgonfiandosi 



60 
 

leggermente e delicatamente. È una percezione così lieve che potrebbe 

volerci un po’ di tempo per riuscire a sentirla. Restiamo spettatori di ciò 

che accade, senza giudizio. 

Dalla testa passiamo alla zona del cuore e poggiando le mani sul 

centro del petto sentiamo che la luce scende lentamente dalla testa, 

insieme al respiro, fino al cuore. Sentiamo la luce che dal cielo scende 

dalla fontanella nella testa, va al collo e a tutto il torace fino a braccia e 

mani. Poi poggiamo le mani a coppa sotto l’ombelico, e osserviamo 

l’energia luminosa scendere con il respiro fino alla pancia e sentiamo che 

tutto l’addome respira. Respiriamo in questa zona, osserviamo i 

movimenti della pancia che si gonfia e si sgonfia e sentiamo la sensazione 

di luce che scende giù fino ai piedi.  

Seconda fase.  5 o 10 minuti. Sentiamo tutto il corpo che respira 

allargando e stabilizzando la sensazione esperita nella fase precedente. 

Inspiriamo verso l’alto, la testa e oltre la testa ed espiriamo verso la 

pancia e i piedi.  Concediamoci di sorridere, si amplierà la sensazione di 

luminosità e di energia che scorre.  

Se ci accorgiamo che una parte del corpo è dolente o scura, 

possiamo insistere respirando un po’ in questa zona. Stabilizzata questa 

fase, possiamo provare, restando fermi e immobili più possibile, ad 

espandere l’energia che sentiamo anche oltre i confini della nostra pelle 

che non riusciremo più a percepire nettamente, verrà a crearsi un campo 

energetico tutto intorno a noi. È l’espansione della coscienza, il nostro Sé 

oltre il corpo fisico. Il cuore si apre, il Sé si manifesta. Anche in questa 

fase siamo ancora vigili ma la nostra mente è diventata molto più 

silenziosa. 

 Terza fase. 30 o 40 minuti. Il corpo diventa il nostro respiro 

silenzioso, la mente si ferma. Siamo in un altro livello di coscienza, siamo 

in uno stato di meditazione vera e propria. Restando in questa fase il più 

a lungo possibile, lentamente, con estrema calma e gentilezza si ritorna 

al presente, attivandoci con piccoli movimenti, stiracchiandosi un po’, 



61 
 

godendosi ancora qualche attimo ad occhi chiusi e infine aprendoli 

mantenendo uno stato di consapevolezza e uno sguardo aperto.  

La durata dell’intero esercizio è soggettiva e, con la pratica, 

soprattutto le prime fasi che sono preparatorie per la meditazione in 

senso stretto, richiederanno tempi sempre più brevi. 

 

 

Esercizi di lunga vita: Daoyin e Qi Gong  

 

 

 

Si tratta anche in questo caso di semplici esercizi da eseguire 

possibilmente all’aperto, al mattino o al pomeriggio. Se non si ha la 

possibilità di uscire si possono fare in un luogo chiuso magari davanti a 

una finestra, sfruttando la luce naturale dell’esterno, ancora meglio se 

riesce a filtrare un po’ di sole.  

Il termine Daoyin che talvolta è indicato come sinonimo di Qi Gong, 

significa “guidare o condurre” e si riferisce a una serie di pratiche 

probabilmente derivanti da antiche danze sciamaniche che imitavano il 

movimento degli animali. Si tratta di una vera e propria meditazione in 

movimento in cui ogni gesto o posizione assunta è guidata dal respiro 



62 
 

consapevole. Sono pratiche dette di “lunga vita” e sono utilizzate per la 

cura della salute e il benessere fisico e mentale.  

Attraverso lenti movimenti si promuove la regolazione del flusso del 

Qi, l’energia vitale, che, attraverso il respiro, viene spinta verso il basso, 

nell’addome, per essere poi riportata verso l’alto, alla fontanella, in una 

serie di ripetizioni circolari.  

Il flusso viene così armonizzate in modo da favorire il ripristino degli 

equilibri interni tra le due polarità, Yin e Yang.  

Il più antico riferimento al Daoyin come pratica terapeutica si trova 

in un’iscrizione su dodici pezzi di giada del V-VI secolo a.C., che 

contengono consigli su come prendere il respiro e permettergli di 

discendere nel corpo, presumibilmente nel basso addome. “Quando (il Qi) 

va giù, diventa calmo. Quando diventa calmo si solidifica, quando diventa 

solido germoglia. Dopo che è germogliato, cresce. Appena cresce, sarà 

spinto di nuovo indietro (nella zona alta). Quando sarà stato spinto 

indietro, raggiungerà la corona della testa. Al di sopra, premerà contro la 

corona della testa. Al di sotto premerà verso il basso. Chiunque segue 

questo vivrà, chiunque agisce contrariamente morirà.” 

Nel IV sec. il filosofo taoista Zhuangzi nel suo libro “Nan hua zhen 

jing” descrive esercizi che riproducono le movenze di alcuni animali 

“sbuffare e spalancare la bocca, espirare e inspirare, buttar fuori l’aria 

consunta e immetterne di nuova, scrollarsi come un orso e stirarsi come un 

uccello, questa è l’arte per prolungare la vita”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

Meditazione di Tong- Len o di Atisha 

Tong-Len significa dare e ricevere, prendere il dolore e rilasciare 

apertura e guarigione. È una tecnica di meditazione che nasce da un’idea 

un monaco buddista bengalese vissuto nel X secolo, Atisha. Egli fu un 

grande maestro spirituale che creò una profonda tradizione di 

amorevolezza e compassione per tutti gli esseri viventi.  La tecnica su 

basa sul “respiro del cuore” e permette di liberarsi dai dolori e dalle 

memorie del passato che creano blocchi sul cuore. Atisha intuì che il 

cuore agisce alchemicamente, come la pietra filosofale, trasformando 

l’energia scura del dolore e della sofferenza, il piombo, in energia 

luminosa e amorevole, l’oro.  

“Il dolore è un fatto naturale e come tale deve essere compreso, deve 

essere accettato. Poiché è normale avere paura del dolore siamo portati ad 

evitarlo; questo è il motivo per cui molte persone hanno “evitato il cuore” e 

vivono sospese, vivono nella testa. Ma il cuore arreca sofferenza solo 

perché è in grado di dare piacere: è la via che permette al piacere di fiorire. 

L’agonia è la soglia da cui entra l’estasi e se ne sei consapevole, accetti il 

dolore come una benedizione, e in quel caso, la prerogativa del dolore 

stesso inizia immediatamente a cambiare. Non ne sei più in conflitto, non 

ne sei più in antagonismo per cui non è più un dolore, ma un amico, un 

fuoco che ti ripulirà. È una trasformazione, un processo, in cui ciò che è 

vecchio se ne andrà e farà posto al nuovo; in esso la mente scomparirà e il 

cuore funzionerà nella sua totalità. E a quel punto la vita è una 

benedizione” Osho – Il libro della Saggezza. 

La meditazione inizia col percepire la presenza di un buco nel cuore 

in cui ad ogni inspirazione far entrare l’energia cupa del dolore e da cui 

far uscire, alla successiva espirazione, l’energia trasformata in luce e 

amore per diffonderla e riportarla dove l’abbiamo presa. Di solito si inizia 

con i dolori fisici ed emotivi nella zona del cuore, polmoni, torace e poi si 

passa alle varie parti del corpo, ovunque si senta una pesantezza o un 

nodo da sciogliere. Praticando questa meditazione quotidianamente per 



64 
 

circa 15-20 minuti e per qualche settimana sarà possibile sentire un 

miglioramento del tono dell’umore e nelle relazioni con gli altri. Si tratta 

di una pratica che al massimo delle sue potenzialità permette anche di 

rinnovare non solo noi ma anche gli spazi in cui viviamo o lavoriamo e le 

persone che con cui entriamo in relazione (intese come immagine che 

portiamo dentro di noi e ciò che proiettiamo su di loro). Quando si è 

raggiunto un po’ di dimestichezza sarà divertente sperimentare la tecnica, 

nel quotidiano, ogni qualvolta le persone e gli eventi innescheranno il 

processo di dolore. 

 

 

Tre meditazioni del cuore: ascoltando il cuore, ascoltando 
con il cuore, sguardo globale 
 

1) ascoltando il cuore 
Per fare questo esercizio, molto simile ad uno descritto 

precedentemente, troviamo un posto tranquillo in cui poter mettere della 

musica, quella che ci piace in quel momento, per ballare e consentire al 

nostro corpo di muoversi liberamente sciogliendo, nel piacere della danza, 

le tensioni accumulate nei muscoli e energizzandolo.  

Dopo qualche minuto, ci possiamo sedere comodamente o sdraiare 

e chiudendo gli occhi possiamo iniziare a sentire dove il nostro i punti di 

contatto con le superfici di appoggio della schiena, delle gambe, 

ecc.  Respirando profondamente in modo rilassato portiamo l'attenzione 

al torace e sentiamo come questo si allarga e si restringe, si alza e si 

abbassa.   

Per favorire l’ascolto del cuore si possono poggiare una o entrambe 

le mani sul petto senza fare e senza cambiare niente, solo prestando 

attenzione all'aria che entra e che esce. Potranno arrivare sensazioni 

piacevoli o fastidiose, magari è possibile contattare un’emozione come la 

tristezza che alloggia proprio in questa zona.  

La pratica di ascolto del cuore è un buon inizio per la guarigione, 

essa consente di ridurre il conflitto interiore perché attraverso 



65 
 

l’accettazione e l’accoglimento di ciascun pensiero, emozione o 

accadimento viene dato loro semplicemente il permesso di esistere, senza 

giudizio.   

Per le prime volte, c’è la tendenza a cercare una particolare 

sensazione straordinaria ma questo atteggiamento può provocare 

tensioni e quando si è tesi non accade altro che la tensione. Il cuore è la 

porta verso l’interno e verso la nostra vera essenza. Proseguendo 

l’esercizio si può avvertire la sensazione di scendere sempre più in 

profondità e di sentire gli spazi sempre più intimi dentro noi stessi.  

 

2) Ascoltando con il cuore 

Anche in questo caso si può utilizzare una musica rilassante e 

sedendo in una posizione comoda si chiudono gli occhi, si cominciano a 

sentire i punti di appoggio e si aggiusta la posizione in modo da renderla 

più confortevole possibile.  

Questo esercizio si esegue ascoltando il respiro ma escludendo la 

testa, l’attenzione è tutta sul cuore ed è con il cuore che si procede 

nell’ascolto del corpo e della musica a cui permettiamo di entrare proprio 

al centro del nostro petto, con leggerezza, senza sforzo.  

Trascorsi alcuni minuti si continua ad ascoltare con il cuore 

qualsiasi suono che proviene dall'ambiente circostante come il rumore di 

un elettrodomestico, di un’auto che passa, di una persona che parla ecc… 

 

3) sguardo globale  

Seduti in una posizione comoda, si chiudono gli occhi e attraverso 

il respiro si contatta la propria centratura e presenza.  Si riaprono gli 

occhi e ponendovi una mano davanti si inizia a guardarla in ogni sua 

parte, si osservano con attenzione tutte le dita, tutte le linee del dorso e 

del palmo ed eventuali anelli e bracciali. Si scruta ogni dettaglio.  

Se arriva un pensiero si osserva anche quello e poi si chiudono gli 

occhi. Si respira lentamente e muovendosi con calma si riaprirono gli 

occhi e si guarda di nuovo la stessa mano stavolta non in ogni particolare 



66 
 

ma nel suo complesso, come un tutto, lasciando che lo sguardo si apra e 

gli occhi diventino più morbidi e rilassati. Lo sguardo non si focalizza.  

Dopo aver ripetuto l’esercizio per un paio di volte, si può osservare 

cosa cambia tra il primo modo di guardare, in maniera più concentrata e 

puntuale, rispetto al secondo più aperto e globale. Probabilmente si 

scopre che durante la prima osservazione si è un pochino più tesi e 

concentrati con la mente più attiva, più critica e giudicante. Nella 

seconda fase, invece, il respiro tende a diventare più profondo gli occhi 

sono rilassati e la tensione generale diminuisce.  

Da osservatore critico si comincia ad accettare ciò che si vede, così 

com’è e si avverte una sensazione di armonia e comunione anziché di 

separazione. Nel primo caso l'energia esce dagli occhi e si dirige verso 

l'oggetto, nel secondo caso l'energia smette di fuoriuscire e ritorna 

all'interno creando e stimolando una consapevolezza e un’apertura nello 

spazio del cuore.  

Questo semplice esercizio ha la funzione di riportare l'energia nel 

cuore rafforzandolo e ampliando il suo spazio. Dopo aver fatto un po' di 

pratica con la mano si può fare la stessa cosa utilizzando anche altri 

oggetti e si può provare persino con i pensieri o con una situazione che 

crea dolore o disagio. Nel tempo, si impara ad allargare lo sguardo e a 

vivere con distacco l’intero panorama delle situazioni della vita.  

 

 

Altri tipi di meditazioni, non descritte in questo lavoro, prevedono 

l’utilizzo di visualizzazioni oppure di mantra. Ad esempio, YAM è un 

mantra associato al chakra del cuore e recitato con costanza e associato 

ad un asana particolare risveglia amore, compassione, accettazione ed 

empatia.  

Ugualmente, per aiutare la guarigione del cuore è possibile 

integrare le pratiche di meditazione con l’impiego della floriterapia 

facendosi consigliare da un terapista esperto in grado di indicare i fiori 



67 
 

più adatti a favorire il processo di guarigione e accompagnare il cammino 

di crescita personale verso l’evoluzione di una nuova consapevolezza. 

 

 

 

Nelle tabelle riportate di seguito alcuni fiori californiani e i 

corrispondenti fiori di Bach che agiscono sul cuore in maniera diversa a 

seconda della ferita che si vuole lenire.  

NOME del 
FIORE 

CALIFORNIANO 

SIGNIFICATO E 
FERITA DEL CUORE 

FRASE POSITIVA - 
GUARIGIONE 

Baby Blue Eyes 
Per chi ha poca fiducia 
in sé.  
Padri assenti 

Supero il dolore del 
rapporto paterno 

Bleeding Heart 
Per le ferite affettive, 
per chi si sente 
abbandonato 

Guarisco 
dall'abbandono 

Borage  
Problemi affettivi che 
creano oppressione 
nella zona del cuore 

Libero il cuore  

California Wild 
Rose 

Apatia e rassegnazione Recupero l'energia 

Evening 
Primerose 

Carenza di affetto 
materno, mal 
nutrimento. 
Fecondazione assistita 

Supero il senso 
abbandono di mia 
madre 



68 
 

Golden Ear 
Drops 

Per traumi infantili 
Accedo ai ricordi 
dolorosi e li integro  

Hibiscus 

Per donne che hanno 
subito abusi e uomini 
con visione distorta 
delle donne 

Dono calore al corpo e 
all'anima 

Iris  
Per chi è stato represso 
nella sua creatività 

Ricontatto le mie 
ispirazioni e passioni 

Mallow  
Paura degli altri, per 
traumi o insicurezza 

Mi apro agli altri 

Mariposa Lily 

Per chi ha avuto 
problemi con la madre 
assente e/o non vuole 
avere figli 

Ripristino rapporto 
con nutrimento 

Pink 
Monkeyflower 

Per chi teme il giudizio, 
per chi è molto fragile, 
sensibile e vulnerabile 

Rimango aperto e 
fiducioso 

Sage 
Per chi tende a ripetere 
schemi ed errori 

Supero la ripetizione e 
gli errori 

Scotch Broom  
Pessimismo e 
depressione 

Ritrovo forza, fiducia e 
prospettiva 

Star Thistle 

Per chi è stato 
malnutrito, fiore 
dell'abbondanza. Per gli 
avidi 

Mi sento appagato 

Yerba Santa 
Traumi antichi 
dell'infanzia, tristezza, 
oppressione 

Mi libero 
dall'oppressione 

 

 

NOME del 
FIORE 

CALIFORNIANO 
 FIORI DI BACH CORRISPONDENTI 

Baby Blue Eyes vine - oak - larch 

Bleeding Heart chicory - cherru plum - honey suckle 

Borage 
(Borragine) 

gorse - walnut - rock rose - 

California Wild 
Rose 

wild rose 

Evening 
Primerose 

heather - chicory - centaury - water violet - star 
of b. 

Golden Ear 
Drops 

star of b. - agrimony - oak - chicory 

Hibiscus crab apple - vine - holly - willow - agrimony 



69 
 

Iris (giaggiolo) chicory - agrimony - elm - mimulus 

Mallow (malva) mimulus - aspen - water violet - rock water 

Mariposa Lily 
holly - heather - chicory - water v. - willow - 

wild oat 
Pink 
Monkeyflower 

mimulus - larch - centaury - cerato - pine 

Sage chestnut bud - rock water - clematis 

Scotch Broom 
(ginestra) 

mustard - gorse - wild rose - gentian 

Star Thistle 
chicory - cherry plum - willow - wild oat - crab 

apple 

Yerba Santa star of b. - cherry plum - mustard - gentian 

 

 

Conclusioni 

Siamo arrivati al termine di questo breve lavoro sul cuore in cui ho 

provato a riassumere ciò che ho imparato e sperimentato in questi anni, 

da quando mi sono concessa di liberarmi anche solo un pochino della 

mia solida e cieca razionalità. Grazie ai fortunati incontri che ho fatto, 

con la scuola SIMO di Milano, Eterea di Prato e con il Villaggio Globale di 

Bagni di Lucca ho appreso che esiste una straordinaria vastità di 

orizzonti e che si può intraprendere un entusiasmante cammino per 

raggiungerli.  

 

Prendendo coscienza della propria vita ci si accorge che la lasciamo 

trascorrere in maniera automatica e che viviamo un’esistenza limitata e 

condizionata dalle nostre paure, dai giudizi e dai limiti che noi stessi ci 

poniamo. Il lavoro di apertura del cuore che parte dal corpo fisico e si 

estende a quello energetico, richiede perseveranza e disciplina e può 

durare anche molti anni ma ci libera dalle influenze esterne e dalle 

abitudini e ci dona la libertà di esprimerci per quello che siamo, 

nell’amore, nella gratitudine e nella gioia di esistere.  

In queste pagine che non hanno certo la pretesa né l’ambizione di essere 

un trattato esaustivo ho voluto ricordare soprattutto a me stessa che 



70 
 

ognuno di noi ha il diritto di vivere nell’amore e merita il risveglio della 

propria coscienza. E con occhi nuovi, possiamo sorridere alle nostre 

preoccupazioni, cullare quella piccola creatura che ancora ci portiamo 

dentro e finalmente curare le ferite del nostro cuore e chiudere i conti con 

un passato che ci ha accompagnato sin qui e che è ora di lasciar andare 

con leggerezza e spensieratezza.  

Concludo con la lettera attribuita ad Albert Einstein che avrebbe 

scritto alla figlia prematuramente scomparsa. La fonte non è certa e non 

sono affatto sicura che siano realmente parole di Einstein ma sono 

rimasta comunque colpita dalla dedica all’amore universale che va al di 

là dell’identità dell’autore e chi mi ha convinto a riportarla qui. 

 

“L’amore è Luce, visto che illumina chi lo dà e chi lo riceve. L’amore è 

Gravità, perché fa in modo che alcune persone si sentano attratte da altre. 

L’amore è Potenza, perché moltiplica il meglio che è in noi, e permette che 

l’umanità non si estingua nel suo cieco egoismo. L’amore svela e rivela. Per amore 

si vive e si muore. Questa forza spiega il tutto e dà un senso maiuscolo alla vita. 

Questa è la variabile che abbiamo ignorato per troppo tempo, forse perché l’amore 

ci fa paura, visto che è l’unica energia dell’universo che l’uomo non ha imparato 

a manovrare a suo piacimento. Per dare visibilità all’amore, ho fatto una semplice 

sostituzione nella mia più celebre equazione. 

Se invece di E = mc2 accettiamo che l’energia per guarire il mondo può 

essere ottenuta attraverso l’amore, moltiplicato per la velocità della luce al 

quadrato, giungeremo alla conclusione che è la forza più potente che esista, 

perché non ha limiti. Dopo il fallimento dell’umanità nell’uso e il controllo delle 

altre forze dell’universo, che si sono rivolte contro di noi, è arrivato il momento di 

nutrirci di un altro tipo di energia. Se vogliamo che la nostra specie sopravviva, se 

vogliamo trovare un significato alla vita, se vogliamo salvare il mondo e ogni 

essere senziente che lo abita, l’amore è l’unica e l’ultima risposta. Forse non siamo 

ancora pronti per fabbricare una bomba d’amore, un artefatto abbastanza potente 

da distruggere tutto l’odio, l’egoismo e l’avidità che affliggono il pianeta. 

Tuttavia, ogni individuo porta in sé un piccolo ma potente generatore 

d’amore la cui energia aspetta solo di essere rilasciata. Quando impareremo a 



71 
 

dare e ricevere questa energia universale, Lieserl cara, vedremo come l’amore 

vince tutto, trascende tutto e può tutto, perché l’amore è la quintessenza della vita. 

Sono profondamente dispiaciuto di non averti potuto esprimere ciò che contiene il 

mio cuore, che per tutta la mia vita ha battuto silenziosamente per te. Forse è 

troppo tardi per chiedere scusa, ma siccome il tempo è relativo, ho bisogno di dirti 

che ti amo e che grazie a te sono arrivato all’ultima risposta. 

Tuo padre” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



72 
 

RINGRAZIAMENTI 

Grazie nonna, amore mio grande 

Grazie fragile e forte mamma che non sa cuocere neanche un uovo ma mi ha fatto un 
fratello meraviglioso 

Grazie fratello, faglielo vedere come si fa il padre! 

Grazie Marcocerto, venuto in mia salvezza da chissà quale stella, spiacente per 
l’universo ma tu stai qui con me 

Grazie alla mia razionalità che si è lasciata demolire senza porre troppa resistenza 

Grazie ai miei piccoli e grandi traumi, un giorno vi guarderò sorridendo 

Grazie alle mie lacrime e alla loro sfacciata capacità di uscire alla velocità della luce 

Grazie ai miei grandi maestri che mi hanno condotto sin qui… non lasciate la mia mano 
perché ho ancora tanto bisogno di voi  

Grazie a tutto quello che ancora dovrò imparare 

Grazie vita, perdona il mio modo pasticciato di renderti grazie. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



73 
 

 BIBLIOGRAFIA 
 
- Cheli Enrico, Montecucco Nitamo (2009), I creativi culturali, Xenia Edizioni 

- Dalai Lama con Sofia Stril-Rever (2018), Ribellatevi, Garzanti 

- Judith Anodea (2020), Il libro dei chakra. Il sistema dei chakra e la 

psicologia, Neri Pozza 

- Kennet Wapnick (2015), Introduzione a un corso in miracoli, Macro Edizioni 

- Maciocia G (2017), I fondamenti della medicina cinese, Edra 

- Maffei Lamberto (2016), Elogio della lentezza, Il Mulino 

- MIUR (2012), Annali della Pubblica Istruzione Indicazioni nazionali per il 

curricolo della scuola dell’infanzia e del primo ciclo d’istruzione, Le Monnier  

- Montecucco Nitamo Federico (2016), Psicosomatica olistica, Edizioni 

Mediterranee 

- Montecucco F.N. (2019), Neuropsicosomatica 2- il nuovo approccio integrato 

alla terapia mente-corpo e il protocollo PMP - Istituto di Neuropsicosomatica 

Villaggio Globale di Bagni di Lucca 

- Montecucco F.N. (2020), Neuropsicosomatica1- il sé psicosomatico e le 

neuropersonalità - Istituto di Neuropsicosomatica Villaggio Globale di Bagni 

di Lucca 

- Tolle Eckhart (2015), Un nuovo mondo, Oscar Mondadori 

- Tolle Eckhart (2016), Il potere di adesso, My Life 

- Vaiani Sabrina (2016), Morte e Nascita. L’eterna danza della vita, 

Youcanprint.it 

- Wadud & Waduda (2004), L’alchimia della trasformazione, Urra Edizioni 

 

 

SITOGRAFIA  

- https://www.meditazionezen.it 

- https://vivere.yoga/meditare-sullanahata-chakra-2/ 

- https://mantrayoga.it/bija-mantra-cosa-sono/ 

- https://www.amadeux.net/sublimen/dossier/sincronizzazione_cerebrale_e

misferica_coerenza.html 

- https://unric.org/it/agenda-2030/ 

- https://pixabay.com/it/       Per le immagini  

- https://unric.org/it/wp-content/uploads/sites/3/2019/11/Agenda-2030-

Onu-italia.pdf 

- https://fridaysforfutureitalia.it 

- https://www.ilfogliopsichiatrico.it/2017/12/02/0053/ 



74 
 

- https://www.treccani.it/enciclopedia/malattia/ 

- www.etimo.it 

- https://womaninside.it/praticare-la-tecnica-tibetana-della-meditazione-

del-cuore-di-atisha/ 

- www.benessereglobale.org (in cui è possibile trovare le meditazioni guidate e 

altre tecniche di benessere 

- https://www.annamariapacilli.it/2019/10/17/aristotele-e-il-ruolo-del-

cuore-nellantichita/ 

- www.mitrale.it 

- https://www.editorpress.it/history 

- http://www.taichiart.it/2019/08/16/il-qi-gong-dalle-origini-ai-tempi-

nostri/?yr=2021&month=07&dy=20 

 


