ETEREA

Centro di Crescita Personale e Ricerca Interiore

Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche

Elaborato di Fedora Ginanni

Passione ed Estasi:

“scoprirsi” nell’Amore

Relatrice: Sabrina Vaiani Candidato: Fedora Ginanni

Ente di Formazione per Counselor Olistici Iscritto S.I.A.F. con codici

SC 119/12 e SC 120/12



Dedicato a quella

bambina



INDICE

PREMESSA ...ttt ettt sttt ettt st nb ettt e b nees 6
INTRODUZIONE ..ottt sttt ettt st sttt e sbe et satesaeenneas 8
CAPITOLO 1- SESSUALITA’ E REALIZZAZIONE SPIRITUALE .......ccccveiiieiernee. 10
1.1 COrpo, ANIMA € SPITIEO..ceevrieeireeeiieeeitieeeitteeeitteesseeesseeessseeessseeessseeessseeesssesensseessssessnsses 10
1.2 SUIDPESTAST 1.ttt ettt ettt et sat e e bt e et e st e e naeeenee 10
1.3 11 Quodoushka, il Tantra € il TA0ISMO. ........ccciuiiiiiiiiiieeeiiiee e 12
1.3.1 QUOAOUSHKA.......ceiiiiieiiieeciieece e et ave e e rr e e eaaeas 13

L.3.2 TE TANIIA ..ottt ettt ettt e et e e eebeesneas 13

I principi del TANTra.........oooieiiiiiieeie e 16

1.3.3 11 TAOISINIO .ttt et ettt sttt et e b enneas 17

Ori@INT SEOTICRE ......viiiiieiiieiiece et e 17

La sessualitd nel Ta0ISMO.......cvviriiriiriierieeiesitee ettt 18
CAPITOLO 2 - LE RADICI DELLA SESSUALITA” ..ottt 21

2.1.1 Polarita SESSUALT ......covuiiiiiiiieiiieieee e 21

Le qualita dell’energia maschile e femminile .........c..ccccooviniiiiniiniinniinenn, 22

2.1.2 ENErgia SESSUALL .....ooviiuiiiiiiiiieeiieieete sttt ettt 23

2.1.3 KUNAAINI .ttt et 24

2.1.4 La PASSIONE....cccuiieutieiieeiieeiie ettt ettt ettt ettt ettt et e et e s enbeenaeeenne 25

Uno sguardo ai chakra.........cocooiiiiiiiiiiiiiiiceee e 25
CAPITOLO 3 - AMORE, OMBRA E PROIEZIONE .......cccccoceviiiniiiinienieeeeeneeieeene 29
3.1 La consapevolezza per IPEStasi.......cccveiciiiiiiieeiiieeciie ettt 29
3.2 Il perché dell’amore nel raggiungimento dell’estasi.........ccccueeevveereiieeniieeeiieeriee e 30

3.3 L’incontro con I’Ombra: il piacere e il rapporto col corpo, I’Ego, il Pensiero, I’ Animus

C I ARIIIA oo e et e e e e e e e e —————aaeer e ——— 32



3.3.1 Il piacere e il rapporto col Proprio COIPO....cc.urevierieriiierieeiierireeieenieeeveenenes 33

I1 COTPO € UN TUOZO SACTO ...vvveiiieiiieeiie ettt et 34

IEIINIEA oottt sttt et et st sae et 35

3.3 2 L E 0 ittt ettt st 36

3.3.3 Pensiero € realta........ccoceevueeiiiiieniieieiieseee e 41

3.3.4 Animus € anima: [0 Specchio di SE ..........c..ocvueevvueeeeiueeeiieeeiieeeee e 43

Animus e anima nell’incontro con 1’altro...........ccoeeeiiiiiiiiiniie 45

3.4 VTS0 P ESTAST...ceiuiieiiiieiieeie ettt ettt ettt st et et e st e beesaee e 46
CAPITOLO 4 = L ESTASI ..ottt ettt e e 48
4.1 L’ampliamento del piacere per il raggiungimento dell’estasi ........c.ccceeveeveieiieeneennene 48
4.2 L’ascesa dell’energia attraverso 1 chakra.............ooceeiiiiiiiiiiiiee e 49
4.3 Gli 0StACOLT AlI’ASCESA ..ottt ettt ettt st 52
4.4 Meditazione COME STIUMENLO ... .cc.eerueerienietieieeieesteeteentesteenteentesseenseensesseesseensesaeesseennens 53
4.5 Cosa avviene durante I’OrgasmoO ..........ccueeeuieriieriienieeniieeieeireeeeeeieeseneenseessveeseessseenseens 54
Orgasmo: “la Petite MOTTE™ ........couieeieerieeeieeieeeie ettt ere e e e e seaeeaee e 55

4.6 Ilivelli dell’orgasmo € dell’@Stasi.......cccuierrieriierieeieeiieeie ettt et seae e 56
4.7 Dall’*orgasmo della valle” all’*orgasmo della vetta™ ............ccceevveinieeiniieenieeeiee e 60
TR 10 Yo B ] 72 TSRS 62
CAPITOLO 5 - LA FORZA UNIFICATRICE DELL’AMORE ........ccccovviiiieiiieee, 64
ST T PEIAONO ..ttt sttt et ettt 64
5.1 Quando PAmOTre aCCAAR ......cc.eiriieiiieiieiie ettt et e 65
5.2 L Amore nel rapporto di COPPIA ..cveeuvermrerreeierieniiiieeitenie ettt ettt 67
Trovare I’Amore nella relazione ...........ccoceeveeeiiiiiieniiiiieeeee e 68

Trovare I’ Amore in noi stessi attraverso la solitudine .........ccceceveeverienennene 68

La solitudine nella coppia.........ccceeeieerieniiiiiieeieeieece e 70

I1 rapporto tra AMOTE € PASSIONE ....c.vveeeeiieeiieeeiieeeieeeereeesreeesaeeesreeensreesnnseeens 72

5.3 AMOTE €d ESAST . ..eiuiiiiiiiiiiiiiee e st 73



5.4 Amare al femminile, OZE ....cccvevviiiriieiieiie ettt ettt 75

CONCLUSIONI ..ottt ettt ettt st 80
BIBLIOGRAFTA ..ottt et &3
SITOGRAFTA ...ttt &3
RINGRAZIAMENT ..ottt et s 84



PREMESSA

Ho deciso di trattare questo tema senza realmente deciderlo. D’un tratto dallo
sfondo: “Passione” ed “Estasi”. Ho accolto questa piccola scintilla, queste intense parole,

consapevole del cammino interiore che mi avrebbero fatto compiere, qui e ora.

Nel mio percorso ho sempre incontrato delle difficolta nell’area dell’intimita e della
sessualita. Quando da adolescente parlavo con le mie amiche delle nostre prime esperienze
sessuali condividevamo le prime paure e i primi “dolori”. Poi per le mie amiche quel
dolore si ¢ trasformato in piacere e il desiderio sessuale era prevalente. Per me il dolore era
sempre molto forte, cominciai a credere che fosse la mia normalita e che fossi
particolarmente “tesa” e “bloccata”. Cambiavano i ragazzi e restavano le paure. Mi sentivo
condizionata e non libera di scegliere. L’esperienza del dolore sessuale era la mia costante.
C’era un blocco della mia energia sessuale, ma allora neanche sapevo che cosa fosse. Sono
stata da una psicologa e una psichiatra perché oggi posso dire che quel blocco stava dando
1 suoi segni evidenti in manifestazioni autosabotanti, ma allora non avevo il giusto manuale
per interpretarlo. Mi sono spesso scoraggiata, specialmente quando per un problema mio
ne risentiva chi mi era vicino. Ho sempre amato tanto, troppo?, oggi mi rendo conto di aver
sublimato quell’energia bloccata che altra strada non aveva. Ho cercato di prendere il
“problema” da piu lati, nei momenti di maggiore forza mi dicevo che se provavo cosi tanto
dolore allora questa poteva essere la prova che a tanto male sarebbe potuta corrispondere

tanta gioia.

Cercavo risposte profonde, percio ho intrapreso un percorso personale di crescita
interiore attraverso le discipline olistiche ed energetiche ed ¢ cosi che 1’origine di un
blocco, dopo tanta fatica e dolore, si ¢ finalmente manifestata e svelata. Strato dopo strato
sono potuta arrivare al nocciolo e ho potuto dare un nome a qualcosa che mi aveva
condizionato fino ad allora. In breve ho riletto tutti gli episodi sotto un’altra chiave, ho
ricontestualizzato e ho elaborato il vaso di Pandora delle emozioni sottostanti. E questo ha
fatto saltare tutto. Mi hanno accompagnato emozioni di rabbia, vendetta, frustrazione,
senso di impotenza, odio e sfiducia verso gli uomini e 1’energia maschile. Ho lottato con
I’idea di essere stata privata di qualcosa e quindi ho voluto correre per riprendere tutto cio
che in questo tempo avevo perduto. Non ho sopportato 1’idea di essere stata condizionata

da altro per cosi tanto tempo. Ho avvertito il senso di ingiustizia € mi sono sentita “niente”



oltre che in colpa e responsabile per quello che mi era capitato e per quelle che ne erano

state le conseguenze sugli altri. Eppure “Passione” ed “Estasi” .

Oggi cerco di liberarmi da tutte quelle emozioni che altro non fanno che dare potere
al dolore e scavo per andare sempre oltre. Ho concluso una relazione importante in cui
questa bomba ¢ esplosa, ma ha permesso a entrambi di capire e di sintonizzarsi con la
propria essenza. Avevamo ipotizzato insieme di intraprendere un percorso di recupero
della sessualita, ambendo al raggiungimento della tanto agognata “estasi”. Mi rendo conto
che forse sarebbe stata piu una rivalsa che una reale conquista e trasformazione. Quando
ognuno di noi ha preso la sua strada ho vacillato perch¢ mi sono sentita di non poter
proseguire quel percorso da sola. Capisco invece che gia il cammino si era gia messo in
moto e che anche attraverso questo elaborato, si stava delineando un percorso di scoperta
di me. E cosi ¢ stato: ho deciso di affrontare tutto cid che implica la sessualita ¢ ho
scoperto che non si puo escludere I’*“Amore”, non si puo escludere il motore dell’esistenza.
Ho permesso a questa ricerca di spogliarmi e di pulirmi da tutto cio che non serve piu e che
posso lasciar andare. Ho affrontato e affronto il mio ego in rivolta che tenta di frenarmi.
Potra vedersi nel testo un punto di vista piu individuale piuttosto che di coppia, ma per il
solo fatto che il mio percorso di adesso sta passando dall’affrontare il mio lato ombra e
dall’accettazione e dall’amore per me stessa. Ma sono anche consapevole che in realta il
frutto di questo elaborato sta comunque passando da momenti importanti e da attimi densi

che rendono questa ricerca estremamente ricca.



INTRODUZIONE

L’Estasi ¢ un’esperienza che pud essere raggiunta attraverso la meditazione o
attraverso la sessualita, tuttavia ¢ importante evidenziare che la via all’estasi non ¢ un mero
percorso per un autocompiacimento sessuale, ma piuttosto implica una ricerca interiore e

una scoperta della propria essenza al fine di un’elevazione spirituale.

Perché¢ un individuo possa trasformare la sua energia ¢ necessario conoscere,
comprendere e lavorare su cid0 che emerge in questo percorso. L’amore ¢ una delle
componenti essenziali per la via all’estasi in quanto ¢ I’unica forza in grado di accogliere e

trasformare ogni processo ed energia che viene portato alla luce nel percorso.

Nel primo capitolo viene analizzato il termine “Estasi” che letteralmente significa
“fuori da s€” e che indica uno stato di uscita attraverso una trasformazione dell’energia
sessuale. Vedremo piu da vicino le principali correnti che hanno integrato la sessualita con

la spiritualita: il Quodouska, il Tantra e il Taoismo.

Nel secondo capitolo vengono presentate le componenti alla base della sessualita.
Avremo pertanto modo di conoscere cosa si intende per energia sessuale e per Kundalini e
vedremo il corpo energetico in cui queste scorrono. Ci addentreremo piu nello specifico
nelle diverse qualita dell’energia anche intese nelle sue componenti di energia femminile e
energia maschile. Infine ci riferiremo al termine “passione”, parola utilizzata nel senso
comune per indicare quel misto di attrazione e desiderio insieme con esperienze

sentimentali ed emozionali.

Nel terzo capitolo prenderemo in considerazione un’altra importante forza: I’ Amore.
Attraverso 1’esperienza sessuale potremo di fatto renderci conto che I’incontro con I’altro
funge da specchio per noi stessi: dal contatto col corpo fino all’emergere di pensieri e ferite
emozionali, potremo renderci conto di come sia necessaria una forza trasformatrice e
unificante che permetta un’accettazione di noi stessi al fine della stessa esperienza estatica,
intesa come esperienza di fusione col tutto e non come un solo momento di appagamento

del piacere.

Il quarto capitolo attinge dal contributo tantrico per spiegare e illustrare cosa sia e
cosa accada durante I’orgasmo, come si raggiunge 1’estasi e 1 suoi livelli e cosa accade a

livello energetico.



Infine nel quinto capitolo ci concentreremo sull’ Amore propriamente detto e potremo
pertanto renderci conto di come tutti gli argomenti fino ad allora trattati si possano

unificare in una sola parola.

La via all’estasi si prefigura pertanto come una modalita per accettare e conoscere
noi stessi che passa attraverso I’accettazione del nostro corpo e delle sensazioni che esso
puo evocarci, ci conduce nel nostro lato ombra facendo emergere tutte le ferite e le paure
irrisolte, ci confronta con il nostro ego, che altro non ¢ che la modalita con cui abbiamo
appreso a presentarci nel mondo e ci mette pertanto a confronto con I’amore. Di fatto ¢
soltanto attraverso una profonda accettazione di noi stessi che possiamo permette all’altro
di osservare fin dentro la nostra anima e di accogliere e farci accogliere nella nostra

naturale essenza.



CAPITOLO 1

SESSUALITA’ E REALIZZAZIONE SPIRITUALE

1.1 Corpo, anima e spirito

Prima di addentrarci nella trattazione occorre chiarire il significato di alcuni termini
che verranno spesso utilizzati. Ci riferiamo ai diversi stati dell’essere: corpo, anima e

Spirito.

Helena Petrovna Blavatsky da un’interessante definizione di queste tre parole:
definisce I’Anima come ’anello di congiunzione dello Spirito Divino dell’Uomo e la sua

personalita inferiore. E 1’Ego, I’Individuo, 1’To che si sviluppa per mezzo dell’Evoluzione.

Lo Spirito ¢ tutt’uno con 1’Assoluto Universale, sempre sconosciuto € non va

confuso con 1I’Anima.

I1 Corpo ¢ il veicolo per la manifestazione dell’Anima su questo piano d’esistenza e

I’Anima ¢ il veicolo, su un piano piu elevato, per la manifestazione dello Spirito.
Tutti e tre formano una trinita sintetizzata dalla Vita che li impregna tutti quanti.

Lo Spirito € pertanto I’oceano universale in cui non esiste separazione ma solo unita.
La “folle” idea della separazione si palesa con un veicolo di congiunzione che chiamiamo
Anima, successivamente ’energia “individuale” si condensa in materia e quindi diviene un

Corpo.

1.2 Sull’Estasi

La parola “estasi” deriva dal greco € k 0 T a o : composto di €k 0 € + oTdoIC, ex-

tasis e letteralmente significa essere fuori. Con questo termine ci si riferisce pertanto a uno
stato psichico di sospensione ed elevazione mistica della mente, che viene percepita a volte

come estraniata dal corpo, a indicare un “uscire fuori di sé”.

10


https://it.wikipedia.org/wiki/Psiche
https://it.wikipedia.org/wiki/Mistica
https://it.wikipedia.org/wiki/Mente
https://it.wikipedia.org/wiki/Corpo_(esoterismo)

Nonostante la diversita delle religioni, culture e popoli in cui 1’estasi ¢ stata
sperimentata, le descrizioni circa il modo in cui essa viene raggiunta risultano
straordinariamente simili. Si afferma di provare in questi momenti una sorta di

annullamento di sé e di identificazione con Dio o con I’*“Anima del mondo”.

Il termine assume percio una connotazione spirituale, essendo ritenuta una via per la
fusione con il divino. Nel corso degli anni le modalita per il raggiungimento dell’estasi
sono passate attraverso due principali vie: una modalita meditativa in cui, attraverso
intense sedute di meditazione, si ¢ arrivati al raggiungimento di vere e proprie esperienze
estatiche, che hanno coinvolto sia la mente che il corpo. Di fatto, attraverso una
focalizzazione continua sul chakra del cuore, come fanno i mistici cristiani, la loro
esperienza si ¢ rivelata estatica: ¢ diventata un avvenimento tale da coinvolgere tutto il
corpo con un forte carattere erotico, perch¢ ha aperto direttamente anche il centro
energetico sessuale. Un’altra modalita ¢ attraverso 1’esperienza sessuale che permette una
trasformazione dell’energia al fine del compimento di un’esperienza di un tutt’uno con

I’energia cosmica.

In questo elaborato prenderemo in considerazione il raggiungimento dell’estasi

attraverso la modalita che passa dall’esperienza sessuale.

Quando utilizziamo i termini “fare I’amore”, piuttosto che “fare sesso”, ci riferiamo
al fatto che I’esperienza sessuale puo, in alcuni casi, permettere di innalzare quell’energia
che, se ci apriamo a essa, pud giungere fino al cuore e creare amore. Se quindi
consideriamo 1’atto sessuale come la massima espressione dell’'uomo e della donna, come
un’arte che crea dei momenti pieni di amore, di forza, d’intesa e di piacere, possiamo ben
affermare come questo sia il momento piul opportuno per aprirsi completamente a se stessi,
diventando un trampolino per ricollegarci col divino nel vero senso della parola religione

(dal latino religio: legame con il divino).

Quando si parla di estasi, non si tratta di una metafora: ¢ davvero uno stato supremo
dell’essere umano. I testi tantrici descrivono questi stati come orgasmi piu profondi del
solito, che catapultano in strati particolarmente sottili della consapevolezza, tali da farci

percepire il divino dentro di noi e da accogliere la nostra unita col tutto.

Vedremo pertanto che per arrivare a questi livelli dobbiamo prima scendere molto in
basso in noi stessi: agganciarci nella nostra sessualita e radicarci nel piacere corporeo, cosi

come il fiore di loto che affonda le sue radici nella melma e sboccia poi nel suo splendore
11


https://it.wikipedia.org/wiki/Religioni
https://it.wikipedia.org/wiki/Cultura
https://it.wikipedia.org/wiki/Popolo
https://it.wikipedia.org/wiki/S%C3%A9_(coscienza)
https://it.wikipedia.org/wiki/Anima_del_mondo

piu completo. Se usiamo la potente energia del nostro sesso per arricchire il centro del

cuore, il cammino diventa assai piu facile che non quando cerchiamo di reprimerla.

Figura 1.1 - Fiore di loto

Iniziamo con il prendere in considerazione le principali correnti che hanno legato la

sessualita con la spiritualita.

1.3 Il Quodoushka, il Tantra e il Taoismo.

Molti pensano che la soddisfazione sessuale e la realizzazione spirituale siano due
cose diverse, se non addirittura contrapposte. Dal cattolicesimo agli Hare Krishna ci hanno
insegnato a ricollegarci col divino escludendo la sessualita o segregandola nel regno di
Lucifero. Tre sono invece le principali correnti spirituali che pongono la sessualita al
centro della ricerca di se stessi e degli spazi che si aprono oltre il sé: il Quodoushka, il
Tantra e il Taoismo. Secondo queste tre correnti amore € S€sso non sono in opposizione,

ma anzi si accrescono reciprocamente.

12



1.3.1 Quodoushka

Sulla base di antiche tradizioni Maya e Olmechi e degli insegnamenti Toltechi
tramandati attraverso le generazioni dalla “Twisted Hair Nagual Elders of Suite Medicine
Sundance Path Medicina Sundance”, la pratica di Quodoushka offre una guida pratica sul
sesso, I’intimita e le relazioni cosi come un modo per raggiungere livelli piu elevati di
orgasmo ed estasi sessuale. Lavorando con il potere di guarigione dell’'unione sessuale e
dell’orgasmo, questa pratica offre un percorso per riparare le ferite emotive e le insicurezze
sessuali, rilanciare le relazioni monotone e scoprire la dolce medicina del sesso. Amara
Charles, nella sua opera “The Sexual Practices of Quodouska”, spiega le qualita fisiche,
energetiche e sessuali di nove tipi di anatomia genitale maschile e femminile e come
identificare al meglio ogni tipo perché ognuno possa essere orgoglioso della e nella
propria unica anatomia. Descrivendo le nove variazioni di espressione orgasmica - da
“valanga” a “incendio boschivo” - fornisce esercizi per un maggiore piacere sessuale e una
maggiore intensita orgasmica. Attraverso 1 giochi di ruolo e il lavoro energetico sessuale
con i chakra, nonché con le cerimonie per portare il senso di sacralita nell’amore, la pratica
di Quodoushka rivela come possiamo - attraverso il piacere — diventare amanti piu sensibili

e creativi.

1.3.2 Il Tantra

\

In lingua sanscrita, Tantra significa “rete, intreccio” la parola ¢ composta dalla
radice “tan” che significa espansione e da “tanto” che significa corda, filo. L’etimologia

del termine “sesso” viene, invece, dal latino sexus, radice sectus = separazione, distinzione.
Stefano Fusi nella sua opera “I/ Villaggio del Tantra” afferma che:

“Il fine del Tantra e rendere sacra la vita quotidiana, trasformare la coscienza,
partendo dal corpo, suo veicolo, per immergerla nello Spirito. Trascendere Maya, per
padroneggiare tutti gli aspetti della nostra totalita, quelli materiali come quelli piu sottili,
significa andare oltre gli istinti e [’Ego, senza condannarli né abbandonarli ma
sublimandoli, incanalandoli e dirigendoli verso [’alto, usandoli come mezzi per arrivare a

comprendere lo Spirito. Poiché sono anch’essi una sua manifestazione.”

Mentre in Occidente 1’unione sessuale viene spesso considerata ancora qualcosa di

“sporco” o di “proibito”, una merce da vendere o una perdizione da evitare, in Oriente ¢
13



stato trattato per secoli come uno strumento che, attraverso l’unione mistica delle energie
maschili e femminili, consente [’elevazione spirituale dell’individuo, in base al
presupposto che ’energia sessuale puo essere trasformata in energia affettiva, mentale,
spirituale. In questo senso, il rapporto sessuale, attraverso 1’estasi che consente di

raggiungere, diventa un vero e proprio rito alchemico per la trasformazione interiore.

La considerazione alla base del Tantra ¢ che ogni cosa nell’'universo nasce
dall’energia sessuale, dalla congiunzione e fusione degli opposti polari. In India, Tibet e
Cina questa visione unitaria raggiunge il suo apogeo: le divinita vengono raffigurate
insieme e spesso nella posizione dell’atto amoroso. E’ da rilevare che nel Tantra come
nelle altre vie spirituali, la posizione sessuale non ¢ quasi mai sdraiata, ma seduta, cosi da
rendere verticale I’asse psicofisico interiore. Questo permette di vivere I’atto amoroso

come meditazione, trasformandolo da istinto animale in pratica spirituale ed evolutiva.

Figura 1.2 — Amplesso tantrico su un tempio di Khajuraho (India)

Nell’India antica il Tantrismo adorava i due poli dell’esistenza: Shiva, il Dio
maschile, che viene raffigurato simbolicamente con un Lingam, un fallo eretto di pietra,
marmo, ghiaccio o metallo, mentre Shakti, sua consorte, con una Yoni, una vagina, di

forma ovale o circolare. E’ comune ritrovare nei vari templi questi due simboli uniti e

14



compenetrati che vengono venerati come immagine stessa del divino. Shiva e Shakti sono

gli archetipi della coscienza e dell’energia.

Figura 1.3 — A sinistra la Dea Shakti e a destra il Dio Shiva

Nel Tantra 1’unione sessuale ¢ il fondamento della struttura metafisica stessa: I’intero

universo nasce dall’unione sessuale della coscienza immateriale con I’energia creativa.

Figura 1.3 — L’unione di Shiva e Shakti

15



In ogni atomo fisico, in ogni essere vivente vegetale o animale, come in ogni astro
del cosmo, la forma materiale dell’energia nasconde e implica una coscienza interiore. Non

esiste materia-energia priva del suo aspetto di coscienza immanente.

Il rapporto sessuale, che sta all’origine dell’intera esistenza, spiega come ogni nuova
vita, ogni forma provenga da un atto sessuale. Anche la pulsazione e il ritmo dell’atto
amoroso si ritrovano in ogni aspetto della vita sotto forma di ciclo, vibrazione o
pulsazione, dai pianeti, alle stagioni, al battito del cuore, al respiro. Tutta 1’esistenza viene
percepita come un continuo atto creativo che nasce dall’incessante relazione d’amore della

coscienza e dell’energia.

I principi del Tantra

Nell’antica scienza spirituale dello Yoga il Tantra, rappresentava uno stile di vita
aperto a tutti; mentre certi tipi di Yoga prevedevano ritiri spirituali in luoghi isolati o vita
di gruppo scandita da orari e meditazioni, gli insegnamenti tantrici erano rivolti a tutti i ceti
sociali. Negli ultimi cinque secoli la brutale invasione musulmana e poi il colonialismo
puritano inglese hanno praticamente cancellato il Tantra dalla vita quotidiana indiana.
Una volta, possiamo affermare con certezza, gli indiani erano molto liberi, sessualmente e
spiritualmente; oggi certi condizionamenti, imposti dagli invasori, hanno creato una cultura

che non si puo certo definire liberata, come insegnava il Tantra.

I musulmani hanno distrutto fisicamente migliaia di templi tantrici, capolavori di
architettura ed arte sacra, ne sono rimaste poche decine diventati, al presente, solo
attrazione turistica. Gli inglesi hanno introdotto freni inibitori come la colpa, la vergogna e

il peccato.

Il Tantra non separa mai Corpo Mente e Spirito, in questa esistenza umana queste tre
dimensioni sono sempre considerate come intimamente collegate. In ogni nostra azione
devono essere sempre presenti questi tre ingredienti, magari in modi diversi ma devono

essercl.

In occidente il Tantra ¢ arrivato principalmente come Yoga del sesso ma in realta ¢
molto di pit. E la sublime arte di riconciliare la spiritualita con la sessualita, & la capacita

di armonizzare coscientemente i Chakra inferiori con quelli superiori, favorendo 1’ascesa

16



naturale dell’energia vitale (Kundalini) e 1’assorbimento consapevole dell’energia cosmica

(Prana).

Le pratiche tantriche hanno uno scopo pratico: risvegliare la Kundalini e guidarla
coscientemente nel suo cammino ascensionale attraverso ogni Chakra. I Chakra sono 1

vortici che compongono il nostro corpo energetico.

Le tecniche tantriche possono essere usate con successo durante i rapporti sessuali,
ma questa non ¢ la loro unica caratteristica. Il nostro scopo ¢ farci diventare coscienti del
nostro grande potenziale, che ¢ da sempre con noi ma resta spesso inutilizzato. Quando la
Kundalini scorre in modo sciolto e naturale (e corpo mente e spirito operano in armonia)
allora I’individuo gode finalmente un’ottima salute fisica e mentale. In molte culture,
I’eccesso di energia maschile ha generato una pericolosa separazione tra Sessualita e
Spiritualita. Questa lacerazione emozionale ha prodotto, nei secoli, una sessualita sempre
piu materialistica, volgare, bassa e poco sensibile oltre ad una spiritualita evanescente,

astratta e distante dal corpo e dalla vita quotidiana.

La sessualita separata dalla spiritualita perde il suo punto di forza, che ¢ 1’energia

divina e sacra che pervade ogni corpo vivente (Giorgio Cerquetti).

1.3.3 Il Taoismo
Origini storiche

Il Fondatore del Taoismo ¢ stato Lao Tse ( 2570-490 a.c.) secondo il piu famoso

aforisma taoista:
“Il Tao che puo essere spiegato non e piu Tao”.

La parola cinese “Tao” significa semplicemente “la via” ma, nel contesto della
cosmologia taoista, indica sia 1’esistenza sia lo stato di non-esistenza da cui 1’esistenza

stessa ha origine.

Il Tao ¢ la consapevolezza che sta al cuore dell’esistenza manifesta, ma anche di
quella non percepibile attraverso i sensi. E’ la stessa consapevolezza che fa crescere 1’erba,
girare 1 pianeti e splendere le stelle, ma anche quella che esiste nel piu profondo

dell’essere.

17



Infinitamente creativo, il Tao ha creato tutto cio che esiste, ma non puod essere visto
né percepito: ¢ contemporaneamente ovunque € in nessun posto. La sua totalitd non puo
essere semplicemente conosciuta. Solo quando si riesce a vuotare la mente ed a lasciar
penetrare la consapevolezza nel profondo di sé fino a sperimentare uno stato di silenzio

interiore, allora si ¢ raggiunto il Tao.

Figura 1.4 — 1l simbolo del Tao

E’ necessario quindi che I’intelletto lasci spazio ai sensi, alla capacita di concentrarsi
sulle sensazioni corporee piuttosto che sui pensieri, fino a che la mente, libera da
interferenze, arriva a percepire soltanto il presente, operando all’unisono con il corpo. Solo

cosi, secondo 1 maestri taoisti, ci si pud sentire in pace con se stessi € con il mondo.

La sessualita nel Taoismo

La visione tantrica della sessualita, unitiva ed evolutiva, viene trasmessa dall’India al
Tibet e alla Cina dove assume il simbolo del Tao in cui due forze polari Yin e Yang si
equilibrano. La visione taoista ¢ assolutamente parallela a quella tantrica, sia per
la consapevolezza che 1’essenza, o coscienza, ¢ presente in ogni manifestazione
dell’esistenza, sia per la comprensione che tutto nasce dall’equilibrio del femminile col

maschile.

18



In questa prospettiva, I'unione sessuale ¢ molto importante perché accentua la
capacita di percepire attraverso i sensi e rallenta 1’attivita della mente razionale. Inoltre,
poiché, per dare origine alla creazione, il Tao, 1’indivisibile, si ¢ dovuto dividere nel
principio femminile (Yin) ed in quello maschile (Yang), il rapporto sessuale, ossia 1’unione
di Yin e Yang, simboleggia il ritorno trascendentale all’unita. Nel momento dell’orgasmo,

¢ possibile addirittura, per un istante, percepire I'unione con il Tao ed essere illuminati.

Figura 1.5 — L’unione di Yin e Yang

Un primo principio fondamentale del Tao del sesso ¢ rappresentato dalla necessita,
per I’'uomo, di trattenere il proprio seme. La tradizione taoista afferma 1’esistenza di un
conflitto tra i1 sessi, generalmente rappresentato come opposizione naturale e gioco
dinamico tra Yin e Yang, che si esprime nei rapporti sessuali. In questo conflitto, 1’uomo
risulta piu debole della donna, perché, a differenza di quest’ultima, perde energia con
I’orgasmo, eliminando, con ogni eiaculazione, dai 200 ai 500 milioni di spermatozoi,
ognuno potenzialmente in grado di generare un essere umano. Secondo il taoismo, la
produzione di un seme cosi potente richiede un terzo del fabbisogno di energia quotidiano

e affatica soprattutto il sistema ghiandolare e quello immunitario.

La superiorita della donna in campo sessuale ha dei motivi biologici: 1 suoi organi
sessuali devono essere in grado di svolgere compiti assai gravosi come la gravidanza, il
parto e I’allattamento. Ma anche la donna perde energia attraverso i suoi organi genitali, e
lo fa non con I’orgasmo bensi con le mestruazioni. Il sistema sessuale femminile ¢

composto di quattro parti - la vagina, I’utero, le ovaie ed 1 seni - in relazione tra di loro.

19



Si tratta di una relazione evidente durante la gravidanza, il parto e 1’allattamento,
eventi durante i quali le mestruazioni si interrompono. Nella gravidanza, il sangue che
altrimenti sarebbe andato perduto va invece a nutrire il feto. Dopo la nascita, lo stesso

sangue si trasforma in latte. Le mestruazioni riprendono soltanto dopo 1’allattamento.

20



CAPITOLO 2

LE RADICI DELLA SESSUALITA’

2.1 Le radici della sessualita: polarita sessuali, energia sessuale,

Kundalini e “Passione”

Affrontando il tema della trasformazione dell’energia sessuale nelle diverse correnti
storiche, abbiamo gia potuto incontrare alcuni elementi essenziali e concorrenti nell’ascesa
estatica. Oggi come allora ¢ necessario assumere una visione globale e olistica dell’essere
umano, prendendo in considerazione il suo livello corporeo, mentale e animico e spirituale.
Questi tre livelli sono essenziali e compresenti per comprendere e sperimentare come si
possa compiere un’esperienza estatica. L’uomo ¢ un condensato di energia e pertanto al
suo interno D’energia fluisce, si congestiona e si trasforma. Nell’atto sessuale ogni

individuo viene a contatto con un altro individuo ugualmente composto da energia.

Vedremo di seguito gli aspetti energetici che maggiormente vengono coinvolti nel
raggiungimento dell’esperienza estatica. In questo capitolo ci occuperemo in particolare di
conoscere le radici della sessualita: la componente maschile e femminile dell’energia,
I’energia sessuale propriamente detta, I’energia Kundalini, il sistema vedico dei chakra e

cosa si intende per passione.

2.1.1 Polarita sessuali

Abbiamo visto e conosciuto come le diverse tradizioni tantriche e taoiste, assumino
che nel tutto ¢ presente una dualita. Nel Tantra ci si riferisce alla divinitd maschile Shiva e
a quella femminile Shakti. Nel Taoismo si fa invece riferimento al principio maschile Yang
e a quello femminile Yin. Wadud e Waduda, mistici discepoli di Osho, riportano come
anche nella tradizione vedica si evidenzi come i corpi sottili di uomini e donne abbiano
legami molto diversi fra loro nel movimento dell’energia, compresa quella sessuale.
Queste differenze assumono la forma di polarita energetiche apparentemente opposte ma in

realta complementari.

21



Le polarita energetiche maschili e femminili descrivono in modo molto vivo il
problema fondamentale che uomini e donne devono affrontare nei loro rapporti: c¢’¢ lotta
fra 1 sessi se essi si considerano opposti, ¢’¢ armonia e piacere quando si vedono come
complementari. L energia fluisce fra polarita opposte, senza opposte polarita 1’energia non
pud muoversi. Senza il movimento energetico, non esisterebbero né la vita, né 1’universo
come lo conosciamo. Anche negli esseri umani, 1’energia sessuale obbedisce al principio
cosmico del movimento fra polarita. Nel primo chakra I’energia sessuale si manifesta come
polo positivo nell’uomo, ruotando in senso orario € come polo negativo nella donna,
ruotando in senso antiorario. Dato che 1’energia fluisce sempre dal positivo al negativo,

I’energia sessuale fluisce dall’'uomo alla donna.

L’energia ¢ una, ma quando scaturisce nei corpi sottili si manifesta con diversi colori,
densita e frequenze. Pertanto, quando 1’energia sessuale fluisce al primo chakra dall’uomo
alla donna, ha una certa consistenza, un certo colore ¢ una data frequenza. Fruisce della
qualita grezza e primitiva del primo chakra. Tuttavia, [’energia sessuale che fluisce e viene
ricevuta nella donna nel suo primo chakra subisce una mutazione, elevandosi al livello del
secondo chakra. Mano a mano che 1’energia sale da chakra a chakra si hanno implicazioni
significative nel modo in cui si percepisce e si sperimenta il sesso (avremo modo di

vederlo ampiamente nel quarto capitolo).

I due autori evidenziano pertanto che la dinamica sessuale non puo essere ridotta a
un atto in cui I'uomo da e la donna riceve, la donna non ¢ meramente ricettacolo per
I’energia maschile. Uomini e donne possono condividere la danza dell’energia sessuale, le
cui qualita sono la grazia e la delicatezza, avvicendandosi nel ricevere e nel dare, mentre

I’energia sala attraverso i chakra.

Le qualita dell’energia maschile e femminile

Addentrandoci ancora di piu nello specifico, possiamo guardare alla diversa qualita
dell’energia maschile e dell’energia femminile. Conoscerne le qualita pud permettere di
riconoscerle all’interno di noi per accrescere la nostra consapevolezza in relazione a noi

stessi e all’altro.

L’energia maschile ¢ associata alla forza, all’azione e alla creazione. E rappresentata

dall’elemento fuoco e raffigura il sole, il lato in luce, la qualita del coraggio, della

22



passione, del movimento e della determinazione. Rappresenta la vitalita, 1’espansione, il

giorno e I’impulsivita.

L’energia femminile ¢ associata al riposo, alla ricettivita e alla quiete. E
rappresentata dall’elemento acqua e raffigura il buio, il lato in ombra, la qualita del
raccoglimento, dell’accoglienza, della sensualita, della fertilita e del nutrimento.

Rappresenta la calma, la profondita e la sensibilita.

Nel Taoismo, Yang, il potere creativo, maschile, forte, era associato al Cielo, mentre
Yin, I’elemento femminile e materno, buio, recettivo, era rappresentato dalla Terra. Il
Cielo sta sopra ed ¢ pieno di movimento, la Terra sta sotto ed ¢ immobile, e cosi Yang

divenne il simbolo del movimento e Yin quello della quiete.

Nel campo del pensiero Yin ¢ la mente femminile, intuitiva e complessa, Yang
I’intelletto maschile, lucido e razionale. Yin ¢ la quieta e contemplativa, I’immobilita del

saggio, Yang la forte attivita creativa del re.

2.1.2 Energia sessuale

Quando parliamo di energia sessuale ci riferiamo alla forma di energia piu potente
di cui 'uvomo puo disporre. Questa energia puo essere trasformata e diventare un’energia
piu elevata: maggiore ¢ la sua ascesa e meno viene vissuta € concepita come mera
“sessualita”. Nel suo supremo apice possiamo chiamarla energia divina, ma la radice,
’origine, € in cid0 che comunemente chiamiamo “sesso”. Essa ¢ la spinta creativa che porta
in manifestazione 1’Universo stesso. E infatti 1’energia creativa per eccellenza, la fonte

primordiale di ogni genere di creazione.

A seconda di come ’energia sessuale viene diretta si puo creare un universo, oppure

si possono creare opere d’arte: scritti, dipinti, intuizioni scientifiche o filosofiche.

Nel sistema energetico umano risiede nel primo chakra, nel chakra della radice e da
qui sale per incontrare e fondersi con 1’energia cosmica che ha ingresso dal settimo chakra

(in seguito approfondiremo il sistema energetico dei chakra).

23



2.1.3 Kundalini

Un’altra energia molto importante ¢ 1’energia “Kundalini”, una potentissima energia
descritta come un serpente arrotolato alla base della spina dorsale. La salita dell’energia
Kundalini ¢ associata a un’energia magnetica simile a un liquido caldo che sale lungo la

spina dorsale.

Kundalini puo essere descritta come una grande riserva di energia creatrice, puo
essere considerata come una riserva psichica e sensuale nel nostro inconscio. Essa prende
I’energia sessuale nella sua forma radicale e la converte in energia spirituale di frequenza
estremamente alta, che permette lo sviluppo e I’attivazione delle qualita extrasensoriali che

consentono di accedere all’universo multidimensionale.

Essa ¢ la forza creativa che coadiuva 1’allineamento dei chakra e ’ascesa della

coscienza verso livelli spirituali superiori.

L’ascesa di Kundalini coinvolge principalmente i chakra e le nadi, flussi o canali in
cui scorre 1’energia sottile. Le nadi coinvolte nell’ascesa di Kundalini sono Sushumna, o
canale centrale, situata nella colonna vertebrale, /da, che si trova sul lato sinistro della
colonna vertebrale e rappresenta I’energia femminile; e Pingala, che si trova sul lato destro

della colonna vertebrale e rappresenta 1’energia maschile.

Figura 2.1 — L’ascesa di Kundalini

24



Mentre Kundalini sale attraverso Sushumna, Ida e Pingala, attorcigliandosi attorno ai

sette chakra, questi ultimi si attivano contribuendo a una continua ascesa di Kundalini.

Kundalini ¢ pertanto essenziale per il processo di trasformazione dell’energia
sessuale. E grazie alla sua ascesa che possiamo compiere un’esperienza estatica dovuta alla

sottilizzazione dell’energia che avviene nel passaggio da chakra a chakra.

2.1.4 La Passione

L’etimologia del termine “passione” ¢ riconducibile sia al participio perfetto del
verbo latino pati, passus che significa letteralmente sofferto, sia al greco méBog (pathos)

che racchiude anch’esso il senso della sofferenza, ma indica inoltre una forte emozione.

Per tale motivo passione indica sia un momento di profonda sofferenza, ma nel suo
senso piu comune indica un desiderio, un trasporto dell’animo che il pensiero ha sempre

contrapposto al Loyog (logos), alla ragione come le due forze polarizzanti dell’'uomo.

Comunemente quando ci riferiamo al termine passione i rimandi possono essere di
diversa natura. Si va infatti dal considerare la passione da un punto di vista prettamente
istintivo e “animalesco”, fino a parlare di passione intesa come interesse verso attivita o
azioni. E pertanto evidente che il termine passione non viene solo associato ad un aspetto

corporeo ma risulta dalla combinazione di elementi mentali ed emozionali.

Uno sguardo ai chakra

Per approfondire il livello energetico che si assume con il termine passione
guardiamo di seguito la qualita dell’energia nei diversi chakra, 1 centri energetici del nostro

corpo:

1° chakra: “Muladhara” Chakra della radice.

E considerato il centro dell’energia sottile, da qui dipartono le nadi, i canali
energetici che trasportano 1’energia in tutto il corpo. E il centro della sopravvivenza
fisica e psichica. Viene rappresentato col colore rosso che evoca passione e vita ed
¢ collegato all’energia della terra. Il rosso rappresenta anche 1’istinto, il desiderio e

la sessualita. Questo chakra regola i nostri bisogni primari e le esigenze

25



dell’esistenza fisica. Qui si accumulano le convinzioni legate alla sessualita, al bene
e al male, alla vergogna, alla bramosia, alla gelosia, alla paura della morte e al
sesso puro. Qui risiede Kundalini e I’energia sessuale. Pertanto quando si parla di
passione a livello di primo chakra si intende [’energia sessuale, I’istinto di

procreazione.

Sahasrara

*>  Vishuddha or Vishuddhi

Anahata, Anahata-puri, or padma-sundara

Manipura or manipuraka

Swadhisthana, Svadisthana, or adhishthana

Muladhara or root chakra

Figura 2.2 — Il sistema energetico dei Chakra

2° chakra: “Svadhisthana”

Rappresenta il come vivere e condividere con gli altri le nostre passioni, i
nostri sogni e 1 nostri desideri. Questo chakra influenza tutte le questioni di
carattere sessuale, 1’espressione della sessualita stessa e dei problemi inerenti la
libido. Qui si sviluppa il nostro rapporto con il piacere, aspetto imprescindibile dal
concetto stesso di passione. L’elemento di questo chakra ¢ I’acqua ed ¢ il centro dei
sentimenti, delle emozioni e della creativita. L’energia in questo centro si muove
attraverso due polarita opposte: il piacere e 1’avversione. Nel primo c’¢ la
sensazione di fondersi a livello empatico, mentre nel secondo c¢’¢ la necessita di
allontanarsi.

Si parla qui di sessualita intesa come rapporto con il piacere. Se nel primo
chakra si parla di una forza che brucia e investe, qui il movimento acqueo del

chakra permette di porre la persona in relazione con I’energia che da esso deriva.

26



3° chakra: “Manipura” o Chakra del Plesso Solare

E rappresentato dal colore giallo ed ¢ collegato alla capacita di prendersi cura
di sé stessi. Qui si manifesta la propria autostima, la volonta e 1’autoaffermazione.
In questo chakra si struttura la personalita che 1’individuo andra ad acquisire che si
modella in base alle approvazioni che il bambino riceve. Pertanto, dal momento che
ogni essere umano ambisce ad ottenere I’energia dell’amore, il bambino imparera a
ricevere I’amore a certe condizioni dettate dall’approvazione dei genitori in base a
quello che fa 0 a come si comporta. Di conseguenza considerera inappropriati tutti
quei comportamenti e quelle manifestazioni che verranno disapprovati dalla madre
e dal padre. Le qualitd apprese verranno ritenute “luci” e cid che invece verra

disapprovato andra a costituire le “ombre”.

4° chakra: “Anahata” o Chakra del Cuore

Vibra alle frequenze dell’amore e della comprensione verso gli altri, aumenta
la sensibilita verso l’ambiente esterno. Alimenta la gioia, [’accettazione, la
compassione (dal latino cum — patior = soffrire insieme), la bonta, la capacita di

dare e ricevere.

5° chakra: “Vishudda” o Chakra della Gola

Qui si da voce al nostro nucleo pit intimo. E la sede dell’espressione creativa
ed ¢& legato alle convinzioni profonde, agli schemi e ai traumi legati alla nascita. E
legato alla responsabilita sulla propria vita. Qui si palesa il potere della
manifestazione: ovvero la capacita di creare nella propria vita quello che si
desidera. E tuttavia importante lavorare sull’allineamento tra mente, corpo e spirito,
affinché i nostri obiettivi appaghino tutti gli aspetti correttamente. Il rischio € che ci
si accanisca a raggiungere un obiettivo quando non ¢ piu affine al nostro percorso
impedendoci pertanto di cogliere le infinite possibilita che sono disponibili in ogni

momento.

6° chakra: “Ajna” o Chakra del Terzo Occhio

E legato all’etere e al corpo spirituale. Produce il controllo della coscienza e
delle reazioni fisiche. Permette chiarezza nella vita e aiuta ad avere una maggiore
consapevolezza. Permette di allargare la nostra comprensione e di rompere il velo

dell’illusione, ci aiuta a percepire meglio la realta.

27



7° chakta: “Sahashrara” o Chakra della Corona

E legato all’etere e al corpo divino. Produce un’espansione della coscienza
verso lo sviluppo di una coscienza universale e la riduzione del pensiero
egocentrico. E attraverso questo chakra che avviene 1’ingresso dello spirito divino

al momento della nascita.

La comprensione delle diverse qualita di energia nei chakra ci aiuta ad ampliare la
nostra consapevolezza e ci mette a confronto con gli aspetti di noi stessi che sono implicati
nel rapporto con I’altro. Il sistema dei chakra diviene un’importante e utile mappa che ci
permette di individuare in quale area ci troviamo nelle diverse esperienze della nostra vita,
in modo da poter utilizzare gli adeguati strumenti per proseguire nel nostro percorso di

trasformazione, scoperta e ricerca interiore.

Figura 2.3 — Lo spettro di energia dei Chakra

Tornando al concetto di passione, risulta evidente che il termine viene utilizzato nel
linguaggio comune per indicare quella spinta, quell’attrazione fisica, quel magnetismo
polare, quel desiderio che ci spinge verso un’altra persona. Passione non ¢ pertanto solo
istinto, solo energia sessuale, solo attrazione fisica, ma € un termine piu vasto che affonda
le sue radici nei primi chakra per innalzarsi e infuocarsi nei chakra superiori. E un
movimento dell’anima che attiva e tiene in vita, un fuoco che brucia e che come tale puo

spengersi come un fuoco di paglia. Perché dalla passione si possa passare all’estasi,

dobbiamo percio prendere in considerazione I’Amore e le sue implicazioni.

28



CAPITOLO 3
AMORE, OMBRA E PROIEZIONE

3.1 La consapevolezza per I’Estasi

Nel precedente capitolo abbiamo esplorato cio che viene coinvolto quando si parla di
sessualita. Abbiamo potuto comprendere e vedere quali sono le forze che agiscono e si
muovono in ognuno di noi e quali qualita assume 1’energia nei nostri diversi centri

energetici.

Quando un uomo e una donna si incontrano in un atto sessuale avviene sempre
qualcosa. Il contatto fra i corpi energetici innesca sempre una reazione, che ne siamo
consapevoli o meno. La consapevolezza di come 1’energia si modifica e dentro di noi e
nell’incontro con I’altro ¢ il passaggio fondamentale per 1’ascesa estatica. Un atto sessuale
privo di consapevolezza pud portare a momenti di intenso piacere e, talvolta, puo
permettere esperienze maggiormente appaganti anche da un punto di vista spirituale. In
quel momento, in quel preciso attimo si € aperta una finestra per la conoscenza e
I’esperienza della fusione con il Tutto. Un po’ come quando ci troviamo davanti a un
tramonto e ci sentiamo parte, per un frangente, di quell’armonica bellezza. Accrescere la
nostra consapevolezza ci aiuta ad allargare la finestra temporale e ad accedere a un livello
di conoscenza superiore. L’ampliamento della consapevolezza attraverso 1’esperienza
sessuale ci pone in un confronto profondo con noi stessi. Non possiamo pensare di
compiere un’esperienza estatica senza passare dal nostro corpo. Cosi come non possiamo
pensare di trascendere il divino attraverso un atto sessuale che non ci vede presenti.
Vengono coinvolti tutti e tre i livelli: corporeo, mentale e animico e spirituale. In questo
senso il percorso dalla passione, intesa come insieme di istinto e attrazione, all’estasi, passa
da un rivolgere lo sguardo dentro di noi, passa dal confronto con il nostro corpo, dal
rapporto con il piacere, dall’accoglienza del nostro ego, ma soprattutto passa dall’Amore.
Ci richiede di spogliarsi di noi stessi, di entrare in contatto con la nostra essenza per poter
risuonare con il divino che ¢ in noi ma che non ¢ esperibile se ci identifichiamo con il
nostro Ego. La presenza di un altro da noi ci si prospetta come uno specchio impietoso che

ci mette continuamente a confronto con noi stessi. E per superare questa inevitabile dualita

29



che si viene a creare interviene la forza unificatrice dell’Amore. Che altro non ¢ che uno

stato proprio, una condizione dell’ Anima.

Nel seguente paragrafo vedremo piu nel dettaglio cosa puo apportare I’ Amore in noi

stessl.

3.2 Il perché dell’amore nel raggiungimento dell’estasi

Wadud e Waduda chiariscono molto bene il perché del coinvolgimento del cuore.

Vediamo in questo paragrafo qual ¢ il loro importante contributo.

I due autori iniziano con I’affermare che il cuore ¢ importante per il suo potere di
trasformazione. Il sesso Tantrico e qualsiasi via di ricerca dell’estasi sessuale inizia dal
cuore perché ¢ qui che si trovano le chiavi auree dell’amore e dell’accettazione che
consentono all’energia sessuale di trasformarsi. Se non ci si avvicina al sesso attraverso il
cuore, il rapporto sessuale sara inevitabilmente un mutuo sfruttamento in cui si ricerca

gratificazione — e forse temporaneamente la si raggiunge — ma senza alcun durevole senso

di nutrimento o appagamento.

Secondo gli autori molti dei problemi che accompagnano 1’esperienza sessuale
possono essere attribuiti alla mancanza di una reale unione di cuore. Tali problemi
comprendono: incapacitda a sperimentare 1’orgasmo, incapacitd di avere un’erezione,
eiaculazione precoce, frigidita, eccessiva preoccupazione tecnica, confronto fra prestazioni

sessuali, giudizi su di s€ e sul partner, affidarsi alle fantasie sessuali o all’immaginazione.

Il cuore dovrebbe essere presente nel fare I’amore non per morale, la morale non
c’entra. La natura non ha seguito 1’idea tradizionale secondo cui ci si innamora, ci si sposa
e poi si pud godere del sesso. La natura non ha ideali. Il cuore non sa nulla delle nostre

convinzioni sull’amore ¢ sui romanzi sentimentali, ma:

“Il cuore e necessario perché per godere veramente del sesso, occorre aver fatto
[’esperienza dell’amore per se stessi. Senza [’amore per sé non e possibile alcuna
condizione rilassata, di auto accettazione in cui [’energia sessuale possa fluire
naturalmente e spontaneamente. Quando [’amore per sé¢ e assente i due partner sono
impegnati nello sforzo di presentare un qualche tipo di immagine, o far vivere un qualche

ideale, inibendo cosi il flusso energetico ai corpi sottili”.

30



Un altro motivo riportato ¢ dato dall’integrazione energetica. Una delle funzioni del
chakra del cuore ¢ quella di integrare in un’armonia complessiva le energie dei corpi
sottili. Cid ¢ molto importante per il processo sessuale che ¢ emotivamente molto carico.
Quando si presenta una situazione in cui il sesso ¢ possibile, in un singolo individuo
entrano in azione molte energie diverse spesso in conflitto 1’una con 1’altra. Svariate forme
pensiero balenano nei cristalli di luce del corpo mentale “dovrei agire ora”, “dovrei
aspettare” ... nel frattempo il secondo corpo € propenso a una serata intima di coccole a
abbracci, mentre il terzo corpo ¢ proteso al raggiungimento di un orgasmo perfetto. Questa
caotica orchestra interna entrera in contatto con un altrettanto caotica orchestra interna

dell’altro pertanto il potenziale di insoddisfazione e disarmonia sessuale ¢ piuttosto vasto.

Il cuore pertanto ha la capacita di armonizzare le due orchestre in una sinfonia di
appagamento e piacere sessuale. Altrimenti 1 due corpi fisici si incontreranno, potra esserci
uno scambio limitato e casuale di energia, ma i livelli profondi dei corpi sottili non ne

saranno coinvolti € non avverra alcun processo alchemico.

Figura 3.1 — L’energia del Cuore

Inoltre 1’energia sessuale ¢ una forza straordinariamente potente. Quando due
persone fanno I’amore e iniziano a muoversi, 1 modelli comportamentali dei corpi sottili ne

vengono influenzati, pertanto non ci vorra molto prima di toccare una ferita energetica.

All’improvviso nel bel mezzo di fare ’amore insorgono paure: dubbi sulla propria

potenza sessuale, sensi di colpa legati al sesso, vulnerabilita di essere ferito o abusato,

31



senso di impotenza o frustrazione. Senza |’accettazione, senza 1’amore, senza il cuore
manchera lo spazio per lasciar fluire questi sentimenti, per comunicarli e condividerli.
Sembrera piu sicuro chiudere tutto, zittire 1 corpi sottili € mantenere il fare 1’amore a un

livello superficiale, confinandolo al piacere del corpo fisico.

In questa condizione riduttiva, uomini ¢ donne possono sperimentare 1’eccitazione
sessuale che conduce all’orgasmo, ma il picco sessuale assomigliera piu a una scarica
energetica che a una vera trasformazione energetica. Pur essendo un’esperienza piacevole,
in un rapporto duraturo I’aspetto unidimensionale condurra inevitabilmente alla noia.
L’amore della coppia diventera presto piatto e ripetitivo e 1’energia sessuale dovra trovare
altri sbocchi. La coppia potrebbe cadere nell’abitudine alla lite o iniziare a perseguire altri

interessi per evitare il confronto con questo problema reciproco.

L’esperienza tantrica rimane percio fuori dalla portata, perché 1’amore continua a
muoversi su un piano orizzontale e non raggiunge mai le altezze multidimensionali della
sessualita tantrica. Di fatto, quello che resta ¢ un vago senso di delusione, di aver mancato

un appagamento estatico, di cui si ha invece intenso desiderio.

Forse il regalo piu grande che il cuore da all’amore ¢ il sentimento di amore

incondizionato, uno stato in cui non esiste alcun giudizio né su di sé né sull’altro.

3.3 L’incontro con ’Ombra: il piacere e il rapporto col corpo, ’Ego, il

Pensiero, I’Animus e ’Anima

Wadud e Wadud hanno confermato e ampiamente sottolineato che I’esperienza
estatica non puo prescindere dall’amore per noi stessi. Nel momento in cui rivolgiamo
I’attenzione al nostro interno dobbiamo confrontarci con molteplici aspetti di noi. Ma
guardiamo da vicino da cosa passa principalmente 1’amore per noi stessi. Inizialmente ci
troveremo a confronto con il nostro corpo e con il piacere che esso pud procurarci, ci
troveremo poi a confronto con il nostro Ego, con i nostri pensieri e desideri, infine ci

troveremo a confrontarci con le proiezioni di noi stessi sull’altro.

32



3.3.1 1l piacere e il rapporto col proprio corpo

A livello energetico quando parliamo di piacere abbiamo a che fare principalmente
con il secondo chakra in cui le esperienze possono essere racchiuse in due grandi categorie:
provare piacere/simpatia € provare avversione/antipatia. Le sensazioni a livello di secondo
corpo sono immediate: il mondo ¢ il movimento fra cid che stimola la sensazione di
“piacere” e ci0 che invece stimola la sensazione di “avversione”. Il movimento fra queste
due polarita descrive che 1’energia si muove fra due polarita opposte. Il piacere ¢ connesso
al respirare dentro, I’avversione al respirare fuori. Quando si fa ’esperienza di respirare
dentro si ha la sensazione di sciogliersi e di fondersi e questo produce una sensazione di
piacere e un senso di connessione con gli altri. Raggiunto il punto massimo di respiro si ha
bisogno di separazione e di distacco, ovvero un desiderio di respirare fuori o avversione

(Wadud e Waduda).

I1 percorso all’estasi ¢ pertanto un percorso individuale e di coppia, o meglio ancora
di un percorso dell’individuo nella coppia. Quando la persona “semplicemente” si trova a
porre attenzione al proprio corpo e alle proprie sensazioni puo entrare in grande difficolta.
In primo luogo pud emergere la non accettazione del proprio corpo, che si manifesta con
una serie di giudizi sull’aspetto fisico e sul suo modo di occupare spazio; in secondo luogo
permettersi di percepire le diverse sensazioni corporee pud non essere direttamente
accessibile; in terzo luogo diviene necessario trasformare le manifestazioni energetiche dei
pensieri dei condizionamenti vissuti durante le proprie esperienze € da cio che viene
proposto culturalmente. Pertanto il percorso per il raggiungimento dell’estasi ¢ un percorso

di ricerca interiore che porta a spogliarsi non tanto di abiti ma piuttosto di strati di sé.

Come si puo accettare il proprio corpo? Il periodo in cui viviamo ci fa troppo spesso
associare il corpo ad una macchina da cui pretendiamo 1’efficienza in ogni momento. Non
siamo abituati ad ascoltare i segnali che esso ci invia, non siamo abituati a leggere il
messaggio dietro a ogni malattia. Ci fermiamo solo quando ¢ strettamente necessario, ma
con I’intenzione di ripartire quanto prima. Generiamo continuamente pensieri negativi sul

nostro corpo.

Le discipline energetiche possono fornirci degli strumenti e aiutarci in un percorso
piu ampio che implica I’accettazione di se stessi cosi come si €. Il corpo che abbiamo ha
questo aspetto perché ¢ perfetto per lo scopo che abbiamo su questa dimensione. La

floriterapia pud aiutarci a accordarci a questa frequenza vibrazionale e favorire

33



I’accettazione del proprio corpo. Solo sciogliendo i pensieri profondi e i giudizi legati a

€sso possiamo giungere a una reale accettazione e accoglienza del nostro corpo.

Se si comincia ad accettare il proprio corpo cosi come ¢ possiamo anche permettere
alle sensazioni che esso veicola di arrivare alla nostra percezione consapevole e potremo
anche scoprire che puo essere fonte di piacere. Si puo iniziare concedendoci la possibilita
che il nostro corpo possa essere veicolo di piacere oltre che di dolore. E in questo
incontriamo le piu forti resistenze che si nascondono in pensieri quali “/o possono fare
solo le persone illuminate”, “non ho tempo per scoprire il corpo” “si, ma poi c’e il
quotidiano che chiama...”. Se ci soffermiamo un attimo ci possiamo rendere conto che
stiamo rimandando e allontanando la possibilita di provare un piacere puro e ampio perché
presi da altro. Presi dalla ricerca di un bene e di un piacere che viene idealizzato e
attribuito al di fuori di noi. Aspettiamo che qualcosa arrivi, che qualcuno faccia in modo
che si possa provare un piacere estremo, aspettiamo lo “stallone del sesso”...ma sbattiamo

la testa contro un muro che non ci rimanda altro che “non ¢ per me”, ecc... quando

“basterebbe” agire sulla propria realta. Siamo e viviamo cio che pensiamo.

La percezione e accettazione delle sensazioni del nostro corpo apre la porta del
respiro, che puo prendere il suo spazio e il corpo stesso puo liberarsi. Non senza difficolta.
Perché nonostante la “buona volonta” e la messa a fuoco dei condizionamenti, ¢’¢ anche
una memoria del corpo che non va trascurata ma che anch’essa deve essere compresa e
sciolta. Per questo un approccio olistico ¢ quanto mai necessario. Se ci si ferma alla
comprensione mentale di un problema, si effettua un lavoro parziale. E necessaria, ma non
sufficiente. Siamo esseri in un corpo e in quanto tale anche l’aspetto corporeo ed

emozionale ¢ importante quanto il pensiero che lo sostiene.

La via dell’estasi passa pertanto da una basilare e fondamentale accettazione del
proprio corpo, percorso quanto piu individuale, quanto piu relazionale quando il corpo

entra in relazione con la reale presenza dell’altro.

1l corpo é un luogo sacro

Se riusciremo nel primo scalino di accettazione e di comprensione del nostro corpo,
potremo considerare che il corpo umano ¢ il tempio dello spirito, ¢ la nostra vera ed unica

casa quotidiana, notte e giorno. Il Tantra da migliaia di anni insegna a diventare

34



consapevoli della nostra Eterna Natura Divina ed invita ogni Spirito Eterno ad amare

costantemente la vita e il corpo.

Giorgio Cerquetti, insegnante di Yoga Tantico, invita a considerare il corpo umano
come un “capolavoro cosmico” che risponde a pensieri, emozioni, parole, vibrazioni

sonore € cibo.

“Capire, conoscere, amare ed usare bene questo corpo é un arte suprema,
dimenticata ma sempre percorribile e realizzabile. Il nostro corpo deve essere conosciuto,
vissuto, amato e rispettato come un luogo sacro e va sempre trattato come tale, il corpo e
il vero campo d’azione, il nostro centro di meditazione. E la farmacia divina in grado di

auto guarirsi.

L’antica filosofia indiana del Tantra c’insegna che il corpo puo essere un grande
amico, e un meraviglioso spazio sacro, la nostra unica proprieta, la dimora in cui
dobbiamo vivere per anni e da cui conviene traslocare, dopo averlo vissuto bene, in modo

intelligente e consapevole.

Quello che sentiamo per il nostro corpo non si puo nascondere, viene fuori nelle
relazioni, ogni relazione é come una lente d’ingrandimento, dilata e rende visibili tutti i
particolari. Sia i pregi sia i difetti del nostro stile di vita. Un corpo vissuto con amore,

libero da conflitti e competitivita, trasmette voglia di vivere e relazionare”.

Intimita

Quando un corpo entra in relazione con 1’altro e quando fra i due corpi avviene piu

che un incontro di scambio fisico, si parla di “Intimita”.
Seguendo le parole di Giorgio Cerquetti:

“L’intimita e un grande amplificatore energetico, un uso cosciente delle energie che
si muovono prima, durante e dopo [’intimita fisica tra due esseri umani complementari
(uomo e donna). Porta alla pace mentale e alla buona salute. L’incontro intimo é il punto
debole di molte persone ma e anche uno dei punti di forza della filosofia tantrica.
L’intimita ingrandisce, dilata, rende visibili i nostri pensieri e le nostre emozioni. Mette a

nudo, porta alla luce pregi e difetti. I pregi vengono a galla prima. Il potere delle relazioni

35



intime sta nel saper gestire i difetti. Ci vuole grande comprensione, magnanimita e

intelligenza”.

3.3.2 L’Ego

Abbiamo potuto conoscere il nostro corpo e come sia necessaria la sua accettazione
al fine di una migliore esperienza sessuale. L’ascesa all’estasi prosegue attraverso 1’entrata

in scena dell’Ego. Di seguito cercheremo di comprenderlo e approfondirlo.

Esistono una serie di componenti erroneamente attribuiti alla nostra essenza e al
nostro nucleo che in realta hanno a che fare con la nostra componente “egoica” che ci
allontana dalla scoperta di noi stessi in quanto ci vincola a bisogni e desideri che appagano

aspetti della nostra personalita e non della nostra essenza.

Figura 3.2 — L’Ego come un bambino interiore

L’“Ego” ¢ un termine spesso abusato e rivestito di ampie connotazioni a livello

sia psicologico che spirituale. In realta I’ego ¢ semplicemente la conoscenza che abbiamo

36



su noi stessi e di noi stessi, dal nostro livello di consapevolezza attuale. Si basa

su credenze riguardo a noi stessi e agli altri, su filtri ed esperienze passate.

L’ego ¢ la maschera che usiamo per relazionarci con la realta: ¢ cio che crediamo di

essere, ossia tutto cio che ci da un senso illusorio di identita.

E formato da cid che crediamo riguardo al nostro corpo, riguardo alle nostre
emozioni e la capacita di esprimerle, ai nostri desideri, all’intelletto, a tutto cid che
abbiamo appreso per imitazione diretta o che abbiamo assunto come modelli dalla societa,
e anche dai ruoli che svolgiamo e con cui ci siamo identificati. Si contrappone a cid che
possiamo chiamare Sé, ossia il nucleo centrale del nostro essere, la parte divina che ¢

costantemente uno stato di gioia e pace autentica.

Almaas A. H., specialista in terapia reichiana e fondatore del Diamond Approach,
afferma che il Sé e 1’ego sono entrambi centri creativi ed attivi della nostra coscienza,
solamente che il contatto con il Sé ci conduce verso il nostro centro divino e 1’unita,
mentre 1’ego ci porta fuori strada, facendoci identificare con le nostre difese, con le nostre

maschere e con 1’essere separati.

Da un punto di vista psicologico, rappresentano la tensione archetipica dualistica.
Anche per molti insegnamenti spirituali l’ego ¢ il nemico numero uno da
abbattere, principale responsabile dei nostri problemi emotivi, comportamentali e

anche materiali.

E bene e importante tenere presente che 1’ego non ¢ né buono né cattivo, ¢

semplicemente una parte di noi che reclama attenzione.

L’amore e la consapevolezza sono gli strumenti indispensabili non per liberarsene,
ma per comprenderlo e gestirlo. Molte delle convinzioni che crediamo essere nostre sono
in realta semplicemente credenze che discendono dalla presa dell’ego e che derivano da

queste tre credenze di base radicate nel nostro ego:

Sono cio che possiedo
Sono separato da tutti

Sono separato da Dio

37



L’ego, secondo I’autore, pud essere anche identificato con quello che possiamo
chiamare inconscio inferiore, che si esprime per mezzo di subpersonalita, le quali sono a

volte definite come caratteristiche della personalita.

In realta non sono altro che forze energetiche che coltiviamo dentro di noi e che

attiviamo, o meglio di cui ci rendiamo conto solo attraverso la polarita.
Ecco alcune delle subpersonalita piu comuni:

vittima — aggressore
controllore — dipendente
perfezionista — superficiale
compiacente — permaloso
inquisitore — colpevole
genitore — bambino

spavaldo — pauroso

In ogni settore della nostra vita, siamo abituati ad attivare una specifica
subpersonalita, in cui spesso rimaniamo incastrati per anni, o addirittura per tutta la vita,
non comprendendo mai che piu diamo energia ed attenzione ad una delle polarita, piu
stiamo invitando la manifestazione dell’altra polarita nella nostra vita sotto forma di varie
esperienze. Queste subpersonalita corrispondono ad altrettante ferite del bambino interiore;

in realta, anzi, ognuna andrebbe trattata come fosse un bambino interiore.

Esiste una caratteristiche dell’ego che ¢ forse la piu deleteria di tutte e che puo
influenzare negativamente anche la nostra vita materiale: esso vuole avere sempre ragione.
Non solamente nei confronti faccia a faccia con i familiari, gli amici, 1 colleghi o gli
sconosciuti, ma anche in modo piu subdolo: ci illude di avere ragione per evitarci di
mettersi in discussione, di poter cambiare le nostre credenze su noi stessi, sulla vita e sul

mondo e in questo senso ci fa permanere nella zona di comfort.

Quando I’aver ragione e il difendere il nostro punto di vista diventa il nostro valore
supremo, pur di difendere le nostre credenze saremo disposti a sacrificare le opportunita di
crescita, di guadagno, di benessere; o per lo meno saremo in grado di coglierle fino a

quando queste non entrano in conflitto con le nostre convinzioni piu intime.

L’ego ha bisogno in qualche modo di dominare per sentirsi al sicuro; attraverso la

lotta, 1 gesti, le parole, le ideologie, anche al prezzo del nostro benessere o persino della
38


http://www.ricchezzavera.com/blog/ricchezzavera/il-bambino-interiore-ferito-ecco-come-blocca-il-denaro/

nostra vita. La pigrizia, la disillusione, 1’inerzia sono gli strumenti pit comuni di cui si

serve 1I’ego per continuare la sua politica.

I1 suo scopo infatti non ¢ tanto quello di farci provare “piacere”; piuttosto un‘“piacere
negativo”, volto ad evitare qualsiasi cambiamento, interiore od esteriore, che potrebbe

destabilizzarlo e farci uscire dagli schemi di pensiero e comportamentali consolidati.

L’ego viene infatti a volte erroneamente correlato al piacere. In realta esso si nutre
della sofferenza passata, tentando di ricrearla costantemente ed ¢ fortemente contrario alla
corrente naturale della vita: seguirla significherebbe la morte della sua esistenza come io
separato. In questo senso I’ego ¢ preposto ad attuare un sistema di difesa naturale.
Abbiamo la convinzione erronea che ogni dolore, frustrazione o critica sia un pericolo da
cui difenderci, limitando la gamma dei nostri sentimenti ed il nostro potenziale d’amore e

creativita.

Quando ci mettiamo sulla difensiva, diventa piu importante per noi provare che
I’altro ha torto e che noi abbiamo ragione piuttosto che scoprire gli elementi di verita, ossia

lo specchio e I’insegnamento dietro cid che ci accade.

In realta il nostro vero S¢é non pud essere minacciato, perché non pud morire. La
minaccia che percepiamo ¢ diretta contro il nostro ego, al quale siamo attaccati come al

nostro corpo.
Per affrontare 1’ego ¢ importante non lottare contro di esso perché:

“Se decidiamo di combatterlo, non facciamo altro che renderlo piu forte. Il nostro

ego e perfetto cosi com’e. assolve solamente alla sua funzione”. (Almaas A. H.)

Non occorre pertanto entrare in lotta con lui, ma cercare di comprenderlo. Solo cosi
comunicheremo al nostro ego che non ¢ affatto un problema nella nostra vita ed otterremo

che ci lasci sempre piu in pace se lo desideriamo.

Il primo passo per un’accettazione del nostro ego ¢ riconoscerlo in tutte le forme in
cui si presenta. Riconosciamo che ¢ una parte di noi. Esso pud presentarsi con svariate
maschere: non importa che siano apparentemente buone, ossia piu socialmente accettabili
(maschera del compiacente, della vittima, del bambino, ecc.) oppure cattive (aggressore,
inquisitore, invidioso, ecc.): tutte contengono in sé la polarita opposta e prima o poi ti

troverai a sperimentarle entrambe.

39


http://it.wikipedia.org/wiki/Io_%28psicologia%29

Il secondo passo ¢ sapere che non siamo quella maschera, ma possediamo quella
maschera, né piu né meno di quanto possediamo un vestito. Occorre non identificarsi con

€sso ma assumere una posizione di amorevole distacco.

Una volta riconosciuto I’ego e dopo esserci disidentificati con esso, bisogna
conoscerlo, ossia esplorare la varie subpersonalita con cui ci identifichiamo per poi
imparare ad accettarle amorevolmente. Il potere dell’ego proviene sempre dall’inconscio;
nel momento in cui ci identifichiamo con il nostro Sé individuale, siamo in grado di
prendere le distanze dalle sue dinamiche e possiamo essere in grado di gestirlo secondo un

principio di utilita.

La meditazione si offre come strumento di esplorazione, di riconoscimento e
scoperta del nostro ego. E attraverso 1’esplorazione interiore che possiamo attingere a
quelle emozioni represse che sono andate a costituire le maschere dell’ego. Un processo
trasformativo completo si rende allora necessario perché ¢ importante coinvolgere tutti i
livelli energetici per permette un’integrazione e un accettazione della manifestazione
dell’ego. Grazie alla meditazione e le tecniche energetiche possiamo entrare in contatto
con la ferita emotiva sottostante la manifestazione dell’ego e permettere a quell’emozione
e a quel vissuto corporeo di risanare la ferita. In questo modo permettiamo al nostro ego di
arretrare e alla nostra essenza di manifestarsi, tuttavia puo capitare che, anche dopo aver
praticato tante meditazioni e tanti esercizi, 1’ego fa ancora capolino in varie circostanze
della nostra vita. Piu innalziamo la nostra vibrazione e piu tutto quello che non vibra alla

stessa frequenza emerge per essere riconosciuto e lasciato andare.

Identifichiamoci, ogni volta che ci accorgiamo di ricadere in una subpersonalita, con
I’osservatore interno, obiettivo, compassionevole e distaccato. Accettiamo e permettiamoci
inizialmente di poter anche vivere di tanto in tanto la maschera, pur sapendo che si tratta di

un’illusione.

Per fare questo ¢ inoltre necessario capire in che modo 1 nostri pensieri, convinzioni e
immagini ricreano modelli negativi ripetitivi e circoli viziosi nella nostra vita. Questo puo
ricordarci che la vita € un teatro che ci manda in scena sempre gli attori piu preparati per la

parte che devono svolgere.

Almaas A. H. fa presente come 1’ego abbia anche molti doni da offrirci. Esso si

relaziona alla consapevolezza di sé, come essere incarnato, e ci ricorda quindi quali sono i

40



nostri confini, fisici, emozionali ed energetici, permettendoci di porre un limite di fronte

alle pretese e alle richieste altrui.

Pud servire quindi come strumento per incanalare I’amore incondizionato che
alberga dentro di noi affinché questo si trasformi in un’energia che rafforzi e potenzi i

nostri canali energetici.

L’ego, in quanto simbolizzato primariamente dal terzo chakra, ¢ anche collegato
positivamente alla volonta individuale, alla conoscenza, all’intelligenza e all’intelletto, alla
chiarezza, all’umorismo. Lavorare a livello energetico pud essere molto importante per

lasciar andare la presa dell’ego, delle subpersonalita e delle loro emozioni represse.

Ancora una volta ci rendiamo conto che la trasformazione, 1’accettazione e

I’integrazione puo avvenire soltanto accordandoci all’amore.

Ecco un brano di Osho in cui, con parole anche brusche, spiega come 1’incontro con
2 b
I’altro possa generare sofferenza dal momento che ¢ necessario che il nostro Ego

“sparisca” per far spazio all’Amore:

“«“

on appena siete con qualcuno, nasce la sofferenza: tutti i rapporti generano
soltanto sofferenza. A meno che tu sia illuminato, |’amore si riduce a un conflitto, a un
litigio,; a poco a poco ci si abitua, il che vuol dire che si diventa spenti, insensibili. E’ per
questa ragione che il mondo intero e cosi morto, in decomposizione: i rapporti si sono
ammulffiti, si sono abbruttiti. Pertanto, se davvero vuoi amare ed essere amato, non €
possibile cosi come sei. Devi sparire. Devi andartene, lasciandoti dietro solo un limpido
nulla, la freschezza del nulla; solo allora puo sbocciare il fiore dell amore. I semi ci sono

)

gia, ma [’ego e una roccia, e su di esso i semi non possono germogliare.’

3.3.3 Pensiero e realta

Come abbiamo potuto constatare 1’Ego, nelle sue modalita di manifestazioni,

alimenta pensieri e convinzioni che cercano di allontanarci dalla nostra essenza.

La wvia dell’estasi ¢ spesso associata a una serie di tecniche per un
autocompiacimento egoico. Anche qualora si affronti la sessualita per un puro aspetto di
piacere, ci troveremo a confronto con una serie di pensieri limitanti e autosabotanti che

andranno a discapito del nostro stesso piacere. Se vogliamo andare oltre occorre far
41


http://energeticlub.com/presentazione/

emergere le convinzioni non consapevoli, integrare le emozioni represse e irrisolte, liberare
le energie condensate in modo da poter conoscere e padroneggiare il flusso della nostra

energia.

L’essere umano ¢ immerso in un oceano di frequenze di cui ignora le possibilita.
Ognuno di noi ¢ accordato e vibra ad un livello che corrisponde ai pensieri e alle
convinzioni che ha e che creano la struttura della vita che vive. La meccanica quantistica
dice che I'universo nasce da un pensiero e che tutta la materia da cui siamo circondati non
¢ altro che pensiero precipitato. Dal momento che ci rendiamo conto di essere la mente che
genera quei pensieri e quindi quella realta che viviamo, possiamo trasformare la nostra

mente € cambiare la nostra esistenza.

Figura 3.3 — Il campo energetico in cui siamo immersi

Questo accade anche nel vasto campo della sessualita: le esperienze che viviamo,
cosi come i pensieri, pit 0 meno consapevoli, che generiamo si riflettono sulla nostra
realta. Per questo ¢ importante aumentare la nostra consapevolezza e renderci conto di
quali siano 1 pensieri che sostengono ci0 che viviamo. In questo modo possiamo
trasformare quei pensieri e integrare le emozioni sottostanti. Accordiamo la nostra mente
alla parte spirituale, vibrando a una frequenza sempre piu elevata che permette di compiere

un percorso che ci riconduce a sentirci Uno.

In questo processo ¢ importante che il nostro corpo, la nostra mente e il nostro spirito
siano allineati per permetterci di realizzare lo scopo della nostra esistenza. Altrimenti
rischiamo di aggrapparci a desideri e obiettivi che altro non sono che proiezioni del nostro

ego.
42



Come si pud riuscire in questo intento? Le discipline olistiche ci mettono a
disposizione molti strumenti e modalita. Possiamo svolgere un’azione sinergica lavorando
sui nostri pensieri trasformandoli attraverso la meditazione e trattamenti specifici. A
sostegno di questo percorso possiamo utilizzare la floriterapia o la cristalloterapia che ci
pud permette una continuitd di elevazione vibrazionale in accompagnamento a questo
percorso. Le tecniche energetiche possono di gran lunga promuovere una rapida
trasformazione degli schemi sottostanti passando attraverso un coinvolgimento dei tre

livelli energetici.

3.3.4 Animus e anima: lo specchio di sé

Abbiamo potuto constatare nel primi capitoli, la presenza di un’energia maschile e

femminile che tutto permea, noi inclusi.

Nel Tantra viene usato il termine “Maithuna” per indicare, oltre che 1’unione con
’altro sesso, I'unione del maschile e del femminile dentro se stessi. Jung chiama la
componente femminile presente in ogni uomo “Anima’ e la componente maschile presente
in ogni donna “Animus”. Per scoprire queste nostre componenti, percependone la realta

autentica, occorre diventare consapevoli della loro natura e proseguire il viaggio interiore.

Jung ci fornisce un’interessante lettura di come avviene 1’innamoramento: afferma
che I’inconscio personale racchiude tutte le storie della nostra vita e le nostre esperienze,
mentre nell’inconscio collettivo vi sono invece configurazioni, strutture e immagini
comuni a tutti gli individui. Queste immagini universali, “archetipi”, riguardano
direttamente il nostro modo di essere uomo e di essere donna; sono la base dei contenuti
che noi normalmente proiettiamo su una persona dell’altro sesso e, in primo luogo, sul
partner. Jung afferma che di solito sul partner proiettiamo in positivo: scopriamo in lui una
qualita che in realta abbiamo in noi stessi, ma di cui non siamo consci; queste proiezioni
sono la ragione del grande fascino che le persone dell’altro sesso esercitano su di noi. Di
solito, quando ci innamoriamo, 1’oggetto del nostro amore ¢ innanzitutto questa qualita
proiettata e da essa 1’amore si estende a tutta la persona sulla quale esercitiamo le

proiezioni.

Pertanto prima di entrare nelle zone piu remote nella nostra mente ¢ importante

rinforzare la nostra identita, in particolare prima di andare alla ricerca del nostro animus e

43



della nostra anima ¢ importante consolidare il proprio io sessuale, per evitare che quelle

aree d’ombra ci avvolgano e ci causino senso di smarrimento.

I1 famoso “colpo di fulmine” ¢ pertanto, secondo Jung, il risultato di una proiezione.
L’attrazione altro non ¢ che per quella parte inconscia e quindi velata di sé stessi. Ne
consegue che, solo conoscendo bene questo archetipo o meglio questo lato della propria
psiche ¢ possibile interagire in modo armonico e diviene piu facile avere una sana

relazione e un rapporto di coppia ricco e gratificante.

I due archetipi ci danno forse meglio di una visione di quanto la psiche possa essere
duale. Ogni archetipo, contiene un aspetto della vita e il suo opposto, lasciando intendere
che entrambi hanno un loro valore; esattamente al contrario di Freud, che nelle sue ricerche
sull’ambivalenza (affettiva: odio/amore) era focalizzato sulla conflittualita, tendendo cio¢
ad eliminare uno dei due poli. Nel pensiero junghiano, la psiche ¢ duale (o doppia)
venendo a significare che ogni atteggiamento o sentimento contiene il suo opposto; ecco
quindi che la sottomissione convive con la prevaricazione, 1’odio con I’amore, il conscio

con I’inconscio.

Da ci0 si evince che tale dualita vale anche in ordine ai due generi biologici e Jung ci
dice che anche la psiche, la mente, ha in sé sia una energia maschile che una femminile e
quindi ogni uomo ha in sé un lato femminile e ogni donna ha in sé un lato maschile. Ogni
essere umano esprime un’energia dominante, ma contiene, in secondo piano, anche quella
opposta. Nel pensiero Junghiano ognuno di noi ¢ piu di una cosa e nella persona bene

integrata, le polarita della psiche sono complementari. Dalle sue stesse parole:

“La vita e 'unione di energie complementari, ognuna delle quali tende verso [’altra,
compensandola. L’Animus é la figura che compensa [’energia femminile. L ’Anima quella

che compensa [’energia maschile”.

I due archetipi sono da sempre presenti nell’inconscio collettivo. Per la coscienza,
“anima” significa: unione, protezione, affettivita, cura, mantenimento; mentre per
“animus”: riflessivita, controllo, analisi, ponderazione, razionalita, calcolo, decisione,

programmazione, distinzione.

44



Figura 3.4 — Animus e Anima

Animus e anima nell’incontro con altro

Nell’incontro con 1’altro, animus € anima si trovano a confronto. Quando uomini e
donne non si capiscono, accade che i due archetipi che coesistono non vengono
riconosciuti, accettati, integrati; questa mancanza di sintesi sta alla base delle difficolta di
comunicazione tra due partner. Quindi, se noi non riusciamo a comprendere noi stessi
come possiamo sperare di riuscire nell’interazione di coppia? Diciamo che 1’amore
potrebbe essere in grado di reindirizzare ’energia che fluisce tra i partner promuovendo
una possibile integrazione. Non ¢ facile amare perché anche ove esistano dei sentimenti
forti, rimane la fatica di quella lotta che avviene dentro di noi. Gli opposti si attraggono,
diceva spesso Jung, ma ¢ anche innegabile che la loro convivenza ¢, spesso, ardua. Ecco
perché ogni rapporto raramente ¢ tranquillo e ha potenzialmente in sé il massimo della

gioia e il massimo del turbamento.

I1 nostro scopo ¢ quindi realizzare 1’armonia sia dentro di noi che nel rapporto con
’altro; il messaggio € che quanto piu riusciremo ad armonizzare il rapporto con noi stessi €
tanto piu riusciremo a realizzare una relazione soddisfacente con 1’altro migliorando, tra

I’altro, anche la convivenza sociale.

45


http://www.studiobumbaca.it/2012/12/12/non-so-se-ti-amo/

Ma cosa avviene quando incontriamo “la” persona? Quando si ha la fortuna di
incontrare la persona ‘giusta’, si accende qualcosa: 1’archetipo si attiva; improvvisamente
si accendono mille luci e tutti i nostri desideri collaborano a questo sfavillio di colori che
qualcuno chiama energia psichica, ed ecco che qualcosa dentro di noi ci fa dire: “...ecco, ¢

arrivata!” Se siamo pronti, quando siamo pronti, semplicemente arriva.

L’inconscio collettivo attiva 1’archetipo che ci propone cose che sono in sintonia con
il momento del soggetto sta vivendo in quel momento che perd non deve essere
interpretato come assoluto ma soltanto “giusta” in quel momento. Infatti, pur ringraziando
I’archetipo, dobbiamo sempre avere bene in mente che non ¢ detto che quel partner sia
realmente quello da cui avremo la felicita perché potremo essere ancora sotto scacco dal
complesso sistema di proiezioni. Ovvero la donna proietta il suo animus sul malcapitato
mentre 1’uomo la sua anima sulla sventurata. Le proiezioni partono dall’Ombra (il lato
peggiore di noi stessi), quindi se non comprese € integrate, quell’incontro che inizialmente
sembra magico (perché frutto della proiezione) in seguito risultera la peggiore scelta della

nostra vita.

Quando I’archetipo si attiva e I’altro diventa o meglio incarna il nostro partner ideale,
dovremmo chiederci se in realta, non ¢ altro che un riflesso del proprio passato affettivo.
Nell’amore scattano giochi che coinvolgono I’anima e I’animus. In questo caso, dovremmo
sempre considerare 1’ipotesi che 1’anima/animus spinge 1’innamoramento verso un partner
che corrisponde alla sua parte ombra, come se la cercasse in lui/lei. Non si ama quel
soggetto ma la sua proiezione. In questo caso I’evoluzione del rapporto evidenzia in modo
spesso drammatico lo scarto tra I’ideale e il reale, mettendo in crisi il rapporto, perché la

sua immagine ¢ lontana dal vero anche se, all’inizio, sembrava altro.

3.4 Verso I’Estasi

In questo capitolo abbiamo messo a fuoco alcune importanti componenti che entrano
in atto verso I’esperienza estatica. Dopo aver compreso le componenti energetiche alla
base della sessualita, abbiamo attraversato il nostro lato ombra, fatto di pensieri e
convinzioni su noi stessi. La consapevolezza e la trasformazione energetica sono pertanto
fondamentali per proseguire in questo percorso ¢ I’Amore si rivela come la forza

necessaria per portare luce nelle nostre tenebre. Abbiamo anche scoperto cosa pud

46



avvenire quando il nostre essere entra in relazione con I’altro, ovvero abbiamo potuto
constatare come 1’altro, a sua volta, diviene lo specchio per le zone di ombra che si svelano
nella relazione. Ancora una volta la consapevolezza di noi stessi ¢ uno degli strumenti piu

importanti per sciogliere ogni impedimento al libero fluire dell’energia fra i due corpi.

Adesso siamo pronti per addentrarci e scoprire I’esperienza estatica.

47



CAPITOLO 4

L’ESTASI

4.1 L’ampliamento del piacere per il raggiungimento dell’estasi

Elmar e Michael Zadra nella loro opera “Tantra — La via dell’estasi sessuale”
notano come spesso la condizione di estasi sia associata a un’esperienza riservata ai santi o
ai vincitori, ma 1’estasi € in realta accessibile a tutti. Si puo imparare attraverso un percorso
di conoscenza e scoperta. Come abbiamo potuto vedere, il percorso che porta all’estasi ¢
fatto di rivelazioni, di una continua ricerca interiore: € necessario arrivare ad un

ampliamento della coscienza.

Uno degli aspetti fondamentali legato a raggiungimento di un’esperienza estatica ¢
I’ampliamento del piacere. In alcuni casi si puo parlare direttamente di scoperta del piacere
che il proprio corpo puod apportare. Elmar e Michaela Zandra indicano quattro strumenti

utili per un ampliamento della coscienza, denominandoli “le quattro chiavi del piacere”:

Attenzione: ovvero il mettere a fuoco la consapevolezza del proprio corpo.
Portare pertanto la propria attenzione da dentro a fuori di noi.

Il movimento e il ritmo: elementi necessari per entrare nel flusso
dell’energia del proprio corpo e per osservare come questa si modifica e si amplia.

La voce e il suono: 1 suoni che emettiamo sono spesso istintivi e spontanei,
non vengono processati € controllati dalla nostra parte conscia, sono percio soggetti
alla nostra stessa repressione. Svelando il nostro stato d’animo ci espongono in
maniera diretta al nostro partner e pertanto ci portano immediatamente alla
repressione di essi stessi.

Il respiro: il respiro ¢ la piu inconscia delle funzioni consce del nostro corpo.
Mentre sensazioni, emozioni e pensieri cambiano, il respiro ci accompagna dalla
nascita fino alla morte formando un filo conduttore che nella vita ci porta attraverso

tutti gli stati d’animo e 1 loro repentini cambiamenti.

Secondo gli autori le quattro chiavi possono di gran lunga aiutare nell’ampliamento e

nella ricerca del piacere: I’attenzione verso le sensazioni del corpo ¢ la prima chiave e il

48



primo passo che permette di stare nel proprio corpo, di percepirlo, trasformando 1’idea
stessa di “come dovrebbe essere”. Una volta acquisita 1’attenzione alle proprie sensazioni
si apre la strada per 1’utilizzo della seconda chiave, il movimento e il ritmo. Quanto piu il
corpo ¢ libero di muoversi e quanto piu il piacere viene assecondato e questo a sua volta fa
si che un movimento libero modifichi il nostro modo di respirare. Ed ¢ anche attraverso il
respiro, la terza chiave del piacere, che possiamo permettere alle emozioni di accelerare o
piuttosto di rallentare per farci toccare piu profondamente, nel nucleo delle nostre
emozioni. Movimento e respiro insieme permettono 1’espressione vocale spontanea di

suoni che sottolineano le nostre sensazioni ed emozioni.

\

Un ampliamento del piacere ¢ uno dei primi passi verso la sperimentazione di

un’esperienza orgasmica e in alcuni casi estatica.

4.2 L’ascesa dell’energia attraverso i chakra

Vediamo adesso come, secondo il Tantra, [’energia sessuale ascende attraverso i
nostri chakra. La sessualita viene consciamente e consapevolmente integrata nei cosidetti
« ) ) . ” . o . . .

matrimoni tra i chakra”, che scandiscono la nostra crescita interiore. Ogni matrimonio

significa I’'unione degli opposti.

Figura 4.1 — Alchimia sessuale

49



Primo matrimonio

Nel primo matrimonio ci troviamo nel primo chakra e nel secondo. L’uomo
ha una polarita di questo chakra positiva, ovvero ¢ proiettato verso 1’esterno, la sua
energia ¢ diretta fuori come di fatto ¢ evidente dalla conformazione fisica dei suoi
genitali. La donne invece ha una polarita del chakra negativa, in questa sede riceve
I’energia grazie alla sua conformazione uterina che accoglie I’energia maschile.
Durante 1’unione sessuale 1’uomo ¢ attivo, ¢ presente nei suoi genitali e trasmette il
suo desiderio sessuale alla donna. L’uomo ¢ sempre responsabile del primo passo,
mentre la donna si incarica di accoglierlo. La donna pertanto ¢ recettiva e il suo
essere presente significa aprirsi per accogliere la scintilla dell’uomo. Questa stessa
scintilla accende il fuoco dormiente della donna che risveglia il suo secondo
chakra, in cui la donna ¢ attiva e entra in contatto con la sua forza corporea. La
donna esprime pertanto la sua voglia, il suo piacere e la sua sensualita in modo
corporeo, ¢ lei che qui dirige e guida. Pertanto 1'uomo nel secondo chakra ¢
ricettivo, ¢ rilassato nell’atto amoroso ed ¢ vigile e attento a tutte le sensazioni e
percezioni corporee. L’uomo ¢ come una roccia contro cui si infrange una
mareggiata, la donna. La donna pud dunque abbandonarsi completamente a se
stessa e ai suoi sentimenti perché sa che la roccia restera stabile. Cosi come 1’'uomo,
ben radicato e a contatto con se stesso, pud assecondare la donna e rilassarsi.
Questa sua accettazione dell’energia femminile gli da la spinta necessaria per

raggiungere il terzo chakra.

Secondo matrimonio

Nel terzo chakra I’'uomo ¢ di nuovo attivo e si mostra nella sua forza. E lui
che imprime una direzione al fuoco della donna che si ¢ svegliato e lo fa in armonia
con le energie destatesi nel primo connubio. La donna ¢ invece recettiva, viene
inondata dalla carica energetica dell’'uomo e rilassandosi segue il ritmo dell’uomo,
rimanendo presente a se stessa e in contatto con il proprio piacere. Accoglie la
forza che arriva dall’uomo e accettando ’energia radiante maschile si catapulta nel
quarto chakra. Questo ¢ il polo positivo della donna, ma non inteso nel senso che la
donna debba fare qualcosa, piuttosto la donna trasmette energia e avviene di per sé.
Discendendo dalla sua femminilita si limita a lasciare che succeda. Questa energia
ha una qualita chiara limpida e aperta a tutto cido che avviene. Tramite questa

energia il sesso diventa un atto di amore. Qui I’'uomo ¢ nel suo polo negativo. Resta

50



in contatto con la sua forza e si fa inondare dall’energia che emana la donna.
Accogliendola pud scoprire in s¢ una profonda capacita di accogliere e
un’altrettanto profonda compassione corporea. Essendo in armonia con questa sua

compassione questo stato lo porta direttamente al quinto chakra.

Terzo matrimonio

Dopo tutto cido 'uvomo diventa attivo nel quinto chakra con un orgasmo di
carattere espressivo, mentre 1’orgasmo della donna ¢ piuttosto implosivo. Qui si
fondono compassione e comprensione. L’uomo pud provare I’esperienza del
sentirsi intero: corpo e mente diventano una sola cosa in lui entrando in uno stato
interiore in cui non esiste la negazione. L’uomo insegna alla donna Ia
comunicazione, 1’arte e la creativita perché in questa fase la donna ha bisogno di
incoraggiamento e di sostegno da parte dell’'uomo. La donna ¢ ricettiva nel quinto
chakra e lascia penetrare in s¢ 1’energia che viene dall’uomo. Si rilassa e questo le
permette di entrare in contatto con il suo potenziale del sesto chakra. Qui la donna ¢
di nuovo positiva, da energia all’'uomo. Questa energia viene anche chiamata
“lunare”. L’inconscio comincia a fondersi con la coscienza e cid porta la donna
direttamente al settimo chakra. Quando la donna entra nel sesto chakra, porta con
s¢ anche I’uomo che riuscira anche ad avere visioni se si abbandonera alla donna.
L’uomo nel sesto chakra ¢ ricettivo e accoglie I’energia che gli arriva dalla donna.

Tramite questa energia puo salire nel settimo chakra.

Questo ¢ il motivo per cui le donne illuminare vivono spesso da sole, mentre
gli uomini illuminati hanno bisogno di una compagna per arrivare alla completa
liberazione. Una volta che vengono illuminate le donne si esprimono col corpo e
col cuore: cantano abbracciano, ballano mentre gli uomini illuminati cominciano a

parlare e a insegnare dal loro quinto chakra.

51



Figura 4.2 — L’ascesa all’Estasi

4.3 Gli ostacoli all’ascesa

E evidente che questo percorso puo incontrare alcuni importanti ostacoli, di seguito

vediamo a livello energetico quali impedimenti possono bloccare il percorso:

A livello di primo chakra la prima sfida da superare per la donna ¢ di non
spaventarsi quando 1’uomo le si avvicina con il suo desiderio. Se poi ¢ la donna ad
essere il polo positivo e si tratta di fare sesso non andando oltre allo scambio
energetico che avviene a livello di primo chakra, tutto puo funzionare comunque
bene, ma solo per poco tempo, in seguito insorgeranno problemi di dipendenza
reciproca e di liberta.

Nel secondo chakra un tipico esempio di intoppo ¢ dato dall’'uomo dolce e

comprensivo che per questi suoi tratti entrera in una sorta di gara con la donna
stessa per chi dei due ha piu sentimenti e sa essere pil comprensivo.

Se 'uomo manifesta la sua intenzione sessuale direttamente dal terzo chakra
“ti voglio penetrare adesso” senza essere passato dal secondo chakra, senza percio
essersi lasciato inondare dai sentimenti della donna, essa non si concedera e 1’atto
sessuale diventera meccanico. Se invece la donna resta attiva nel terzo chakra, non
sara in grado di sentire 1’energia del cuore che viene nutrita soltanto da un terzo

chakra rilassato e non potra sentirsi collegata con la sua forza sessuale.

52



A livello di quarto chakra puo avvenire che I’uomo si perda nell’energia della
donna come in un oceano e allora vaghera in sensazioni piacevoli rimanendo
attaccato ad esse e I’atto sessuale terminera qui.

Nel quinto chakra, se tutto va bene, ’'uomo accetta I’amore, accetta di essere
amato e esprime questo amore ¢ se stesso in esso. Un eventuale conflitto potrebbe
nascere qualora la donna delegasse tutte le espressioni dell’amore all’'uomo e

cominciasse poi a opporsi a esse, a contrastarle e a criticarle.

4.4 Meditazione come strumento

Elmar e Michael Zadra affermano che il Tantra si pud definire anche una
meditazione sul piacere, cio¢ una meditazione che prende come oggetto della
consapevolezza ’energia del piacere. E certamente uno scopo della pratica tantrica ¢
I’aumento del piacere e la scoperta di forme piu profonde di unione sessuale. Ma la
meditazione tantrica non si limita a cio: Tan-tra in sanscrito significa anche “strumento per
allargare la coscienza”. Questo processo di allargamento avviene nell’unione tra Shiva e
Shakti, tra consapevolezza ed energia, tra meditazione e piacere, tra il settimo chakra, che ¢

in cima alla testa e il primo chakra che ¢ il centro sessuale.

Figura 4.3 — La meditazione

53



Un aspetto importante da sottolineare ¢ che tutte le esperienze estatiche, tutti gli
incontri con altre realta richiedono sempre di venir ricondotti alla dimensione terrena, di
venir riportati e integrati negli stati della mente ordinaria; altrimenti 1’io vorra identificarsi
con quello che c’¢ oltre I’io, che ¢ di per s¢ impossibile. La prima reazione in questa
esperienza di liberazione ¢ quella di una grande gioia e cio ¢ naturale perché veramente ¢
I’esperienza piu bella e piu sacra che uno possa fare. Ma ¢ da tenere presente ¢ che cio che
¢ stato provato prescinde dall’esistenza dell’io per cui ¢ importante riportare gli
avvenimenti nella giusta dimensione in cui [’ordinario si pud incontrare con lo

straordinario, il Samsara con il Nirvana.

4.5 Cosa avviene durante I’orgasmo

Elmar e Michael Zadra evidenziano che il culmine del piacere ¢ comunemente
associato al fenomeno energetico chiamato orgasmo, che dipende molto poco dal nostro
partner e dalla stimolazione sessuale, ma piuttosto ¢ legato alla nostra capacita di caricarci
energeticamente e di raggiungere uno stato cosi rilassato da far traboccare quell’energia
che comincia a fluire spontaneamente dentro di noi. Perché cio avvenga occorre riuscire a
rilassarsi durante lo stato di maggiore eccitazione, smettendo di prefiggerci un qualche

scopo, e aprendoci, attimo dopo attimo, a cio che avviene in noi.

Figura 4.4 — Dal cuore al cielo

54



Quando I’esperienza orgasmica si estende anche alla parte alta del corpo, si parla di

estasi. In questi casi la Kundalini inizia a stimolare e ad aprire i chakra superiori.

I potenziale orgasmico ¢ percio qualcosa che ¢ dentro di noi e indipendente dall’atto
sessuale propriamente detto. Il respiro profondo e I’emissione sonoro assecondano
I’accrescersi della carica energetica e fanno emergere emozioni represse, che in fondo sono
anch’esse delle cariche energetiche di diversa natura. Nella fase orgasmica del processo i
movimenti corporei diventano spontanei e autonomi. Piu ci abbandoniamo al fluire
dell’energia e piu profonda sara D’esperienza della pulsazione spontanea e del

prolungamento del momento estatico.

Orgasmo: “la petite morte”

Nella lingua francese esiste un’espressione che ¢ sinonimo di orgasmo: la “petite
9% ¢

morte”, “piccola morte”. E interessante pertanto considerare I’orgasmo da questo punto di

vista.

Figura 4.5 — Il Ballo del Cigno

L’orgasmo ¢ la parte di noi che piu di tutte si avvicina alla divinita.

Durante I’orgasmo una parte di noi se ne va per lasciare il posto a qualcosa che arriva

55



dall’infinito. L’orgasmo ¢ un’esperienza personale e non ¢ legato alla procreazione in
quanto essa per avvenire non necessita dell’orgasmo. E un momento di forte esplosione e
liberazione, un evento psichico, emotivo e spirituale accompagnato da cambiamenti fisici.
Attraverso di esso, si perde la percezione del tempo e dello spazio. Per questo il sesso puo
inconsapevolmente fare paura. Raggiungere 1’orgasmo e ancora di piu esperire uno stato di
estasi implica, oltre a integrare e accogliere in sé noi stessi, un lasciarsi andare, un perdere
il controllo, un affidarsi a un flusso che prescinde da noi stessi. Come abbiamo visto la
parola estasi significa fuori da sé, pertanto il momento di estasi ¢ il momento di morte del

nostro ego, un momento in cui i nostri confini sfumano e ci fanno abbracciare I’infinito.

4.6 1 livelli dell’orgasmo e dell’estasi

Elmar e Michael Zadra pongono un’importante domanda a cui danno una serie di

risposte:
“Perché l’'orgasmo e uno stato cosi ambito e desiderato?”

Primo perché ¢ molto piacevole e questo ¢ il suo aspetto fisico, secondo perché ¢
intenso e la nostra mente ¢ attratta da tutto cio che ¢ intenso. Terzo perché 1’orgasmo crea
una finestra dove per un attimo il nostro filo di pensieri si interrompe proprio a causa della
grande intensita energetica e abbiamo la possibilita di vedere piu in la dei limiti abituali
della nostra mente. In quest’attimo diamo uno sguardo a uno spazio piu grande di noi e ci
sentiamo collegati con sfere alle quali di solito non abbiamo facile accesso, siamo piu
vicini al divino e all’essenza dell’essere. Questa ¢ la ragione del culto dell’estasi nel
Tantra. Il fatto che essa crei una finestra naturale verso noi stessi alla quale si pud giungere
altrimenti mediante la meditazione. Coltivando questo varco interiore e ampliandolo
possiamo sperimentare direttamente cosa c’¢ oltre la mente consueta. Il problema ¢ che,
quando D’intensitd aumenta, la consapevolezza diminuisce. Percid spesso durante
I’orgasmo si nota un offuscamento della coscienza e tutto quello che non percepiamo ¢
come se non esistesse nella nostra realta soggettiva, sicché vivere gli attimi piu belli con

una mente intorpidita ¢ una gran seccatura.

L’esperienza dell’orgasmo ¢ per molti I’unica esperienza mistica concessa nell’arco
di tutta una vita. In questo attimo ci eleviamo nella dolce unione della coscienza

individuale con il cosmo. E questo breve sguardo ci riempie della profonda nostalgia di

56



questo momento: del desiderio di tornarvi, non tanto allo scopo di alleggerirci
sessualmente, ma per scoprire la verita che li vi si nasconde. In quell’attimo infatti siamo
consapevoli della nostra vera identita. Il Tantra insegna ad allungare questi picchi fino a
diversi minuti, per sperimentare la consapevolezza di quell’'unione. Anche 1’illuminazione

viene spesso descritta come un orgasmo continuo o come dicono i tantristi:

“Se nel momento dell’orgasmo sei pienamente consapevole, raggiungi la

liberazione”.

Figura 4.6 — L’estasi sessuale

Nel Tantra si menziona spesso 1’orgasmo cosmico, in altre scuole si parla invece di
diversi stati di estasi o gradi di contemplazione. Nel Quodoushka — il Tantra sciamanico —

che divide I’orgasmo e ’estasi in quattro livelli:

I1 primo livello ¢ quello normalmente chiamato orgasmo.

E il livello della soddisfazione fisica, senza una vera connessione con lo
spirito né una connessione tra i cuori dei due partner.

La donna ¢ solo parzialmente coinvolta, di lei ¢ bilanciato I’aspetto piu
fanciullo. Vuole parlare con il partner e desidera essere abbracciata e coccolata. La
sua mente ¢ aperta e ricettiva, sogna ad occhi aperti 1’unione con 1’'uomo. Dopo
I’orgasmo si sente soddisfatta nel corpo, ma potrebbe continuare a fare I’amore. A
livello energetico ha una carica bassa o sbilanciata. La sua anima ¢ rilassata, chiara

e intuitiva. I chakra coinvolti sono il primo, secondo e terzo.
57



L’uomo ¢ coinvolto nella sua parte fanciulla, non desidera essere toccato e
vuol essere lasciato da solo. I suoi pensieri sono altrove ed ¢ privo di energia. Dopo
I’orgasmo il suo corpo ¢ stanco e ha voglia di dormire poiché la sua energia ¢
bassa. Il suo animo ¢ neutrale e svuotato. Il chakra coinvolto ¢ il primo.

A questo livello il flusso energetico fa si che le energie dei partner siano in
reciproca repulsione. Spesso si danno le spalle e ognuno resta con i propri pensieri;

la maggior parte dei rapporti finisce con un orgasmo di questo livello.

I1 secondo livello viene talvolta sperimentato nei momenti di innamoramento
o quando ci avviciniamo alla seconda soglia di un’avventura sessuale. In questi
orgasmi ci sentiamo completamente soddisfatti e appagati; questo ¢ il livello
dell’orgasmo del cuore.

Qui la soddisfazione corporea ¢ maggiore, il rilassamento piu profondo ed ¢
accompagnato da una connessione spirituale ¢ da una connessione dei cuori dei
partner.

Nella donna viene coinvolta la sua parte adulta e un certo grado di
consapevolezza del suo animus. Vuole pertanto nutrire, dare, accarezzare e essere
tenera. La sua mente ¢ riflessiva, meditativa, creativa e porta a termine cio che
intraprende. Nel corpo avverte un prolungarsi di sensazioni intense, di flussi ardenti
e frizzanti, trema ed & molto caldo. E molto sensibile, iperattiva e vorrebbe andare a
ballare e uscire. A livello animico comincia a percepire il suo desiderio piu intimo e
segreto. I chakra coinvolti sono 1 primi cinque.

L’uomo vede coinvolta la parte fanciulla e quella adulta. Vuole essere tenuto,
coccolato e vuole parlare con la propria partner. La sua mente ¢ comunicativa,
aperta e ricettiva, sogna ad occhi aperti. A livello corporeo ¢ soddisfatto e potrebbe
fare I’amore di nuovo. A livello animico € sereno, rilassato e lucido. I chakra

coinvolti sono il primo, il secondo e il terzo.

I1 flusso energetico fra i due dalla repulsione ¢ passato all’adesione reciproca.

Al terzo livello si accede dopo una preparazione spirituale, ha percio bisogno
di un percorso guidato e non fa parte delle esperienze ordinarie.

In questo stato riusciamo a raggiungere un livello energetico molto alto
durante o dopo 1’orgasmo. C’¢ appagamento e una forte connessione con noi stessi,

con il partner e con la vita. L’uomo puo percepire la vagina come fosse sua e la

58



donna il pene come fosse suo. Cadono tutte le limitazioni. L’uomo cavalca
sull’onda dell’energia femminile. Non ci sono piu obiettivi, tutti e due possono
cadere in un abisso e uscirne insieme. Questo alternarsi di percezioni finisce con un
senso di gioia, con sogni sognati in due, profonda comprensione reciproca e
allegria. Ogni contatto tra i due partner attraversa tutto il loro corpo e ha il potere di
guarire. [ presupposti per il raggiungimento di questo livello sono la meditazione e
la ricerca interiore, una certa permeabilita del corpo energetico e una percezione
chiara dell’attimo.

Nella donna sono coinvolte la parte maschile o animus oltre alle parti
coinvolte nel secondo livello, nell’'uomo ¢ coinvolta la parte femminile o anima
oltre alle parti coinvolte nel secondo livello. Entrambi vogliono dare, accarezzarsi e
coccolarsi. Spesso scoppiano in una risata sincera che viene dal cuore e un
desiderio di avventura e conoscenza; si sentono profondamente uniti e gioiscono
della loro vicinanza. A livello mentale emergono visioni da vite passate, il volto del
partner puo assumere i tratti di altri volti. Dopo 1’orgasmo 1 due partner fanno lo
stesso sogno, dopodiché nasce una conversazione molto profonda, intima ed
essenziale. Il corpo di entrambi ¢ vivace e vibra dappertutto. Entrambi vogliono
continuare a fare I’amore. Alle volte diventano insaziabili, passione e puro piacere
diventano molto vivi. A volte percepiscono la fusione di due corpi in uno. A livello
animico entrano in una profonda connessione con il tutto e riconoscono il legame
tra 1 loro sé. Il desiderio piu profondo si risveglia come in una danza. Tutti e due
sono in risonanza € armonia con tutte le sfere e gli elementi del mondo. L’aura si
espande, si ha 1’occasione di uscire dal sogno collettivo, dal Samsara. 1l flusso
energetico passa dall’adesione alla coesione. L’esperienza maschile e quella
femminile si sono incontrate e sono diventate molto simili. A questo livello
entrambi 1 partner hanno 1’orgasmo. Nella donna sono coinvolti tutti 1 chakra,

nell’uomo fino al quinto e talvolta anche il sesto.

II quarto livello si sviluppa attraverso una dedizione continua alla pratica e
alla meditazione dell’orgasmo del terzo livello.

A questo livello tutti gli aspetti del nostro essere si fondano nel nostro centro
e diventano tutt’uno con quelli del partner. L’uomo ci arriva soltanto con 1’aiuto di
una donna. Si crea un altissimo livello energetico che perdura per molto tempo

dopo I’orgasmo.

59



Nella donna sono coinvolte le parti del fanciullo e dell’animus. Tutte le parti
sono bilanciate e la donna puo entrare nella dimensione della propria maestra di
sapienza ¢ di dea interiore. Nell’'uomo ¢ coinvolta la parte del fanciullo e
dell’anima in perfetto bilanciamento. Entrambi vivono sentimenti di amore per il
tutto e per ognuno, sperimentano una completa estasi e unione aperta con il divino
attraverso un cuore luminoso. A livello mentale si entra nella pura consapevolezza
in modo extrasensoriale. A livello corporeo si avverte una nuova percezione del
corpo come tempio dello spirito: lo si avverte come pura energia luminosa e gli altri
strati energetici guariscono il corpo fisico. A livello animico i due si fondono in un
solo campo energetico, una sola vibrazione, un unico essere in cui tutti i limiti sono
sospesi. La donna coinvolge tutti i chakra e accede ai livelli superiori cosi come
I’uomo puo seguire la donna.

I1 flusso energetico sperimentato ¢ di profonda coesione, diventano un solo

€Ssere.

4.7 Dall’*orgasmo della valle” all’*orgasmo della vetta”

Dopo questa intensa descrizione dei livelli di orgasmo, Elmar e Michael Zadra
ribadiscono che il percorso verso 1’estasi € un percorso di ricerca interiore ¢ di svelamento
delle zone di ombra e mano a mano che avremo integrato e accettato il nostro lato ombra
potremo provare un grande rilassamento un una fiducia in se stessi che ci insegnera a
scoprire uno spazio interiore in cui tutto avviene da sé. Percio il fare 1’amore secondo
questa ottica viene anche chiamato la “via del non fare” o la “via del non desiderio” o la
“via dell’orgasmo della valle”, perché non mira a vette alte ma a sprofondare nel
rilassamento. Ci0 non significa che in questo modo diventiamo egoisti a letto, ma piuttosto
piu diventiamo consapevoli dei fenomeni che si verificano nel nostro sistema corporeo-
mentale e piu sottile e profonda diviene la comunicazione tra uomo e donna. Quando
portiamo la qualita della mente meditativa nell’atto amoroso, ci si dischiudono momenti
estatici mai conosciuti, nei quali il fuoco dell’eccitazione trova in noi stessi un ambiente
tanto largo e accogliente che 1’idea del trascorrere del tempo si dissolve nel semplice
succedersi degli eventi. la domanda non € piu “per quante ore abbiamo fatto [’amore” ma
“quali spazi del femminile e del maschile abbiamo visitato e quali energie ci siamo

scambiate? .

60



Nel momento in cui ci rendiamo conto che siamo responsabili del nostro piacere e
che questo non ¢ in balia delle circostanze e né dipende dal cause esterne a noi, tutto si
capovolge. Fare I’amore diviene la causa e le circostanze gli effetti. La questione non ¢ piu
se il partner ti ha accarezzato nel modo giusto, ma siamo noi a decidere di fare I’amore ¢ la
conseguenza sara che il partner si adeguera. L’energia creata spazza tutti i ma e i se e cio
che prima era premessa indispensabile diviene I’effetto. Il problema non ¢ piu “posso o
non posso”, ma “voglio o non voglio”. 1l punto chiave all’inizio ¢ la costanza: la decisione
di rompere lo schema e entrare nell’ottica di “posso fare 1’amore” anche quando non siamo

eccitati.

In questo modo dopo essersi rilassati e aver acquisito fiducia nel potenziale estatico
che abbiamo in noi, possiamo ritornare alla “via del fare”, all’”’orgasmo della vetta”, ai
picchi alti, alle montagne lunghe a agli altipiani estesi: andiamo a cavalcare la tigre, come
dicono 1 testi tantrici. Il percorso che conduce agli orgasmi di livello superiore ¢ come il
surfing: si prende 1’onda nel momento giusto e si viaggia con essa. Non si ¢ né piu lenti né
piu veloci dell’onda stessa ma ci si tiene in equilibrio su di essa. Nel percorso che porta
agli orgasmi piu alti il mare ¢ il nostro corpo, il vento ¢ il respiro e 1’onda ¢ I’energia e il
mantenimento dell’equilibrio corrisponde alla meditazione. L’arte vera e propria sta in due

COS€C:

“«“

el creare delle belle onde alte, che non si ottiene con una maggiore
stimolazione genitale, bensi portando attenzione al nostro corpo e stimolandolo
normalmente

Osservando attimo per attimo i fenomeni che avvengono nel nostro corpo e
nella nostra mente e avvicinandosi alla cresta dell’onda con dei piccoli

’

movimenti.’

Occorre guidarsi verso la cresta dell’onda non seguendo la nostra mente discorsiva o
le voci interiori, ma seguendo I’energia del corpo e del respiro. Solo una mente
consapevole e attenta potra evitare di dare seguito ai pensieri e alle voci interiori che altro
non faranno che sabotare il momento estatico, concedendo un orgasmo fiacco e stanco.
Rimanere connessi all’effettiva carica energetica del corpo potra condurre a un orgasmo

pieno che produrra un appagamento in cui la carica energetica € piu alta di quella iniziale.

Sia per I’orgasmo ordinario che per quello del secondo, terzo e quarto livello,

\

valgono le stesse considerazioni: ¢ come una danza degli dei Shiva e Parvati, della

61



consapevolezza e dell’energia. Questi due principi si alternano nella guida e aiutano a
mantenere I’equilibrio nel gioco amoroso che, liberando la Kundalini e aprendo i chakra, ci

porta ai vari livelli estatici.

Nel Tantra vogliamo cavalcare la tigre della passione e non venire cavalcati da lei.
Non ¢ una ricerca disperata di momenti passionali ed estatici, ma ¢ il piacere di cavalcare
la curva orgasmica e di esserne il padrone presente e consapevole. Percid ¢ importante

rimanere vigili e consapevoli in ogni momento.

Nel Tantra ¢ piu la Shakti che lo Shiva a cogliere e a trasmettere i ritmi cosmici della
luna, del sole e della terra. Per conoscere 1’estasi 'uomo deve rimanere a lungo unito alla
Shakti, impregnarsi della sua energia magnetica, fino a essere invaso dalla divina
vibrazione. Perché tutto questo avvenga ¢ necessaria un’attenzione rilasciata, ma senza
cadute, a tutto quello che avviene nel corpo, ai cambiamenti che si verificano. Nel
Maithuna la penetrazione ¢ doppia: mentre nel rapporto sessuale fisico ¢ 1'uomo a
penetrare nel corpo della donna, nell’unione tantrica ¢ 1’energia della donna che penetra

1’uomo.

Le desiderate estasi non si raggiungono automaticamente attraverso le tecniche come
il respiro, la focalizzazione e la direzione dell’energia. Molte di queste tecniche si possono
praticare a lungo, ma solo quando si diventa capaci di abbandonare i nostri obiettivi egoici,
e di volgerci completamente 1’uno verso ’altro e verso il flusso delle nostre energie, la
porta si apre verso questi spazi vasti, illimitati e senza tempo, che a parole ¢ quasi
impossibile descrivere. L’energia segue I’intento solo quando ¢ liberata e osservabile: solo

allora va dove la vogliamo dirigere.

4.8 Dopo estasi

Dopo un’esperienza estatica ritorniamo sulla terra e ci ricolleghiamo con la nostra
vita quotidiana, con la nostra mente ordinaria, nel Samsara. In queste esperienze
allarghiamo notevolmente la coscienza, e sono momenti preziosi, poiché¢ ci donano
prospettive piu ampie, in cui troviamo nuove e originali soluzioni ai nostri problemi. Dopo
esperienze tanto profonde iniziera il vero cambiamento: il nuovo senso di sé che abbiamo
sperimentato comincera a irradiare tutta la nostra vita. L’obiettivo non ¢ infatti quello di

mantenersi al massimo livello di piacere e di consapevolezza, questa ¢ di fatto una trappola

62



dell’ego, ma quello di imparare da tali esperienze a affrontare con nuova fiducia in se stessi
i doveri di tutti i giorni e far giungere anche soltanto una parte di quell’amore, di

quell’accettazione di noi stessi, nella nostra vita quotidiana.
“La saggezza del Tantra porta il Nirvana nel Samsara”.

Il Tantra porta negli aspetti piu quotidiani del rapporto di coppia quella
comprensione e quella compassione che sperimenteremo negli orgasmi piu alti, porta la

luce interiore in quei semplici istanti di vita quotidiana.

Questo processo non ¢ affatto lineare: di solito, dopo un’esperienza estatica segue
una fase in cui quell’esperienza ripulisce tutta una serie di programmi mentali e blocchi
energetici che forse erano stati utili in passato, ma che ora ci ostacolano nel vivere il nostro
presente. In questo periodo pud capire di sentirsi un po’ assenti ¢ di essere meno
consapevoli di prima, solo in un secondo tempo si palesa I’effettiva e duratura crescita
personale e spirituale nel senso d’una coscienza ben piu ampia di prima (Elmar e Michael

Zadra).

63



CAPITOLO 5

LA FORZA UNIFICATRICE DELL’AMORE

5.1 11 perdono

Uno degli atti piu importanti e difficili legati all’amore ¢ il perdono: perdonare
richiede coraggio, anche se spesso viene considerato un atto di debolezza e inferiorita.

Ghandhi affermava che:
“Solo chi e forte e capace di perdonare”.

Perdonare significa lasciare andare, significa cessare di dare potere alla sofferenza.
Parimenti non significa non riconoscere il torto che sentiamo di aver subito, anzi, il
perdono passa da una piena comprensione e da una totale accoglienza di cid che viene
esperito come dolore e sofferenza. Ma restare nel dolore, nel rancore, nell’odio e nella
rabbia, continua a tenerci imprigionati proprio in cid che percepiamo come “ingiusto” per

noi.

Perdonare ¢ difficile perché ci mette nuovamente a contatto con noi stessi. Quando
serbiamo del rancore per qualcosa o per qualcuno, quel giudizio e quel sentimento di
rabbia ¢ rivolto verso noi, verso quella parte di noi che ha permesso quell’ingiustizia e che
adesso prova un senso di delusione e si sente ferita. Restare nel rancore ci fa stallare nella

sfiducia e ci impedisce di rendere I’energia disponibile per la nostra crescita spirituale.

Siamo quelli che siamo anche grazie alle esperienze che attraversiamo, tutte. Pertanto
il perdono passa dal riconoscere le emozioni intrappolate insieme al rancore e passa dalla

loro espressione e dalla loro trasformazione.

Occorre perdonare, anche quando percepiamo un senso di ingiustizia gratuito, anche
quando ci sentiamo dei bambini indifesi, anche quando riteniamo che non lo meritavamo,
anche quando il dolore ¢ troppo forte, soprattutto in quei momenti, in quelle situazioni che
nascondono che il rancore provato, il senso di colpa, ¢ diretto a noi. Perdonarci ci permette

di rendere disponibili le nostre energie per aprire il nostro cuore e accogliere gli altri.

64



5.1 Quando I’Amore accade

Entriamo adesso del vivo dell’Amore, osservando come pud trasformare 1’energia e
unire le polaritd. Nel web numerosi sono i contributi che descrivono questa potente
energia, il testo di seguito ci mette in relazione a quelli che sono i “tempi” dell’Amore. Se

¢ vero che:

“L’Amore e ['unica forza al mondo capace di far andare al di la dei limiti e delle
paure, al di la delle corazze, delle insicurezze. Per Amore si e capaci di fare ogni gesto, se

e un Amore consapevole, maturo e vissuto profondamente”.

E che mano a mano che entriamo nell’Amore, questo si espande come a macchia

d’olio, di fatti:

“Amore si intende anche per l’intero pianeta terra ed i suoi abitanti umani e non
umani, per la vita in generale, ma ...per Sé stessi, in quanto, non si puo veramente Amare
qualcuno in modo profondo, empatico e Animico, per tutta la vita, se non si Ama e

’

Conosce prima se stessi... " .
Ci si puo domandare “quando e come?””:

“L’Amore capita! Non c’e un tempo giusto, anzi, spesso non e mai giusto, per noi,
ma lo e per ['universo. Sarebbe [’ideale se lui ci trovasse gia pronti, ma.. se é Amore
profondo e sincero, i limiti saranno superati insieme, quando parlo di limiti mi riferisco
alle paure e a tutti gli aspetti egoici che entrano in gioco.. e Tutto é in sintonia con i nostri
Principi e la nostra Integrita! E’ come una vibrazione, come un’onda, e se tu sei in
connessione con quell’onda meravigliosa ed estatica e sgorghi Amore incondizionato,
nonostante tu sia sola/o, nonostante non ci sia nessuno nella tua vita con cui vivere questo
Amore che senti sgorgare da te, “rischi”, ad un certo punto di agganciare a te, al tuo
campo energetico, qualcuno che sta vibrando la stessa onda, la stessa frequenza di Amore
Incondizionato... ed in quel momento avviene qualcosa di magico, da quel momento
lo sgorgare si amplifica, diventa una meditazione, un guardarsi dentro, |’'uno negli occhi
dell’altro con profondo Amore e la maturita di accettare/accogliere le paure di entrambi
in un abbraccio Orgasmico e Costante, un’estasi perpetua, una connessione intensa e
continua con [l’altra persona ed una comprensione Animica al di la del mai immaginato e

desiderato, oltre ogni immaginabile “aspettativa” o “sogno”!

65


http://www.animessere.com/blog/sessualita-sacra-tao-e-tantra-e-amore-e-specchi/
http://www.animessere.com/blog/guarire-le-ferite-per-trovare-il-vero-amore/

Quando si e capaci di Tacere la Mente, ed ascoltare tutto il nostro Essere, completo
in Corpo, Anima e Spirito... non si puo non vibrare in questo modo, costantemente, ed
attirare a Sé qualcuno di simile a noi che anche solo per un momento, per una frazione di
tempo, sta vibrando in quel modo, proprio come te, qualcuno che ti stava gia

“«

cercando” .... e ti trova!”

Figura 5.1 — L’Amore Animico

Le parole sopra riportate possono esercitare un grande fascino per 1’idea che
qualcosa di inaspettato e in qualche modo “mistico” possa improvvisamente accadere. Non
scordiamoci che, perché I’ Amore possa trovare il suo spazio, occorre che siamo noi a fare

spazio liberando tutti quelli che sono gli ostacoli all’amore.

“L’Amore é qualcosa di Cosmico e Grandissimo, e puo fare paura, specie se si ha un
forte Ego, perché é I’Amore che butta giu i muri, che ti mostra tutte le tue fragilita, le
debolezze, le paure, tutto cio che non eri riuscito a vedere sino a quel momento di te, della
vita, del mondo... ti prende per mano, ti guarda dritto negli occhi e con tenerezza ti porta

dentro la tua Anima, e tu puoi piangere o ridere, scappare persino... ma non per sempre.

Questo tipo d’Amore e l’Amore puro e sincero, che non cerca altro all’esterno,
perché trova gia tutto li dove si trova, perché é gia completo, gia maturo.. E’ ...e potra
solo crescere e travolgere tutti coloro che fanno parte della tua vita, la tua famiglia, gli
amici... Se sarete capaci di Proteggere questa “Bolla d’Amore” senza farvi corrompere,
sarete anche capaci di Spargere [’Amore ovunque passate.. ovunque poserete il vostro

sguardo o i vostri piedi...”

66


http://www.animessere.com/blog/guarire-le-ferite-per-trovare-il-vero-amore/
http://www.animessere.com/blog/sessualita-sacra-tao-e-tantra-e-amore-e-specchi/
http://i0.wp.com/camminanelsole.com/wp-content/uploads/2016/03/animegemelle-anima-spirito.jpg

Ringrazio questo contributo perché seppur in una forma romanzata, ha comunque
riportato in evidenza tutti gli elementi necessari affinché si possa sperimentare un rapporto
di coppia maturo ed evolutivo. Mi sento soltanto di aggiungere ancora una volta come
questo sia alla portata di tutti. Le parole utilizzate possono far correre il rischio di
allontanare da un’idea di amore forse un po’ romantica e idealizzata, in realta ¢ proprio
lavorando su se stessi e sulle occasioni che ci si prospettano nel cammino che si puo
accrescere in quella consapevolezza necessaria perché I’Amore sia sempre piu puro e

sempre meno frutto di schemi o ruoli.

5.2 L’ Amore nel rapporto di coppia

Con altre parole ma con la stessa sostanza David Simurgh, docente presso “Eish
Shaok” un’antica scuola spirituale, porta a considerare che per comprendere I’Amore ¢
necessario intenderlo come un’onda che nasce spontanea da uno ‘stato di piena
realizzazione interiore’. Indicando una modalita piu concreta e pratica rispetto alle parole

del precedente contributo, I’autore prosegue definendo 1’ Amore:

“Un livello di coscienza purificato da ogni forma di incomprensione, di paura, di

dolore e, piu in generale, di sofferenza”.

Figura 5.2 — L’Amore nella coppia

67



Piu siamo capaci di respirare in armonia con I’Universo che vive dentro di noi e con
noi stessi, pit sentiamo avvicinarsi quel magico calore nel petto, ma per arrivare qui

dobbiamo attraversare prima il nostri Inferno e uscirne realizzati.
L’autore riporta una frase Eish Shaok che recita:
“Soffriamo in molti modi diversi per imparare ad amare in uno soltanto”.

Questo, secondo I’autore, ¢ il motivo per cui fatichiamo cosi tanto a trovare 1’Amore:
perché non accettiamo di dover attraversare le fiamme del nostro Inferno per raggiungerlo,
non ammettiamo di avere timore di cid0 che comporta la sua sincera ricerca. E cosi
continuiamo a guardare all’esterno, aspettando che giunga il momento propizio per
incontrare 1’Amore, magari trasportato dalle braccia di qualcun altro e regalatoci senza

sforzo.

Trovare ’Amore nella relazione

L’autore prosegue affermando che 1’Amore puo essere trovato solo dentro di sé, ma
la funzione del mondo esterno ¢ proprio quella di aiutarci a vedere meglio cosa abbiamo al
nostro interno. Quindi anche grazie a una relazione possiamo trovare la strada, ogni
relazione ¢ un’occasione. Ogni partner ha infatti la capacita di far emergere con la sua
personalita, il suo comportamento, le sue parole, la sua vicinanza o lontananza, il nostro
punto debole, con tutto il suo carico di dolore. Per questo avere relazioni ¢ importante e
finché ogni nostra ferita non sara guarita e trasformata tutti i tipi di relazioni (di amicizia,
di coppia, di parentela, di solo sesso) dovranno colpire proprio dove fa piu male. Proprio in

linea con il concetto di animus e anima di Jung.

Trovare I’Amore in noi stessi attraverso la solitudine

Giunti a questo momento, ¢ necessario fare un piccolo passo indietro. Abbiamo piu
volte affermato che ¢ necessario amare se stessi prima che 1’altro. Ecco che in questo
percorso di amore per s€ si passa inevitabilmente attraverso la Solitudine. Roberto Platania

ci aiuta in questa riflessione attraverso il suo importante contributo.

68



La solitudine ¢ un argomento che spaventa molte persone, si sfugge da questa parola
che rappresenta una delle piu grandi paure dell’uomo. Si cerca in tutti i modi di avere mille
impegni nella nostra vita e di poter stare tra la gente, questo ci rassicura perché in qualche
modo conferma la nostra identita (il nostro Ego) e il nostro valore, prima a noi stessi e poi

agli altri.

Non tutti riescono a percepire la solitudine come una delle risorse piu preziose, e chi
lo ha capito, riesce ad abbracciare la solitudine come un amuleto che ci permette di
conoscere noi stessi, chi realmente siamo. Dobbiamo ricordarci che noi siamo soli, ma soli
con la vita, la creazione, ed ¢ partendo da questo che noi riusciamo ad essere “Uno”
insieme all’altro e agli altri. Si entra in questa solitudine che non ¢ certo isolamento, ma ¢
profondita, ¢ come essere soli come lo ¢ un Sole all’interno del suo sistema solare. Perché
proprio quando ci sentiamo soli con la vita, con 1’universo, riusciamo a risplendere,
riusciamo a brillare, riusciamo ad entrare in amore. Paradossalmente si pensa che per
amare bisogna essere insieme, e invece 1’amore parte dalla solitudine, da quando si accetta

di essere un Sole.
Arthur Schopenhauer scriveva:

“Cio che rende socievoli gli uomini e la loro incapacita di sopportare la solitudine e,

in questa, se stessi’”.

Figura 5.3 — La potenza della solitudine

Essere soli permette di focalizzare e di comprendere il proprio cammino, la propria

missione, permette di comprendere cosa ¢ piu adatto a sé, di scendere profondamente in un
69



amore sempre piu grande, nei confronti di tutto: della vita, delle persone, delle cose, delle
situazioni. Un amore vero, che non rasenta 1’attaccamento, ma che sfiora la perfezione,

I’amore divino, 1’amore incondizionato.

Per questo ¢ molto importante imparare a stare da soli, a star bene in compagnia di se
stessi, per poter viaggiare nella vita con un compagno fidato. Quando si apprezza la propria
compagnia, quando si riesce a stare bene con se stessi, questa nostra forza interiore
risplende come un Sole, viene fuori, ed € un passaggio obbligato per poi stare bene con gli
altri. Se non ci apprezziamo/amiamo da soli, com’¢ pensabile che possiamo apprezzare e

amare gli altri?

Noi cerchiamo I’amore, e questo amore scorre, si trova ovunque, noi non stiamo
cercando “la persona”, ma I’amore che scorre attraverso la persona, € questo amore noi
dobbiamo allenarci a riconoscerlo, allora sara il momento che lo incontreremo. Perché ¢
I’amore che dobbiamo incontrare, non la persona. Questa comprensione parte proprio dalla
solitudine, dall’incontrare 1’amore nella solitudine, in noi stessi e in tutto cid che ci
circonda. Allora veramente saremo in amore, con le parole, con lo sguardo, con i

sentimenti: saremo totalmente innamorati della vita.

Quando accettiamo di incontrare la solitudine scopriamo di essere uniti con il tutto, e
sara la vita stessa a tenerci compagnia, non solo con una persona, ma con ogni Suo
elemento e ci sentiremo cosi sostenuti dall’esistenza divina da non aver piu bisogno
d’altro. E con questo sostegno ¢ possibile passare attraverso i momenti piu difficili,

superare ogni ostacolo e portare a compimento cio che siamo venuti a fare.
Concludiamo questo interessante contributo con una frase di Osho:

“La capacita di essere soli e la capacita di amare”.

La solitudine nella coppia

Dopo questa considerazione ¢ importante osservare quale equilibrio sia necessario

tenere fra la “fusione” nel rapporto di coppia e il rispetto della solitudine dei due amanti.

David Simurgh introduce I’argomento della solitudine nella coppia affermando che
la maggior parte degli amanti, anche conviventi sotto lo stesso tetto, sono in realta soli e

che un amante autentico non privera mai 1’altro della solitudine; avra sempre un profondo
70



rispetto per lei e per I’individualita dell’altro. Non cerchera di interferire, non invadera mai
quello spazio. Sapra che ¢ proprio in quel rapporto che 1’altro ha con se stesso che sta

giocando la sua partita piu importante.

Purtroppo, invece, il partner comune teme moltissimo la solitudine e I’indipendenza
dell’altro. Ne ha una grande paura, perché crede che se 1’altro divenisse indipendente, la
sua presenza non sarebbe piu necessaria e verrebbe abbandonato. Le persone danno
energia alla loro sofferenza piuttosto che al coraggio per valicarla. Pertanto la donna cerca
in ogni modo di far si che il compagno la ritenga sempre preziosa, deve aver sempre
bisogno di lei. E 'uomo cerca di fare la stessa cosa: fa di tutto per riuscire a sottolineare la
propria importanza. Il risultato ¢ uno scambio di attenzioni, non I’amore, e da qui nascono
conflitti e litigi costanti che si basano sul fatto che ogni individuo ha bisogno di liberta per
scendere dentro di sé. Nel momento in cui ¢ la sofferenza a vincere, il rapporto si deteriora

e si avvelena giorno per giorno.

La ricerca dell’amore, anche in coppia, deve nascere dalla solitudine e dalla liberta di
entrarci serenamente dentro. Di conseguenza, qualunque cosa distragga da questa liberta
non portera mai ad amare. Amore e liberta sono inseparabili, per cui ogni qualvolta che ci

accorgiamo che un rapporto va contro la liberta, ¢ importante sapere che nel nome

dell’ Amore abbiamo costruito tutt’altro.

Se amiamo una persona non la facciamo mai sentire isolata ma la aiutiamo a essere
sola; non cercheremo di riempirla, di completarla in qualche modo con la nostra presenza.
Aiutiamo D’altro a essere solo e lo sosteniamo mentre incontra il suo dolore. Se amiamo
davvero il nostro stesso cuore aiutera ’altro a diventare integro. La nostra presenza
diventera come una forza unificante e terapeutica. Nel nostro amore 1’altro diventera un
essere unico e completo: osservando il nostro esempio iniziera a crescere. Il nostro
sentimento dovra essere perd puro, privo di sofferenza, incondizionato, poiché se 1’amore
pone condizioni la crescita non potra essere totale e quelle condizioni la limiteranno, si

metteranno in mezzo.

Se tutto questo sara rispettato allora sorgera nella coppia una profonda gratitudine:
entrambi avvertiranno un miracolo della Vita. L’Amore iniziera a fluire e non chiedera
nulla in cambio. Lo doneremo spontaneamente e osserveremo che ritornera moltiplicato

mille volte. Se, al contrario, la coppia si chiudera nella sua sofferenza allora restera avara

71



per sempre, donando il minimo e rimanendo in attesa di un ritorno: tutta la sua bellezza

scomparira a poco a poco.
Dalla poesia di Francesco Strangis:

“L’amore e come una farfalla:
se la tieni troppo allentata, va via

ma se la tieni troppo stretta, muore!”

Figura 5.4 — “Farfalla d’Agosto”

1l rapporto tra Amore e passione

Riprendiamo adesso il concetto di passione, grazie alla lettura di David Simurgh,
secondo cui la passione ¢ una porta d’ingresso, ma da sola non puo sostenere 1’Amore. E
infatti necessaria la compassione. Se siamo capaci di provare compassione per ’altro, di
accompagnarlo a superare 1 suoi limiti, di perdonare le sue mancanze, se siamo pronti a
sostenerlo nella sua discesa allora potra fiorire in noi I’Amore. Secondo 1’autore ci possono
volere degli anni, o persino una vita intera, ma, riferendosi a un’antica storiella orientale,
afferma che il nostro modo di vivere ¢ simile a quello di qualcuno cui hanno regalato un
palazzo, ma che continua a vivere sotto il portico, senza mai entrare nel palazzo, pensando
che il portico sia tutto cid che esiste. Eppure il portico ¢ solo I’ingresso. Piu andremo in
profondita, piu entreremo nella nostra interiorita e piu si riveleranno a noi sorprese
meravigliose. I desideri sessuali rappresentano solo il portico dell’Amore: possiamo andare

oltre, non siamo obbligati a vivere li. L attrazione di due corpi ¢ fisiologica, dovuta alla

72



volonta della Vita di riprodurre se stessa e la sua bellezza, non ¢’¢ niente di male, come
non c’¢ niente di male nel passare dall’atrio. Sarebbe stupido condannarlo. Dobbiamo
attraversare questo punto, se vogliamo entrare nella nostra Dimora; non fermarci, non
costruire li la nostra casa, non pensare che sia tutto finito. Certo passa attraverso la

passione, una parte inevitabile del cammino, ma occorre attraversarla per andare oltre.

L’amore puo nascere solo dall’interno. Oggi la societa condanna 1’amore di sé piu di
qualsiasi altra cosa e le persone si preoccupano di diventare egoiste. Ma un uomo che si
ama, scopre con grande sorpresa che il suo ego non ¢ mai stato reale. Al contrario, ¢ nel
tentativo di amare gli altri senza amare se stessi che 1’ego appare con grande forza. Chi
ama sente sempre di essere al servizio di uno scopo piu alto. Egli non pensa: ‘L’altro ora

mi deve ringraziare e ricompensare’. Al contrario, pensa:

‘Il mio amore e stato accettato, e ora sono in debito. Ho un debito con questa

persona perché si e aperta al mio dono, invece di gettarlo via'.

L’uomo alla ricerca disperata di amore dall’esterno pensa invece: ‘Sono
straordinario, di cuore, il piu umile. Guarda come sono utile agli altri, come mi

desiderano!’.

I1 contributo di David Simurgh si conclude con le seguenti parole che ancora una

volta ribadiscono I’importanza di un’esplorazione interiore:

“Quindi per incontrare I’Amore devi scendere subito, e per prima cosa, dentro di te,
dedicarti piu tempo che puoi, e oltrepassare il fuoco del tuo dolore, reintegrare la
sofferenza, trasformare il dolore in gioia. Se riuscirai in questo, allora, e da quel

momento, sarai invaso dall’Amore e dalla sua presenza”.

5.3 Amore ed Estasi

Ho scelto qui di seguito di riportare alcuni pezzi di Osho, che ben spiegano il
rapporto tra Amore e Estasi e che permettono di comprendere ancora meglio il fascino che

questi due parole esercitano su di noi:

“L’amore e estasi: estasi della nonmente, estasi del presente, estasi di uno stato di

non — ambizione, estasi del vuoto. Dove ci sono due amanti, in realta non c’é nessuno, c’eé

73



solo I’amore. L’incontro di due amanti non e l’'incontro di due esseri, benche appaia tale
dal difuori; all’interno e qualcosa di totalmente diverso: non sono affatto due entita! Nel
momento stesso in cui si incontrano, la dualita scompare ed esiste solo [’amore, fluisce
solo ’amore. Ma cio é possibile solo se dentro sei vuoto, se sei nulla, cosi che nulla si

frappone tra te e l’amata.” [...]
Ancora sul rapporto fra amore e estasi e sul necessario dolore da attraversare:

“L’amore é doloroso perché apre la strada all’estasi. L’amore é doloroso perché
trasforma: ’amore e cambiamento. Qualsiasi trasformazione ¢ dolorosa perché occorre
lasciare il vecchio per il nuovo. Il vecchio e familiare, sicuro, il nuovo e assolutamente
sconosciuto. Ti muoverai in un oceano mai esplorato. Non puoi usare la mente con il
nuovo come facevi con il vecchio; la mente e molto abile, ma puo funzionare con il

’

vecchio, non con il nuovo: ora é assolutamente inutile.’

‘g‘&j‘f:‘- ."!j- l.t “‘ 4 61‘, W' A*
X ANy, ' F e ug
- Sy o

¢ 4y
L7

- .

r o x
: >

Figura 5.5 — Amore ed energia

Puo sorgere spontaneo domandarsi perché si debba soffrire cosi tanto e soprattutto a
quale scopo. Il passo successivo cerca di addentrarsi nel dolore e indica il fine di questa

nostra sofferenza:

“Per questa ragione nasce la paura,; quando lasci il vecchio mondo - confortevole,
sicuro - nasce il dolore. [...] La paura dell’ignoto, [’insicurezza dell’ignoto, la sua

imprevedibilita, spaventano moltissimo. Dato che la trasformazione sara dall’essere verso
74


http://visione.migrazione.kfarmstudio.it/wp-content/uploads/2014/05/coppia3.jpg

uno stato di non-essere, l’agonia e profondissima. Ma non si puo avere [’estasi senza
passare per [’agonia. Per purificare [’oro, esso deve passare attraverso il fuoco. L ’amore
e fuoco. [...] Soffrire per amore non e soffrire invano. Soffrire per amore ¢ creativo: ti
porta a livelli piu alti di consapevolezza. [...]. L 'uomo senza amore é narcisista, é chiuso.
Conosce solo se stesso. Ma quanto puo conoscere se stesso se non ha conosciuto [’altro?
Solo I’altro puo essere per lui uno specchio. Non conoscerai mai te stesso se non conosci
[’altro. L’amore é fondamentale anche per la conoscenza di sé. La persona che non ha
conosciuto [’altro in un rapporto profondo di amore, di intensa passione, di totale estasi,
non potra nemmeno sapere chi e, perché non avra uno specchio in cui osservare la sua
immagine. La relazione é uno specchio e, piu [’amore ¢ puro, migliore e piu nitido sara lo
specchio. Ma l’amore piu alto richiede che tu sia aperto. Richiede che tu sia vulnerabile.
Devi lasciar andare la tua armatura, ed é doloroso. Non devi stare sempre in guardia, devi
abbandonare la mente e i suoi calcoli. Devi rischiare, devi vivere pericolosamente. L altro
puo ferirti - é per questo che hai paura di essere vulnerabile. L’ altro puo rifiutarti, é per
questo che hai paura dell’amore. 1l riflesso del tuo essere che scopri nell’altro potrebbe
essere brutto - questa e la tua ansieta. Evita lo specchio. Ma non e che evitando lo
specchio diventerai bello. Evitando la situazione, non puoi crescere. E necessario
accettare la sfida. Occorre entrare nell’Amore. E il primo passo verso Dio, e non puo

essere aggirato”’.

5.4 Amare al femminile, oggi

Siamo esseri in evoluzione e abbiamo ben potuto vedere nel corso di tutta la tesi
quali e quante occasioni ci si prospettano per compiere questi salti evolutivi. L’amore
stesso ¢ una via per I’evoluzione ed ¢ interessante notare come il concetto stesso di coppia
e di amore relazionale si evolva anch’esso in base al periodo e al contesto storico in cui
viviamo. Se per secoli ¢ stata dominante un’impostazione patriarcale che ha dato dei ruoli
ben definiti a ogni membro della famiglia, siamo adesso in un periodo di riscoperta delle
potenzialita e dell’unicita dell’energia maschile e dell’energia femminile. In particolare ¢

interessante notare come si stia evolvendo la modalita di amare al maschile e al femminile.

Attraverso la riflessione di Sara Surti riporto qui un approfondimento di quale possa
essere la modalita di amare della donna oggi. Qquesti secoli di patriarcato hanno fatto

sopravvivere le donne sviluppando 1’energia maschile ma che oggi finalmente hanno la

75



possibilita di ristabilire 1’equilibrio con il loro femminino. Discorso diverso per gli uomini
perché sono stati tarpati in entrambe le energie. Basta pensare a come sono stati cresciuti i
loro bisnonni senza dover andare troppo indietro nel tempo. L’ uomo non puod piangere, non
puo perdersi in sentimenti, deve prendersi cura materialmente della famiglia, deve
difendere la patria in guerra: ariditd, repressione delle emozioni, violenza. Energia
femminile ed energia maschile totalmente in zona d’ombra. Gli uomini di oggi sono gli
eredi di queste esperienze, cresciuti con mamme a cui spesso ¢ mancato quell’Amore
avvolgente dei mariti abituati a non esprimere sentimenti; mamme che si sono
completamente affidate all’Amore dei figli maschi. Un figlio maschio che per I’istinto
primordiale si ¢ preso cura di lei, assorbendo la fragilitd della mamma e facendosene
carico. Come del resto per le donne ¢ stato il padre... un padre appunto incapace di
esprimere 1 suoi sentimenti seppur le ha amate con tutto il suo cuore, che ha travisato la
protezione con la paura che potesse succedere loro qualcosa, dando regole insindacabili,
provvedendo come ha potuto ai loro bisogni materiali ¢ dicendo meno volte di quanto
avrebbero desiderato “ti voglio bene”. Nella bambina interiore si ¢ creato un vuoto, un
mancato calore, che continuano a pretendere da chi incontrano. Nei bambini interiori degli
uomini si € creato I’appesantimento di un femminile che invece di accogliere ha caricato di
aspettative ¢ senso di responsabilita il suo cuore pur con un massimo intento di Amore.
Prima di divenire nella coppia dobbiamo divenire quei genitori di noi stessi che si colmano

dell’ Amore di entrambe le energie.

I1 Femminino Sacro ¢ Grazia, Accoglienza, ¢ Magnetismo. Non ¢ aggressione e

pretesa.

Il Maschile Sacro ¢ quel Cavaliere d’Amore, Protezione, Forza. E’attraverso la
I’accoglienza incondizionata della Donna che I’Uomo pud aprire un varco nel cuore e
sentirsi libero di Essere. Siamo in un momento di transizione, in cui ognuno di noi sta
cercando di risollevare se stesso e liberarsi da un’eredita pesante di chi ¢ venuto prima di

noi.

Le donne sono per Natura Sacerdotesse e Madri. E attraverso di loro come nel tantra
che si svela quel ponte per un ritorno a sé, del Maschile. Non occorre diventare uomini se
st vogliono gli Uomini, occorre imparare a valorizzarsi, a non essere nella mancanza come
le mamme, ad essere consapevoli della Bellezza...¢ cosi che le donne attivano il
Magnetismo, attraendo chi davvero pud cogliere il loro Valore. Quando amano, amano

incondizionatamente come donne consapevoli e guarite..che lasciano libero I’'uomo che
76



hanno riconosciuto di sceglierle o meno, hanno occhi per comprenderli, pazienza di

attendere i loro tempi, il Calice Sacro per accoglierli.

Concludo infine con una poesia di Lauren Wilce che ben indica la qualita dell’ Amore

femminile, facendone percepire la sua forza e il suo nutrimento:

“Se vuoi cambiare il mondo ama un uomo, ma amalo veramente.
Scegli colui la cui anima chiama la tua e ti vede chiaramente;
che ha il coraggio di avere paura.
Accetta la sua mano e guidalo delicatamente verso il tuo cuore insanguinato dove potra
sentire il tuo calore su di lui

e riposare li e bruciare il suo fardello pesante nel tuo incendio.

Guarda dentro i suoi occhi, in profondita, e osserva quello che Ii dorme o veglia... t
imido o pieno di aspettative.
Guardalo negli occhi e vedi i suoi padri e nonni, tutte le guerre e la follia dei loro Spiriti
che hanno combattuto in qualche tempo lontano, in qualche terra lontana.
Guarda i loro dolori e le lotte, i tormenti, i sensi di colpa, senza giudizio e poi ....

lascia andare tutto.

Conosci il suo fardello ancestrale
e sappi che cio che cerca é sicuro rifugio in te
lascialo sciogliere nel tuo sguardo fermo
sapendo che non hai bisogno di rispecchiare quella rabbia

perché hai un utero: un dolce, profondo, portale, per lavare e risanare vecchie ferite.

Se vuoi cambiare il mondo, ama un uomo, ma amalo veramente.

Siediti davanti a lui nel pieno potere del tuo essere donna e nella perfetta vulnerabilita.
Gioca con la tua innocenza infantile, scendi nel profondo della tua morte,
invitalo a conoscere il tuo giardino
dolcemente abbandonati permetti di entrare in te al suo potere di uomo perché possa

venire da te e nuotare nel grembo della terra, insieme, con consapevolezza.

E quando lui si ritirera, perché fuggira per paura nella sua caverna,
raduna le tue antenate intorno a te, invoca la loro saggezza.
Ascolta i loro sussurri dolci

che calmano il cuore delle donne spaventate

77



che ti spingono ancora a lui
ad aspettare pazientemente il suo ritorno
Siediti e canta dietro la sua porta, un canto del ricordo

che porta calma, sempre.

Se vuoi cambiare il mondo, ama un uomo, ma amalo davvero.

Non convincere il suo bambino, con [’astuzia, la seduzione e l’inganno solo per attirarlo
nella rete della distruzione, sarebbe un luogo di caos e di odio, piu terribile di ogni guerra
combattuta dai suoi antenati.

Questo non e essere donna
questa e vendetta, e veleno dalle linee contorte
di secoli di abuso
dello stupro del nostro mondo
e questo non da alcun potere alla donna

e uccide tutte noi.

Ora mostrargli cos’e una vera madre
prendilo per mano e guidalo nella tua grazia e nella tua profondita
fino al centro fumante della terra.
Non punirlo per le sue ferite, perché non soddisfano le tue esigenze o criteri.
Piangi insieme a lui fiumi dolci
che purificano la via per tornare a Casa.
Se vuoi cambiare il mondo, ama un uomo, ma amalo davvero
Amalo abbastanza da poter essere nuda e libera.
Amalo abbastanza per aprire il tuo corpo e la tua anima

al ciclo della nascita e della morte

Ballate insieme attraverso i venti impetuosi e boschi silenziosi
permettiti di essere abbastanza coraggiosa per essere fragile e aiutalo a bere dai petali
inebrianti del tuo essere.
Fagli sapere che puo aiutarti ad alzarti e puo proteggerti
ricadi nelle sue braccia e fidati di lui, ti prendera.
Anche se sei caduta mille volte prima,

insegnagli ad arrendersi consegnando te stessa a lui.

78



Se vuoi cambiare il mondo ama un uomo, ma amalo davvero
Incoraggialo, nutrilo, guariscilo
e sarai nutrita e guarita

perché lui puo essere, se lasci che sia, tutto cio che hai sempre sognato.

Se vuoi amare un uomo devi voler bene a te stessa, ama tuo padre, ama tuo fratello, tuo
figlio, il tuo ex partner

ama il bambino che hai baciato per la prima volta, sino all 'ultimo per cui hai pianto.

Ringrazia i doni del tuo cammino, fino a questo incontro che hai davanti a te adesso
e trova in lui il seme di tutto cio che e nuovo e solare

un seme che puoi nutrire per aiutare a piantare e coltivare un nuovo mondo insieme.

Figura 5.5 — L’abbraccio

79



CONCLUSIONI

Nella presente tesi ¢ stato osservato il percorso che porta dalla “Passione”

all’’Estasi” e che comporta uno scoprirsi nell” “Amore”.

Abbiamo potuto vedere da vicino cosa significa letteralmente la parola estasi e come
la via di realizzazione spirituale attraverso la sessualitd abbia trovato fondamento nelle
discipline del Quodoushka,del Tantra e del Taoismo. Ampio spazio ¢ stato dedicato a

affrontare cosa sia e cosa si intenda per passione.

L’ascesa verso 1’estasi si serve della parola passione per indicare insieme quel misto
di componenti istintive, sentimentali ed emozionali che si accompagnano nell’esperienza
sessuale. Prendendo a riferimento il sistema energetico vedico possiamo distinguere
diverse componenti alla base della sessualita. Si inizia dall’energia sessuale propriamente
detta, all’energia Kundalini che trasforma I’energia e ne permette 1’ascesa. Il tutto secondo
il principio della dualita dell’energia maschile e femminile che crea quel movimento

necessario per il compimento della vita stessa.

Il percorso di ascesa estatica si ¢ pertanto rivelato un percorso di crescita e di
scoperta interiore, in cui I’incontro con se stessi e I’incontro con I’altro ci fa accedere nelle
nostre zone di ombra. E cosi che emergono tutti i pensieri, le convinzioni, i giudizi e le
emozioni non integrate che richiedono di essere accettate attraverso la potente e unificante

energia del Cuore e dell’ Amore.

Siamo entrati dentro I’estasi ed abbiamo visto come I’energia fluisce dai chakra
maschili a quelli femminili in una armonica danza che pud portare a diversi livelli di
orgasmo e di estasi e infine ci siamo come tuffati nella vastita dell’amore e delle sue
sfaccettature. Abbiamo messo 1’accento sul perdono, inteso come una forza capace di unire
laddove c¢’¢ rancore e separazione e abbiamo considerato la solitudine come un’importante

occasione per scoprire se stessi € sperimentare 1’amore di per sé.

Infine abbiamo potuto porre I’attenzione sulla capacita di amare della donna, non per

porla in contrasto con quella dell’'uomo, ma per conoscerne la potenza e la fertilita.

A conclusione di questa ricerca porto la mia esperienza diretta di come scrivere
questo elaborato mi abbia permesso di identificare una serie di elementi per un personale

80



percorso di esplorazione interiore. Nel scrivere il trattato mi sono piu volte domandata
quali strumenti potessero essere utili per affrontare e armonizzare ogni aspetto emergente.
Talvolta ho indicato qualche modalita, ma voglio qui sottolineare 1I’importanza di un
approccio olistico e integrato che coinvolga tutti i livelli energetici della persona. Proprio
perché I’estasi non pud essere raggiunta senza 1’accettazione del corpo, la trasformazione
dei pensieri, I’accettazione dell’amore e la crescita della consapevolezza; cosi gli strumenti
per un lavoro interiore non possono essere segmentati ¢ applicati in modalita a se stanti.
Non si puo lavorare sul proprio corpo e sulla propria energia sessuale senza creare
sinergicamente il terreno di accoglienza perché cio che ¢ sottostante possa manifestarsi e

liberarsi.

Le energie coinvolte sono potenti, le ferite emotive sottostanti sono dense e
sanguinanti, un percorso che non integra tutti i livelli energetici rischia pertanto di
aggiungere dolore al dolore, di accrescere la frustrazione e di allontanare da qualcosa che ¢
accessibile a tutti. E percid importante che si comprenda come la via all’estasi sia davvero
una modalitd di crescita interiore, che richiede impegno e dedizione, volonta e
perseveranza. Richiede che la persona possa scegliere autonomamente di addentrarsi in un
vasto mondo di sofferenze e di gioie. Ma tutto questo non bastera. Dovra entrare in gioco
la fiducia in cio che accade, dovremo ribaltare la nostra concezione del tempo quando non
otterremo 1 risultati sperati, dovremo cambiare modalita di pensiero e andare verso un
ignoto di cui forse, a volte, se ci mettiamo in ascolto, possiamo percepirne la rassicurante

esistenza.

Per questo ¢ difficile indicare 1 passi, 1 modi, gli strumenti esatti per compiere questo
percorso. Indicarli sarebbe ancora una volta utilizzare una modalita di pensiero duale,
secondo cui a una certa azione corrisponde una reazione determinata. Ma 1’ascesa estatica
presuppone invece un incontro con il Tutto che ci permette, per un attimo, di ribaltare le

nostre leggi e di sospendere il pensiero.

La ricerca interiore parte percid da un movimento interno, da una scintilla, da
un’intuizione e trova da sé la sua strada per compiersi, incontra gli indizi e le vie per

svelarsi, secondo cio che si accorda con la propria frequenza vibrazionale.

E un percorso alla portata di tutti, che pud essere compiuto nel momento in cui quel

fuoco si accende e che non richiede alcuna caratteristica o capacita particolare.

81



La mia profonda speranza ¢ di accrescere nella fiducia che il percorso, nonostante
passi dall’ombra personale, porti a preziosi momenti di luce. Auguro a me stessa di poter
continuare a compiere questo percorso di svelamento doloroso, continuando a pensare che

quanto ¢ il dolore cosi potra essere la gioia.

E non di meno desidero fortemente che energia maschile e energia femminile
possano coesistere e danzare in armonia senza che I’una prevalga sull’altra. Desidero che
ogni donna possa fare pace col maschile, anche con quel maschile che ha di lei abusato,

desidero che ogni donna possa integrare la colpa e coltivare il perdono.

Con I’augurio che ci sia sempre piu spazio per I’ Amore piuttosto che al dolore.

82



BIBLIOGRAFIA

Anodea Judith (2000), ed. Armenia, Chakras ruote di vita

Charles Amara (2011), Destiny Books, The Sexual Practices of Quodoushka

Dale Cindy (2013), ed Bis e Macrovideo, Il corpo sottile, La grande enciclopedia dell’ anatomia

energetica
Jou Tsung Hwa, Editore Ubaldini, /] tao del taichi chuan

Mantak Chia, ed. Medeterranee, Tao Yoga

Osho (2010), ed. Oscar Mondadori, Con te e senza di te, una nuova visione delle relazioni umane

Osho (2012), ed. Mondadori, Questa é la vita

Osho (2009), ed. Oscar Mondadori, L ‘amore nel Tantra

Pinkola Estés Clarissa (2016), ed. Sperling & Kupfer, Donne che corrono coi lupi
Vaiani Sabrina, Scuola Eterea, dispensa di Anatomia Sottile

Vaiani Sabria, Scuola Eterea, dispensa di Crystal Mind

Wadud e Waduda, (2004), ed. Urra, L’alchimia della trasformazione, guida pratica

all’esplorazione di Sé

Zadra Elmar e Michaela (2010), ed. Oscar Mondadori, Tantra, La via dell Estasi Sessuale

SITOGRAFIA

http://www.etimoitaliano.it/2014/11/passione.html
http://www.etimoitaliano.it/2014/11/estasi.html
http://www.ricchezzavera.com/blog/pnl/sviluppo-personale/che-cose-lego-e-come-affrontarlo/
http://www.channelhealing.it/blog/il-bambino-interiore-comprenderlo.html
http://www.visionealchemica.com/animus-e-anima-maschile-e-femminile-nella-coppia/
https://www.visionealchemica.com/incontrare-lamore-nel-rapporto-coppia/
https://www.erosacro.over-blog.com

https://www.cerquetti.org
http://www.visionealchemica.com/la-solitudine-per-ritrovare-se-stessi

http://www.camminanelsole.com/cose-lamore-animico-come-risuonare-con-qualcuno-che-sta-
vibrando-nellamore-incondizionato

http://www.sarasurtilaviadelcuore.com/2016/11/14/la-dove-il-femminile-accoglie-il-maschile-
risorge-il-passaggio-che-stiamo-vivendo

83


http://www.etimoitaliano.it/2014/11/passione.html
http://www.etimoitaliano.it/2014/11/estasi.html
http://www.channelhealing.it/blog/il-bambino-interiore-comprenderlo.html
http://www.visionealchemica.com/animus-e-anima-maschile-e-femminile-nella-coppia/
http://www.visionealchemica.com/incontrare-lamore-nel-rapporto-coppia/
http://www.erosacro.over-blog.com/
https://www.cerquetti.org/
http://www.visionealchemica.com/la-solitudine-per-ritrovare-se-stessi
http://www.camminanelsole.com/cose-lamore-animico-come-risuonare-con-qualcuno-che-sta-vibrando-nellamore-incondizionato
http://www.camminanelsole.com/cose-lamore-animico-come-risuonare-con-qualcuno-che-sta-vibrando-nellamore-incondizionato

RINGRAZIAMENTI

Il primo ringraziamento va a Sabrina: non si puo esprimere 1’importanza di un incontro come
questo. La gratitudine piena, il sostegno costante che ha sempre fornito senza farci perdere, ma

dandoci, con assoluta discrezione, la fiducia di non essere soli e di essere sulla strada per noi.

Ringrazio Marco Maci, insegnante Eterea, per la riservatezza e la presenza sempre

partecipata e per essere stata la prima energia maschile a farmi vivere un’esperienza di fiducia.

Ringrazio Loredana Ricci e tutti gli altri insegnanti della Scuola Eterea che hanno

contribuito, portando dapprima il loro esempio, a questo percorso cosi intenso.

Ringrazio Filippo e Fiorenza perché hanno accettato e accolto lo svelamento messo in atto,

passando da rivelazioni e dolori che ci hanno lasciato muti.

Ringrazio Sandra per essere la mia anima amica che cammina accanto e con cui

condividiamo oggi questo percorso, ma ieri chissa!

Ringrazio le mie compagne di corso per le condivisioni e i viaggi, per essere state specchio e

per aver accolto ogni trasformazione fra lacrime e risate.

Ringrazio i miei genitori per avermi dato la Vita e per avermi permesso di attraversare picchi

e depressioni che mi hanno portato dove sono oggi.

Ringrazio Giulio perché ¢ stato parte fondamentale di questo percorso e prova tangibile di

come I’ Amore si trasformi.

Ringrazio “l’'uvomo” che ha posto un sigillo tenuto per anni perché mi ha ribaltato

completamente ogni visione e mi ha tolto dal posto di comando.

Ringrazio tutte le mie amicizie che mi sono accanto, quelle che hanno accettato, quelle che
non capiscono ma sostengono e anche quelle distanti con cui abbiamo comunque condiviso un

percorso.

Ringrazio il Genio della Lampada e il Down Theatre perché anche attraverso loro ¢ avvenuto

il compimento di tante cose belle e nutrienti.

Ringrazio Villa d’Arte e tutto il suo staff per essere banco di prova quotidiano e per essere

occasione costante di scambio, di crescita, di espressione.

Ringrazio tutto il genere maschile, perché se da una parte la collezione di aspetti dolorosi ¢ a
loro legata, dall’altra ¢ lo stimolo continuo verso una crescita e ...perché certi attimi di luce, per
fortuna, si stampano comunque nel cuore.

84



