ETEREA

Centro di Crescita Personale e Ricerca Interiore

Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche

IL ‘MYSTERO’ DELLA PRIMAVERA

Relatrice: Sabrina Vaiani Candidato: Elisabetta Salvestrini

16 Dicembre 2016

Ente di Formazione per Counselor Olistici Iscritto S.I.A.F. con codici SC 119/12 e
SC 120/12



INDICE

P OIMIBSSA. . . et

I OdUZIONE. . e e e e e

CAPITOLO PRIMO

1.1 Cennistorici Sl QUAdIO ........coviiniii e
1.2 Ambiente storico —culturale..............oooiii
1.3 11 neoplatoniSmO ....cccveineiiii e,

CAPITOLO SECONDO
2.1 Lettura figurativadel quadro .............ocooiiiiiii e

CAPITOLO TERZO
3.1 Tecniche pittoriche e linguaggio iconografico ...............cc..ceevininin
3.2 Confronti con altre opere del pittore .............coooiiiiiiiiii i

3.3 I protagonisti dell’opera ...........cooouiiiiiiiiiii

CAPITOLO QUARTO

4.1 11 simbolismo dei flori .......o.oeiiii i
4.2 Valenza allegorica dei Singoli ...........coooiiiiiiiiii
4.3 Alcuni archetipi di riferimento ..o
4.4 Gli arcana MYSLEIIA ......uveieiii e e

CAPITOLO QUINTO
5.1 Le varie ipotesi interpretative ............oooiiiiiiii i

p. 17

p. 20
p. 22
p. 24

p. 31
p. 37
p. 47
p. 54

p. 60



CAPITOLO SESTO

6.1 Unita iconografica e di contenuti .................ooooiiiii i, p. 62
6.2 Un’ipotesi di lettura personale .............ccooiiiiiiiiiiiii i, p. 65
(070) 0 Ted 15 03 1§ F p. 70
RINGIazZIAMENT. ...t p. 72
Bibliografia............oooiii p. 73



Premessa

Ho iniziato questo percorso in un momento della mia vita molto difficile, in cui
assistevo la mia mamma gravemente malata e non vedevo una via di uscita rispetto
alle problematiche che stavo affrontando. Frequentare la scuola mi comportava un
grosso sforzo dal punto di vista organizzativo ed economico, ma nello stesso tempo
mi insegnava delle tecniche che mi permettevano di affrontare i problemi in
maniera piu serena e consapevole e che mi sono state molto utili anche per
affrontare il momento del distacco, con serenita e forza. Tutta la scuola, poi, mi ha
sostenuto in quel momento, e devo dire, che proseguendo negli studi, ho visto
sempre pit un miglioramento del mio atteggiamento nella risoluzione dei problemi
familiari e non. Pertanto, mi ritrovo alla fine di questo percorso, senza alcun
rimpianto per la fatica durata, ma anzi ricca di un bagaglio di esperienza, di cui
vado molto fiera. Il mio progetto iniziale era quello di diluire la scuola in piu anni
rispetto ai tre previsti, ma in realta sono sta assente solo due giorni. Quindi,
concludere la scuola con questo elaborato finale & la dimostrazione di una forte

passione che la scuola ha suscitato in me.

Al mio babbo e alla mia mamma



Introduzione

L’idea del presente lavoro ¢ nata durante la proiezione di un documentario sulla
citta di Firenze e sugli Uffizi. Le immagini in 3D della Primavera del Botticelli
portavano in evidenza i fiori del prato del dipinto, in modo tale che sembrava
fuoruscissero dal quadro. In quel momento ho pensato di fare la tesi su
quell’argomento, ricordandomi anche che durante una visita agli Uffizi la guida ci
aveva spiegato che la Primavera presentava un significato ancora oscuro e legato
alla filosofia neoplatonica di Marsilio Ficino. Studiando filosofia, in passato, mi
aveva incuriosito il pensiero del filosofo, che parlava del potere delle pietre di
attrarre le influenze benevole degli astri e della creazione di specifici talismani per
captare i loro influssi. Mai idea fu piu sciagurata!!!! Iniziando questo percorso, mi
sono resa conto subito dei pericoli che presentava, ma mi ci sono addentrata
ugualmente e, quando avrei voluto cambiare soggetto, ormai avevo gia impiegato
troppo tempo nello studio per accantonare I’argomento, che pure continuava ad
affascinarmi.

Botticelli si serve del mito per esprimere concetti simbolici, ma neppure la lettura
del racconto mitico e di facile comprensione.

| piu grandi studiosi hanno tentato di dare un’interpretazione dell’opera, senza
finora riuscirci, non soltanto per quanto riguarda il significato intrinseco, che
sottende al quadro, ma neppure quello della scena mitologica ivi rappresentata.

Dal momento che, quasi unanimemente, il gruppo alla destra del quadro, costituito
da Flora, Zefiro e Chloris, € considerato specchio fedele di un episodio narrato nel
poema | Fasti del poeta latino Ovidio, ho iniziato a tradurre il brano.

Continuando a leggere Ovidio, oltre il brano in cui ¢ riportato I’episodio appena
citato, il poeta descrive 1’arrivo delle Grazie ¢ di Giunone che implora la dea dei
fiori, Flora, di aiutarla a concepire fuori dell’unione matrimoniale, COSI come aveva
fatto il suo sposo, Giove, quando aveva partorito Minerva dalla sua testa. Con

I’aiuto di Flora, Giunone partorira Marte ‘dummodo casta’, al pari di Giove. Quindi



la figura centrale del nostro quadro avrebbe potuto essere Giunone e non Venere,
che non sembra avere molti legami con questo episodio. Mi ero gia vista sui
giornali, in prima pagina, con lo scoop della definitiva interpretazione della scena
rappresentata nella Primavera. Ho cercato allora se esisteva un’attribuzione in
questo senso e ho visto che uno studioso, Sante Anfiboli, era gia arrivato alla stessa
conclusione. La sua interpretazione non ha avuto molto seguito. In effetti, ci sono
degli aspetti che differiscono dall’iconografia classica: per esempio, la presenza di
Cupido e di Mercurio non compaiono nel testo latino. Inoltre, sembra che non ci
siano raffigurazioni di dee greche incinta e le donne del quadro sembrano esserlo
tutte. Anche Giunone non sembra, per quanto ne sappiamo, essere mai Stata
raffigurata incinta. Inoltre anche 1’attributo della spada sembra piuttosto insolito
riferito ad Hermes/Mercurio.

La mia notorieta ha subito cosi un duro colpo........

Ho cercato allora di dimostrare 1’ipotesi da cui ero partita, cioe che nel quadro
potesse essere rappresentato un aspetto degli antichi Misteri eleusini e il ratto di
Persefone da parte di Ades.

Alcuni significati del simbolismo impiegato dal pittore, si sono palesati durante le
varie letture dell’opera e spero di riuscire a fornire un piccolo contributo da

aggiungere al mare magnum delle interpretazioni.



CAPITOLO PRIMO

1.1 Cenni storici sul quadro

Il celeberrimo dipinto, universalmente noto come La Primavera o Allegoria della
Primavera, € stato sempre riferito ad Alessandro di Mariano Filipepi, detto Sandro
Botticelli, sin dalle citazioni delle fonti cinquecentesche. Non sono noti pero
documenti coevi che attestino I'attribuzione.

Il nome con cui é conosciuta la tela deriva dalla citazione di Giorgio Vasari che,
nella prima edizione delle Vite, del 1550, nella biografia del pittore, la descrive
nella Villa di Castello, a quel tempo appartenente al granduca Cosimo | de Medici,
come:”....un’altra Venere che le Grazie fioriscono, dinotando Primavera.....”

Si tratta di un dipinto a tempera su tavola di pioppo di cm. 203 x 314.

Resta controversa la questione della datazione. Le datazioni proposte oscillano fra il
1477 e il 1485. La questione focale € se la Primavera vada datata anteriormente o
posteriormente al viaggio romano di Botticelli dell’estate del 1481.

Lo storico dell’arte Herbert Percy Horne (1864-1916), in base a considerazioni
stilistiche, aveva datato il quadro al 1477-78, e cioe anteriormente al viaggio
dell’artista a Roma. Le figure dei dipinti botticelliani risalenti agli anni Settanta del
Quiattrocento, ricche di colore e costruite pazientemente con strati di velature semi-
trasparenti, sono chiaramente derivate dal Pollaiolo, dotate di elasticita nei profili e
nel movimento: le parti del corpo sono flesse e, in contrapposto, aggraziate, ma
anche costruite organicamente, con le teste, ad esempio, saldamente collocate su
colli allungati e sottili, e I’insieme di ciascuna figura ¢ concepito secondo una chiara
logica anatomica, per quanto attenuata in senso estetico. La Primavera mostra,
secondo lo studioso, queste qualita in grado supremo. Nel decennio degli anni
Ottanta, secondo la caratterizzazione generale fornita da Horne in uno studio del
1908, le forme botticelliane tendono a diventare pit manierate ma al tempo stesso
pit antiche: le sue figure sono composte con ampiezza di disegno e con maggior
semplicita, badando agli elementi essenziali della forma. In questo modo Botticelli

dota le sue composizioni di un maggior senso di riposo.



Anche secondo la critica Mirella Levi D’Ancona, che ha svolto una attenta e
scrupolosa ricognizione delle specie vegetali rappresentate nell’opera e sulla loro
simbologia, la Primavera sarebbe stata realizzata tra il 1477 e il 1478.

Di recente, la soprintendente Cristina Acidini Luchinat ha ipotizzato che
I’esecuzione della Primavera sia avvenuta fra il 1482 e il 1485, sulla base di
confronti stilistici e formali con dipinti coevi usciti dalla medesima bottega.
Pertanto, Lorenzo il Magnifico potrebbe essere stato il committente di Botticelli per
celebrare la pace e la rinnovata “primavera” di Firenze dopo il trattato del 1480, che
chiuse felicemente la crisi politica ed economica seguita alla congiura dei Pazzi di
due anni prima.

La studiata armonia della composizione delle grandi figure, la fluida eleganza del
disegno, la stesura brillante dei colori, ora densi, ora trasparenti e impreziositi da
dorature lineari, dimostrano senza ombra di dubbio I’altezza della committenza, da
ricercarsi nell’ambito della famiglia Medici.

La Primavera, infatti, e ricordata per la prima volta nel 1499, nell'inventario dei
beni posti nelle case appartenenti ai Medici del ramo di Pierfrancesco, situate su via
Larga, a pochi passi dal grande palazzo fatto costruire da Cosimo il VVecchio.

Il dipinto ¢ registrato all'interno della cosiddetta “casa vecchia”, in una camera
terrena accanto alla camera di Lorenzo di Pierfrancesco. Viene cosi descritto: uno
quadro dj lignamo apicato sopra elletucio nel quale e depinto nove figure de donne
e homini. L'opera era I'elemento figurativo o spalliera di un costoso arredo ligneo,
raffinato e importante, in funzione del quale era stata probabilmente concepita: era
infatti appesa piuttosto in alto sopra un lettuccio ovvero una sorta di cassapanca
dotata di alta spalliera, seduta, braccioli e pedana (Shearman 1975).

La Primavera é citata nella “casa vecchia” ancora nel 1503, nell'inventario dei beni
redatto alla morte di Lorenzo di Pierfrancesco e nel 1516, in occasione della
divisione dei beni fra i cugini Pierfrancesco di Lorenzo e Ludovico detto Giovanni,
figlio di Giovanni (poi noto come Giovanni dalle Bande Nere). Divenuta proprieta

di quest'ultimo, la Primavera, insieme a tutti gli altri beni dei Medici, passo in



eredita al figlio Cosimo, che, una volta divenuto duca di Firenze (1537), li trasferi
nella villa di Castello. Qui la videro, intorno al 1540, il cosiddetto Anonimo
Gaddiano o Magliabechiano e, prima del 1550, Giorgio Vasari.

Il dipinto rimase nella villa medicea fino al 1815, quando fu trasferito agli Uffizi per
essere spostato nel corridoio vasariano, in una posizione, dunque, abbastanza
marginale. Passata all'Accademia, la tavola entro nella Galleria nel 1919, in tempi
in cui era iniziata una revisione critica e una rivalutazione di Sandro Botticelli e
della sua opera, grazie soprattutto a collezionisti e studiosi anglosassoni, come sir
Herbert Percy Horne, autore della prima importante monografia dell'artista, basata
su una puntuale indagine dei documenti d'archivio e una attenta e oggettiva

ricognizione delle opere.

1.2 Contesto storico — culturale

Se, purtroppo, mancano i documenti relativi alle opere del pittore, che spesso
possono essere datate solo in base a considerazioni stilistiche, con oscillazioni di
qualche anno, sulla vita di Botticelli siamo ben informati grazie alle “portate *“, cioé
le dichiarazioni, al catasto che i cittadini fiorentini erano obbligati a fare
periodicamente. La data della sua nascita si deduce da un documento del 1447, nel
quale il padre Mariano di Vanni Filipepi dichiara che il figlio Sandro ha due anni.
Quindi, la vita di Botticelli si inquadra nella prestigiosa cornice della Firenze
quattrocentesca, dominata dalla personalita di Lorenzo il Magnifico.

Citta ricca di una solida tradizione finanziaria e mercantile, gia dalla prima meta del
XV secolo, Firenze aveva assistito a un singolare sviluppo culturale e a una
conseguente fioritura artistica.

In questo felice momento storico, che gli umanisti amavano identificare con la
mitica ‘eta dell’oro’, matura 1’esperienza umana e artistica di Sandro Botticelli che,
tra i pittori fiorentini del Quattrocento & forse quello che ha espresso meglio la
cultura del suo tempo e della sua citta. Sandro compie la propria formazione

frequentando le botteghe di Filippo Lippi, di Andrea Verrocchio e dei fratelli



Antonio e Piero Pollaiolo. Il suo linguaggio colto, ma al tempo stesso piacevole e
raffinato, corrisponde al gusto della societa fiorentina.

Attorno al 1480 Botticelli ha raggiunto la propria maturita stilistica, anche se la sua
ricerca espressiva continuera fino alla morte.

Nonostante che nella seconda meta del Quattrocento Firenze attraversasse un
periodo di splendore e di indiscutibile predominio culturale, in questo contesto si
manifesto una crisi di coscienza rispetto al senso della storia e alla ineluttabilita
degli eventi.

Se il primo Umanesimo fu tutto un’esaltazione della vita civile e della libera
costruzione umana di una citta terrena, la fine del Quattrocento € caratterizzata da
un chiaro orientamento verso un’evasione dal mondo, secondo gli aspetti
contemplativi dell’esistenza. Le speranze e i progetti del primo Umanesimo sulla
fiducia nelle capacita umane verso la societa e sulla partecipazione collettiva alla
vita politica e culturale vengono deluse da un crescente sentimento di
insoddisfazione. Il mutamento dell’orientamento filosofico ¢ strettamente collegato
alle vicende storiche della politica italiana.

A Firenze, I’avvento della signoria si rivela in un certo senso come una forte
limitazione dei gruppi privilegiati di ricchi mercanti e di nobili ma concentra il
potere quasi unicamente nelle mani della famiglia Medici. Lo stato di crisi culturale
si profila in questo contesto come il mancato raggiungimento della citta ideale
ispirata alla filosofia greca e ripresa con entusiasmo nel primo Umanesimo.
L’esigenza della liberta individuale sul piano politico, al fine di un libero esercizio
di studio e ricerca, alimenta la polemica contro la possibile tirannide generata
dall’abuso di potere dei signori.

Il platonismo, con il suo tono ascetico, la filosofia concepita come avvicinamento
alla morte, si sostituiscono a quella serena esaltazione della vita che era stata la nota
dominante dei primi umanisti. A questo orientamento mutato non fu certo estraneo
il complesso delle vicende politiche italiane, 1’affermarsi sempre piu chiaro dei

principi, i cui meriti oggi possono apparire anche eminenti, ma allora anche i piu

10



geniali tiranni sembrarono i nemici di ogni liberta. E se & vero che i signori
protessero i letterati, € anche vero che ne fecero dei cortigiani.

La consapevolezza della crisi € quindi viva negli umanisti. Tolta la liberta sul piano
politico, I’'uvomo evade in un terreno diverso, si ripiega su se stesso, cerca la liberta
del saggio. Si cercano risposte agli antichi problemi, morali, estetici, magari
religiosi, ma sempre umani, anche nella metafisica platonica.

A Firenze, mentre il Savonarola lancia 1’ultima rovente invettiva contro la tirannide,
che tutto corrompe e inaridisce, il filosofo Marsilio Ficino cerca nell’iperuranio
platonico una riva serena dove fuggire le tempeste del mondo.

Dal rinnovato interesse per i classici emerge una molteplicita di orientamenti
culturali che porta sostanzialmente a due correnti di pensiero: una si richiama ad
Avristotele, interpretato pero in chiave naturalistica; I’altra si richiama a Platone ¢ ai
neoplatonici.

La situazione di stabilita dell’Italia in questo periodo fece si che la corte del
principe divenisse sempre piu il luogo d’incontro fisico e ideale dei nuovi
intellettuali e il pubblico della corte divenne il pubblico reale e ideale a cui si
rivolgeva I’artista con le sue opere. Il mecenatismo incoraggio e promosse la nuova
cultura, offrendo anche gli strumenti indispensabili al suo sviluppo, le biblioteche e
le raccolte di opere costose, le occasioni di incontri e scambi culturali. A questo
rapporto con il potere sono dovuti i limiti ma anche le possibilita di affermazione
dell’ Umanesimo.

Lo sviluppo delle Accademie fu un fenomeno cinquecentesco, ma gia nel secolo
precedente troviamo numerosi luoghi di ritrovo di intellettuali che assumono questo
nome.

Si trattava di centri laici, svincolati dalle regole del potere ecclesiastico e dai canoni
della cultura medievale, che esprimevano, quindi, malgrado i loro legami col potere
dei principi, quella esigenza di liberta della ricerca intellettuale che fu una delle
caratteristiche peculiari della cultura umanistica. Il piu noto di questi luoghi di

riunione fu certamente I’Accademia Platonica di Careggi, a Firenze, nata per

11



iniziativa di Marsilio Ficino e generosamente sponsorizzata dai Medici, che divento
un importante centro di studi sul platonismo.

Marsilio Ficino, ottenuta da Lorenzo il Magnifico I’autorizzazione a fondare
I’Accademia platonica a Firenze, vi convoglio tutti i testi, finora reperiti,
dell’antichita. Qui si compiono traduzioni parallele, si confrontano capillarmente le
fonti, si approfondisce ogni testo dei filosofi. Si reperisce il Corpus hermeticum,
ovvero una serie di scritti a carattere magico del 11-1V secolo dopo Cristo, ma
ritenuti erroneamente molto piu antichi dagli umanisti.

Marsilio Ficino e il suo gruppo di umanisti divengono platonici, non contro
Aristotele, ma per avversione all’aristotelismo scolastico, alla cultura cattedratica,
avvertita come ipocrita e soffocante.

Dopo il 1473 Ficino si sente cosi sicuro delle sue ricerche e dell’appoggio di
Lorenzo de’ Medici da iniziare un’ardua e pericolosa dimostrazione speculativa:
I’unita fra filosofia e ragione. La novita teorica € il concetto di centralita di tutti gli
aspetti dell’essere, che racchiude in sé 1’universo, dove tutto concorre ad un disegno
unitario. In tale sistema ¢ vitale I’azione dell’uomo, perché con la sua azione
concreta deve ricondurre il mondo della materia alla divinita. La storia dell’uomo ¢
insomma la storia stessa dell’universo e della sua redenzione mediante la razionalita
umana, che tutto investiga e conosce.

L’uvomo ¢ dunque un mediatore tra mondo e Dio, una copula mundi, in perenne
tensione per diventare Dio, processo di adeguamento al divino, che si attua allorche
I’umanita esplica il dono della ragione. Dio ¢ vivente nell’'uomo, e nello stesso
modo ¢ presente nella natura, che nella propria essenza ha la qualita dell’essere
infinito.

Ficino utilizza all’interno del suo pensiero filosofico il concetto di ‘magia naturalis’
al fine di rendere piu armoniosa la vita sulla terra e correggere alterazioni di ritmo,
prendendo a modello il cielo. Le potenze del cielo possono cosi essere catturate
attraverso una immagine che le imita, e, se riprodotte in maniera adeguata, agire

mediante lo spirito. Non ¢ comunque sufficiente riprodurre 1’universo nel suo

12



proprio archetipo e osservarlo ma occorre interiorizzare questa immagine e
assimilarla. Per fare questo sarebbe auspicabile che all’interno delle stanze della
casa in cui si vive fossero riprodotte in immagini le componenti di questa forza
primigenia. L’arte e la magia, si incontrano, allora, per permettere all’'uomo-
microcosmo di adeguarsi al macrocosmo, grazie alla tecnica della contemplazione
delle immagini.

Botticelli, Tiziano, Giorgione e altri si pongono come fabbricatori di immagini
“universali”, archetipiche, infinite perché riproducenti simboli antichissimi, per
I’armonizzazione dell’'umano. La natura € divinizzata. L’uomo partecipa
dell’essenza di Dio. Il corpo umano riproduce il mondo. L’azione mentale
dell’umanita non ha limiti perché trae la sua origine dal perfetto ordinatore del
cosmo. Pico della Mirandola diventa in breve il migliore allievo di Marsilio Ficino,
sino ad oscurare la fama del suo stesso maestro. Gli effetti dell’opera di Ficino e
Pico della Mirandola sono di immensa portata.

Gli artisti ne rimangono influenzati cosi profondamente da essere condotti a creare
opere totalmente ispirate al pensiero di questi filosofi. Botticelli, loro intimo amico,
considerato I’artista piu sensibile ai temi della rinascita platonica e della magia,
diviene il rappresentatore geniale della visione del mondo dei due filosofi.

Il pittore non viene scelto tanto per la sua tecnica, quanto per la capacita di
apprendere totalmente la nuova visione del mondo, delineata dall’Accademia
platonica fiorentina. La sua genialita nel dipingere, la conoscenza dei contenuti da
trasmettere, 1’influenza dei testi ermetici, 1’insegnamento ficiniano, contribuiscono
alla nascita della Primavera, uno dei capolavori dell’'umanita, perché in esso sono
esplicitati tutti 1 contenuti di un’epoca, in cui si intrecciano perfettamente la gioia di
una vita riconquistata e la sublime certezza di una ragione libera e investigatrice.
L’opera del Botticelli ha una valenza esoterica non di poco conto: nella Nascita di
Venere la dea emerge dalle acque profonde dell’inconscio collettivo per condurre
I’iniziato verso quella trasformazione che armonizza e unisce interiormente gli

opposti: il maschile e il femminile. Nel simbolismo alchemico il Sole e la Luna

13



sono le due entita fondamentali, apparentemente in antitesi fra loro e che
rappresentano rispettivamente il maschile e il femminile. Dalla loro congiunzione
fisica deve nascere un Ermafrodito che deve perd fiorire interiormente mediante

diversi processi alchemici.

1.3 Il neoplatonismo

Il Neoplatonismo € una corrente di pensiero sviluppatasi dalla seconda meta del
secondo secolo d.C. alla meta del VI secolo, caratterizzata dalla tendenza a
rinnovare le concezioni del platonismo e del neopitagorismo.

Nacque in un particolare momento storico, in cui I’uomo, spinto da una profonda
crisi interiore, avvertiva intensamente la caducita della realta sensibile. Era ’epoca
del tardo ellenismo, un periodo di grandi difficolta e sconvolgimenti, preludio della
caduta dell’impero romano d’Occidente, ma culturalmente fecondo per la varieta di
correnti filosofiche e religiose da cui fu caratterizzato, e per il fatto che proprio
allora stava cominciando a diffondersi il messaggio cristiano unito ad altri culti.
Convenzionalmente, il neoplatonismo viene fatto iniziare con 1’attivita di Plotino di
Licopoli che visse nella prima meta del 111 secolo, e studio ad Alessandra di Egitto
dove assimilo i fermenti culturali sia della filosofia greca che della mistica orientale,
egiziana ed asiatica. Intorno ai quarant’anni si trasferi a Roma e fondo una scuola
neoplatonica dove elaboro un’esegesi del pensiero platonico che integrava dottrine
aristoteliche e stoiche.

Da Platone egli riprese la distinzione fra mondo iperuranio, sede di unita, razionalita
e perfezione, e mondo terreno sottoposto alla divisione, alla caducita e al non senso.
Fu Plotino che introdusse il concetto di Anima del mondo per indicare la sostanza
vitale da cui prendono forma le piante, gli animali e gli esseri umani.

Il neoplatonismo venne ripreso dal cristianesimo, soprattutto per la concezione
religiosa, ma la vera rinascita del neoplatonismo si attuo nell’Umanesimo.

Cio fu dovuto, in primo luogo, a una forte polemica anti-aristotelica, che soleva

dipingere Aristotele come un pensatore vetusto e pedante. In secondo luogo, alla

14



riscoperta degli studi classici greci, favorita dal confluire di un gran numero di
intellettuali e dotti bizantini in Italia in seguito alla riunificazione tra le chiese di
Oriente e di Occidente, avvenuta nel 1438. Essi non solo riproposero con forza le
virtt degli antichi come modello etico della vita civile, ma arrivarono a conciliare
gli ideali cristiani con quelli della cultura classica, ispirandosi a Platone e alle varie
correnti di misticismo tardo-pagano che attestavano la profonda religiosita delle
comunita precristiane. L’influenza di queste teorie sulle arti figurative fu profonda; i
temi della bellezza e dell’amore divennero centrali nel sistema neoplatonico perché
I’uomo spinto dall’amore poteva elevarsi dal regno inferiore della materia a quello
superiore dello spirito. In questo modo la mitologia fu pienamente riabilitata e le
venne assegnata la stessa dignita dei temi di soggetto sacro e cio spiega anche il
motivo per cui le decorazioni di carattere profano ebbero una cosi larga diffusione.

In quel contesto giunse al suo apice, soprattutto grazie a Ficino, il recupero e la
valorizzazione dell’idea di Anima mundi quale fusione sacra tra la dimensione
spirituale e quella naturale. Infatti, dal netto dualismo Dio-Mondo si tornava, ma
con posizioni non univoche, a una visione unitaria dell’universo, tesa a realizzare
armonia fra spirito e natura, fra la citta di Dio e la citta dell’uomo. Ci0 che si
imponeva, sia pure con diversi modi di comprensione ed espressione, era la
convinzione della presenza attiva, all’interno del mondo, di un quid unitario che
animasse il tutto. Infatti, il cosmo fu considerato come un immenso organismo
vivente dotato di anima universale e latore di ogni tipo di vita. La ricerca delle
antiche tradizioni ¢ dell’ermetismo caratterizzarono il mondo artistico e letterario
della seconda meta del Quattrocento a Firenze. Tra i piu coinvolti furono i pittori
che, seguendo i dettami di una conoscenza esoterica profonda e non certo
comunicabile a tutti, inserirono nei loro quadri simboli e allegorie capaci di velare
al profano quelle conoscenze arcaiche. In questo contesto, nacquero numerosi
capolavori dal segreto contenuto simbolico-alchemico la cui decifrazione era nota
solo al pittore, al suo committente ed a pochissimi altri personaggi segretamente

interessati all’Ermetismo.

15



Sandro Botticelli sembra facesse parte di quel numero di artisti che avevano
intrapreso questo cammino e proprio per il fatto che era diventato uno dei maggiori
interpreti di quell’antico sapere sarebbe stato accolto nell’Ordine Iniziatico del
Priorato di Sion, un’organizzazione segreta il cui ambito spaziava dalle lettere, alla
musica e alla pittura.

Per il pittore la Natura, colta in tutte le sue piu segrete manifestazioni, divenne lo
specchio dell’Idea superiore che aveva dato il via a tutta la creazione. Con il ritorno
alla natura vi fu anche un inevitabile ritorno a quella mitica eta dell’oro, in cui

[’umano e il divino convivevano in armonica simbiosi.

16



CAPITOLO SECONDO

2.1 Lettura figurativa del quadro

La figurazione si apre in uno spazio circoscritto di una foresta, in un anfratto; il
fruitore dell’opera, che ne induce la visione all’interno, si sente avvolto, sormontato,
in una caverna vegetale di cui cerca di scorgere 1’uscita al di 1a dell’avvenimento,
della narrazione ¢ dei personaggi....ed ¢ luce in ascesa, a sinistra, ad est., forse un
alba o un’aurora. La timida luce nebulosa ci induce a seguire il braccio di Mercurio
che con la sua bacchetta fora le nuvole: se I’occhio potesse respirare in questo luogo
ci sarebbe odore di putrefazione e di rugiada, forse odore di fiori d’arancio, intenso
e avvincente tanto quanto nauseabondo...sono alberi d’arancio che negano
I’orizzonte, che chiudono lo spazio, imponendosi rigidi, decisi, stabili, abbondanti
di frutti, dai tronchi in controluce, quasi neri, quasi colonne...questo odore di fiori,
questo quasi giorno, questo quasi spazio chiuso, umido, che rassicura e inquieta, Ci
invita al respiro della terra. Attraverso 1’aria arriviamo a Cupido, che ci invita al
racconto, alla favola della vita...alla danza delle tre fanciulle salde al suolo nel loro
incedere, tanto aulico nella zona superiore del tronco, quanto gravoso nella

gestualita del poggiare i piedi a terra; ma le fanciulle sono impegnate nel loro fare e

17



il fruitore cerca uno sguardo che sia una risposta al suo girovagare e lo trova li
accanto....rassicurante, pacato, quasi assorto nell’attesa, nel divenire, lo trova in una
donna-madre, quasi una madonna incorniciata in una mandorla vegetale di rami di
mirto sullo sfondo...la donna non ride, non ammicca, sembra attendere 10 sguardo
del fruitore che da Ii é stato portato attraverso un percorso cromatico equilibrato,
che induce lo sguardo ancora dalla terra al cielo: dal drappo di Mercurio alla faretra
di Cupido, fino a cadere nuovamente nelle pieghe vermiglie del mantello della
protagonista, appesantito verso terra, e ancora a risalire nel gruppo floreale portato
in grembo dalla donna piu giovane che appare incalzare verso di noi.....

Lo sguardo ruota creando circonferenze immaginarie che dal suolo si ergono e al
suolo ritornano, ingranaggi eternamente dinamici come il girotondo delle fanciulle,
I voli delle figure alate che, originati da forze che, partendo dall’alto e mostrandoci
una plasticita di movimenti anche violenti, ci obbligano a percorsi ottici...come a
seguire una grafia simbolica, iniziatica; dalla mano sinistra alzata della donna-
madre, lo sguardo scende sul braccio della giovane donna di poco piu avanti e sulle
sue mani che elargiscono fiori e celano il grembo, palesato invece dalla donna
matura; la visione procede sulla mano di una giovane donna che tenta una presunta
fuga impaurita, ignara dell’accadimento in corso, sul suo piede, che incombe
gravoso nella corsa, e infine risale dalla spinta dell’altro piede della ragazza fino
all’ala della figura minacciosa alata....

Due sole figure osservano lo spettatore, la prima, dal colorito irrorato di giovane
linfa, ammicca invitandoci, penetrando il suo sguardo in chi la osservi; la seconda,
statica, compita, con la testa reclinata come una madonna nell’atto dell’accudimento
affettivo, si palesa e ci induce alla riflessione, a ricompiere il giro per capire senza
fretta, senza ansia...l’equilibrio risiede nel suo incarnato perfetto, sano, lievemente
rosato, quasi incipriato rispetto alle figure piu giovani, ancora giovane, ancora
fecondo ma arricchito di esperienza, scaricato dall’angoscia dell’ignoto....la stessa
angoscia dell’ignoto che troviamo tutta sulla parte destra di chi si ritrovi a guardare;

scorgiamo paura negli occhi della fanciulla che tenta la fuga nella sospensione di un

18



attimo di cui non si conosce il seguito....anche i tronchi di alloro sono forzatamente
piegati, quasi a sottolineare 1’atteggiamento di fuga, la ritrosia della ragazza e al
tempo stesso la forza della figura minacciosa che I’afferra....siamo nell’angolo piu

buio, dove ¢ collocato 1’iris....a Ovest.

19



CAPITOLO TERZO

3.1 Tecniche pittoriche e linguaggio iconografico

Procederemo ora a fare una lettura su un piano figurativo, cercando di capire come
il pittore entri in comunicazione con chi osserva 1’opera e cerchi di catturarne
I’attenzione, al fine di condurlo all’interno della scena, secondo una metodologia
impiegata frequentemente nel Rinascimento fiorentino, e contemporaneamente
induca ad un percorso parallelo al precedente ma con altro significato; cosi come €
duplice e ambiguo il linguaggio iconografico che oscilla fra il racconto mitico ed un
discorso spirituale individuale.

Tale andamento e giustificato dal fatto che poesia, retorica e pittura trovano un
terreno comune nell’esercizio dell’invenzione, cosi come sostiene, nel trattato “De
pictura”, Leon Battista Alberti. Potremmo dire che Botticelli non stava illustrando
un episodio tratto da qualche favola o poema dell’antichitd ma, al contrario,
concepiva il suo dipinto come una nuova poesia, che mescolava vari elementi.

In questo contesto di duplicita di significati, 1’artista rinascimentale, ma soprattutto
Botticelli, si spoglia a poco a poco della sua veste di artigiano, per diventare sempre
pill maestro - guida di un messaggio politico e iniziatico, dove ’arte diventa
strumento come un linguaggio. Si tratta di un vero e proprio concetto alchemico, di
trasformazione.

Partendo da questo presupposto si capisce I’anomalia della resa di una anatomia
interpretata in modo del tutto personale (collo allungato, dita delle mani e dei piedi
deformati, etc.) e I’uso del contorno delle figure a scapito di un chiaroscuro plastico
e realistico, e, infine, la negazione della prospettiva.

Le figure dal punto di vista anatomico e plastico non si rifanno al concetto di
mimesis, non hanno la correttezza di disegno di quelle del Pollaiolo, ma vengono
reinterpretate alla luce dell’effetto simbolico che si vuole ottenere.

Le figure di Botticelli, quindi, sono meno solide ma danno la possibilita all’occhio
inquisitore di osservare la profondita dell’oggetto; cio¢ il pittore induce la volonta

di guardare dello spettatore verso un’immaginazione inventiva che preveda una

20



prospettiva del nascosto, una prospettiva delle tenebre interne della materia,
negando una prospettiva reale.

Negare la prospettiva € un modo filosofico di farci andare oltre alla superficialita
delle cose ed ¢ in netta contraddizione con il linguaggio in auge all’epoca. Gaston
Bachelard, in ‘La terra e il riposo’, p. 19, spiega la negazione di una profondita
prospettica con il concetto di ‘prospettiva annullata’, in relazione all’idea che la
profondita delle cose ¢ un’illusione, cosi come sono un’illusione le cose stesse,
ricoperte dal velo di Maya, ovvero il velo di Iside che ricopre tutto I’universo: anzi,
I’universo stesso € un velo. Il pensiero umano, il sogno dell’uomo cosi come la sua
visione, non ricevono mai altro che le immagini superficiali delle cose, la forma
esteriore degli oggetti. A tale proposito, potrebbe non essere casuale che il gruppo
delle tre figure danzanti e la figura fuggente siano rappresentate nude con indosso
dei veli, che mostrano e nascondono le nudita, forse alludendo all’apparenza delle
cose in contrapposizione alla loro profondita. Anche la figura centrale ha la testa
coperta da un velo.

Ridotto al piano o schematizzato nelle linee della prospettiva teorica, lo spazio non
ha evidentemente alcuna profondita effettiva, allo stesso modo che le figure non
hanno alcun effettivo risalto di volume o di massa. Come quelle figure, lo spazio
prospettico € mera immagine o simbolo.

Botticelli, anche se nella Primavera nega la figurazione di una prospettiva
convenzionale, a cui per altro si appella in altre realizzazioni, non rinuncia
all’impostazione di un impianto piramidale e geometrico di figurazioni, tale da
rendere esplicativi i messaggi intrinseci alla narrazione.

Tali impianti sono spesso costituiti da triangoli, che possono all’occorrenza
culminare nei personaggi principali, oppure da linee parallele che corrono ad unire
elementi- simbolo della narrazione o del messaggio nascosto.

Per quanto riguarda la nostra scena possiamo vedere che accanto ad un impianto
piramidale di base, costituito dalle tre figure maschili presenti nell’opera, si

contrappongono delle linee orizzontali tangenti alla piramide, una delle quali,

21



partendo dal medaglione della figura centrale, passa, sul lato destro, attraverso la
bocca della figura fuggente, sul lato sinistro, rispettivamente, sull’orecchio, sugli
occhi e sul naso delle tre figure in cerchio. Da questa linea si originano due triangoli
immaginari: quello dalla parte destra & incidente alla linea nel vertice che coincide
con la bocca della ragazza in fuga, quello dalla parte sinistra nella base corrisponde
al segmento orecchio — naso delle tre ragazze. Si vengono cosi a creare due triangoli
speculari ma rovesciati.

E’ sorprendente constatare in quale misura 1 pittori furono influenzati dall’alchimia.
Una ragione va cercata nel fatto che i pittori possedevano una buona formazione
chimico-artigianale. Erano loro stessi in fondo a preparare colori e vernici. Un
ulteriore riferimento all’alchimia ¢ dato dall’impiego di colori freddi, specie il verde
e l'azzurro, visti dai neoplatonici come colori delle virtu positive, specie se associati

all'oro, che qui é presente in sottili linee dipinte da Botticelli.

3.2 Confronti con altre opere del pittore

Tornando a cio che avevamo affermato all’inizio del capitolo precedente, riguardo
alla capacita degli artisti rinascimentali fiorentini di accattivare 1’attenzione dello
spettatore introducendo nelle opere personaggi della vita reale, con indosso costumi
di personaggi della storia rappresentata, faremo ora un parallelo con altre opere del
pittore dello stesso periodo, come 1’Adorazione dei Magi del 1475, anch’essa agli
Uffizi. In essa, come anche in altre opere, infatti, Botticelli, identificando nelle
figure religiose dei Magi e negli altri partecipanti al corteo personaggi di spicco
della scena politica a lui contemporanea, riesce a farci partecipi, attraverso lo
sguardo attrattivo dei personaggi, di due eventi: quello umanistico e politico e
contemporaneamente quello religioso e cristiano. In questo modo ci palesa i suoi
punti di riferimento, rappresentando nelle vesti dei Magi, Cosimo e Giovanni dei
Medici seguiti da Lorenzo il Magnifico, Angelo Poliziano, Pico della Mirandola,

Giovanni Argiropulo, Gaspare Lama e Lorenzo Tornabuoni.

22



Rappresenta anche lui stesso, nella parte destra del quadro, rivolto verso lo
spettatore, quasi come narratore che invita, con un leggero movimento della testa, a
partecipare all’evento. Una corte davvero regale quindi assiste alla scena, costruita
con un impianto piramidale, nello stesso modo in cui é costruita la scena, quasi
bidimensionale, della Primavera a mo’ di triangolo. Anche qui Botticelli, attraverso
lo sguardo di Simonetta Vespucci, ci introduce nel personaggio della Primavera, e
ci invita a continuare il percorso raffigurando nuovamente Simonetta Vespucci nella
figura di sinistra nella rappresentazione delle tre Grazie, mentre al centro troviamo
Semiramide Appiani-Cattaneo e a destra Caterina Sforza. Simonetta Vespucci, poi,
potrebbe essere raffigurata anche nella ninfa rapita, data la somiglianza di tutte
queste figure. Anche la figura maschile a sinistra del quadro é identificata con un
personaggio della famiglia dei Medici che si suppone essere, secondo alcuni
Giuliano de’ Medici, secondo altri, Lorenzo di Pierfrancesco.

A proposito di quello che abbiamo detto finora, nella Primavera, la figura che
cattura immediatamente lo sguardo di chi osserva, & quella con il vestito di fiori, che
e anche quella piu vicina allo spettatore.

Attraverso una mimica grafica incentrata sul movimento degli arti delle due donne
che danno agio ad un arco di cerchio immaginario, sulle cui parallele si posano sia i

volti delle due donne che la mimica danzante a girotondo delle Grazie, si pone il

23



secondo sguardo rivolto all’osservatore. Direi che questo € uno sguardo accogliente,
che nello stesso tempo invita, attraverso il capo reclinato e la mimica della mano, a
leggere uno svolgersi. La figura centrale, assurgendo anche alla composizione
piramidale dell’opera tutta, di rimando cromatico, ci porta alla figura all’estrema
sinistra, negando di fatto il suo protagonismo nell’opera e rivelando 1’identita di un
personaggio che ci invita ad un percorso — messaggio. La narrazione a quel

punto sembra rimandare cromaticamente alla figura in alto, in particolare alla sua
faretra, che ci invita a seguire la freccia che da avvio alla storia come se si attivasse
la giostra della vita in un meccanismo ciclico e incessante. Anche il terzetto
all’estrema destra ¢ inserito in un cerchio immaginario, addirittura accompagnato
dai tronchi flessi dell’alloro, elemento parallelo alla mimica delle donne. Gli unici
elementi statici si sviluppano in senso verticale attraverso i tronchi degli aranci, che,
visti in controluce, assomigliano a delle rigide colonne, quasi a tracciare un confine
che si conclude con la figura eretta di Mercurio, che accentua il verticalismo con il
suo movimento.

La ciclicita grafica di cui abbiamo finora parlato la possiamo riscontrare anche nei
contenuti del dipinto e si sposta dal macrocosmo al microcosmo individuale. Questo

¢ ’andamento di tutta la struttura dell’opera.

3.3 I protagonisti dell 'opera

Convenzionalmente, la scena viene letta da destra verso sinistra, nel modo seguente:
Zefiro, il vento pungente che introduce la primavera, rapisce per amore la ninfa
Chlori, mettendola incinta; da questo atto ella rinasce trasformata nella dea Flora, la
personificazione della stessa primavera, rappresentata come una donna dallo
splendido abito fiorito che sparge a terra le infiorescenze che tiene in grembo. A
questa trasformazione allude anche il filo di fiori che gia inizia a uscire dalla bocca
di Clori durante il suo rapimento:

Al centro campeggia Venere, sopra la quale si libra in volo Cupido, bendato, mentre

sta per scoccare una freccia verso una delle fanciulle che danzano in cerchio,

24



identificate con le tre Grazie, a sn. del quadro. Chiude la scena all’estrema sinistra
Hermes/Mercurio che solleva il caduceo. L’opera ¢ ambientata all’interno di una
cornice botanica che inquadra uno spazio semichiuso di vegetazione. Qui troviamo
un ricco prato disseminato ovunque di erbe, fiori e piante di varie specie e colore.
Lo spazio é racchiuso da un rigoglioso e ricco aranceto posto sullo sfondo.

| nove personaggi che compongono la scena sono pressoché allineati sullo stesso
piano, tranne la figura centrale che si trova istoriata in una cornice di rami di mirto,
spostata piu verso lo sfondo. Le due figure maschili adulte segnano gli estremi della
narrazione, che si sviluppa orizzontalmente e creano un triangolo al cui vertice si
trova Cupido. Il suolo su cui tutte le figure si muovono, con atteggiamenti eleganti e
leggiadri, € composto da un manto erboso intessuto da una grande varieta di specie
vegetali e di fiori, dei quali non tutti sono stati identificati. Si tratta in generale di
fiori che sbocciano nella campagna fiorentina fra marzo e maggio. La scena si
svolge sul fondo di un cielo azzurro senza profondita, quasi una lastra chiara, che
pare avere il compito di dar risalto all'oscura vegetazione.

La luce é soffusa, non ha una fonte precisa, ma sembra essere piu forte sul lato a
sinistra di chi guarda, con lo scopo di porre in risalto precisi dettagli, come il ventre
prominente della figura al centro, i drappi trasparenti delle fanciulle seminude, le
corolle multicolori dei fiori in primo piano. Nessuna ombra riportata segna il prato;
I piedi dei personaggi, che pure camminano, danzano, posano, non calpestano

alcuna pianta; nessun fiore e nessuna foglia appaiono appassiti, cosi come nessun

25



bocciolo sembra spuntare.

Tra 1’aranceto e 1’alloro, emerge la figura di Zefiro, il vento primaverile,
rappresentato come un uomo alato dal livido incarnato celeste, mentre afferra la
ninfa Chloris, che ci appare stupita.

Dalla bocca della ninfa fuoriescono serti di rose, pervinche, fiordalisi e fragole,

anemoni.

Accanto a lei la dea dei fiori, una giovane donna sorridente, che con incalzare
deciso, avanza verso il centro della scena.

Contrariamente alle altre dame presenti nel dipinto, lei non indossa vesti trasparenti
0 monocromatiche, al contrario, il suo abito e ricamato con due specie di fiori: il
garofano rosa e il fiordaliso. Le maniche della veste presentano un tessuto dorato
che ricorda le squame di un serpente. Una ghirlanda, che riprende i motivi dei fiori
che ha nell’acconciatura, le cinge il collo, mentre una fascia fiorita di rose forma
una cintura sotto al seno, come a sottolineare la rotondita del ventre, circoscritto
nella parte bassa dal drappeggio della stessa veste che contiene rose recise.

La figura viene identificata come Flora e i tre personaggi, inseriti in una
circonferenza immaginaria, ricordano fedelmente la descrizione dell’inizio della
Primavera che Ovidio fa nei Fasti, il poema che ha per tema il calendario romano,
forse portato a conoscenza del pittore dal suo amico Poliziano, che lo aveva

commentato in versi, in una composizione oggi perduta. In esso il poeta descrive

26



I’inizio della primavera proprio come trasformazione della ninfa Chloris in Flora.
La figura che si trova al centro, racchiusa come in un trittico trecentesco dentro
un’ogiva, composta naturalmente dagli alberi che si diradano per far posto alla
pianta di mirto, viene comunemente identificata come Venere; indossa una lunga
camicia bianca, con una cuffia di velluto in testa da cui fuoriesce un velo che ricade

sulle spalle, ed é adornata da un drappo rosso e turchino e indossa sandali dorati.

E’ ammantata come una figura classica, ma anche con elementi desunti dai vestiti e
dai canoni di bellezza quattrocenteschi, come la posa considerata di grande
eleganza, e la veste che, alla scollatura e sotto il seno, presenta una decorazione a

fiammelle dorate rivolte verso il basso; indossa inoltre una collana di perle con un

27



pendant a forma di mezza luna, all’interno del quale ¢ incastonato un rubino.
Inclinando soavemente la testa verso la spalla destra e alzando la mano
corrispondente, essa sembra voler attirare, verso il gruppo su quel lato, I’attenzione
dello spettatore, introducendolo cosi nel giardino. Il bianco dell’abito riflette
I’azzurro del cielo. La sua mano destra & sollevata allo stesso modo in cui €
sollevata la mano di Maria nell’altro quadro di Botticelli “l’Annunciazione”. Dal
punto di vista cromatico, la

figura é sintetizzata dal bianco della camicia, dal rosso vermiglio del manto e dal
blu della sua parte interna e dall’oro.

Sopra la sua testa si libra in volo il piccolo e paffuto Cupido, che con gli occhi
bendati (simbolo dell’amore cieco e irrazionale) sta per scoccare una delle sue
frecce ardenti in direzione della figura centrale del gruppo danzante, identificato
come rappresentazione delle tre Grazie.

La faretra di Cupido e dello stesso colore del manto della figura sottostante.

La fanciulla che sembra potenzialmente essere colpita dalla freccia di Cupido,
congiunge le sue mani con quelle delle compagne che, intrecciando le dita
affusolate e con eleganti movenze, creano la loro consueta e tradizionale danza

circolare.

28



Questa danza viene interpretata come la triplice consonanza tra il dare, il prendere,
il ridonare come parallelo tra volutta, castita e bellezza. Infatti, nella grazia posta a
sinistra possiamo riconoscere una discreta allusione alla VVoluptas, in quella centrale
che ci da le spalle Castitas e in quella di destra che chiude il cerchio la Pulchritudo.
Per questa rappresentazione Botticelli trac ispirazione dall’Alberti che si richiama
ad un passo di Seneca tratto dal De beneficiis dove, in perfetta coerenza con il loro
significato concettuale, le tre fanciulle indossano una leggera veste trasparente.
Quindi le grazie sono I’emblema della concordia e dell’amore disinteressato che
tutto dona senza voler mai nulla in cambio. Infatti, le trasparenti vesti delle fanciulle
che ci permettono di scorgere le loro forme sarebbero il simbolo della loro nuda
sincerita, dell’incorruttibilita e della tangibilita di quei benefici morali che le tre
fanciulle incarnano e che continuano a scambiarsi reciprocamente nella loro danza.
La figura del gruppo piu lontana da Venere presenta una spilla formata da otto
foglie, che ricordano 1’acanto, in cui si intravedono delle gemme tra cui sono
riconoscibili quattro perle simili a quella che le adorna il capo. La figura all’altro
lato del gruppo é agghindata anch’essa nell’acconciatura con un filo di perle, ma sia
nello spillone che ferma il filo di perle ai capelli, che nel pendente che si palesa nel
decolté, mostra tonalita rosse di richiamo al manto della VVenere nel rubino. La
figura centrale non presenta alcun tipo di ornamento, né sul corpo neé
sull’acconciatura.

L’immagine all’estrema sinistra, e chiusa da un giovane coperto unicamente da un
drappo rosso con ricami d’oro a forma di fiammelle, che da le spalle al resto dei
personaggi, quasi estraniandosi da loro, incentrando la sua attenzione nel forare
delle nubi con il caduceo. Per riuscire ad identificarlo dobbiamo osservare
attentamente i complementi del suo abbigliamento caratterizzato da dei coturni
calzati ai piedi, I’elmo sul capo, il manto militare, la bandoliera della spada e il
caduceo.

Alcuni di questi elementi lo identificano come Hermes/Mercurio, il messaggero

divino.

29



Franco Baldini, in un articolato saggio, fa notare che questo personaggio indossa
I’elmo di Ade, che conferisce ’invisibilita, dunque ¢ invisibile. L’inventio €
semplicemente deliziosa e dimostra, se ce ne fosse bisogno, il genio di Botticelli
che con questo sottile artificio stilistico ci dice che ci sta facendo vedere qualcosa

che ordinariamente non si vede, che ci sta mostrando I’invisibile.

30



CAPITOLO QUARTO

4.1 1l simbolismo dei fiori e delle piante

Anche la scelta da parte del pittore delle piante e dei fiori sparsi sul prato e indossati
dai personaggi, sembra assecondare lo stesso dualismo interpretativo che
caratterizza la figurazione tutta.

Nel dipinto le piante sembrano suddividersi in gruppi, non necessariamente di
ordine botanico ma sulla base della loro simbologia.

Infatti, sullo sfondo della composizione compaiono alberi di arancio con il frutto e il
fiore, quindi piante di natura solare. Nella parte alla destra di chi osserva, si notano
gli alberi funerei del tasso e fra le foglie di alloro, pianta di natura solare, si
intravedono sette galbuli di cipresso, considerati legati al mondo infero, cosi come il
tasso.

Infine, al centro del boschetto un cespuglio di mirto si espande in modo da creare
un’aura tutto intorno alla figura centrale. Questa pianta non € solo un attributo
identificativo di Venere, ma anche di Persefone e Dioniso ed e simbolo
contemporaneamente di vita, di morte e di rinascita e quindi costituisce una sintesi
degli opposti, significato rafforzato anche dalla posizione che occupa al centro della
scena.

La figura centrale pertanto rappresenterebbe, in base alla disposizione delle piante,
sia i due opposti, luce e tenebra, che la loro sintesi, operata per mezzo dell’amore,
ossia Cupido che la sovrasta. Del resto, con lo stesso significato, ghirlande di mirto
erano impiegate anche nei misteri eleusini.

Come pianta della femminilita, il mirto nell’antica Grecia veniva associato al nome
di eroine e amazzoni, svelando all’interno del quadro una delle tante sfumature
relative al mondo femminile. La pianta infatti fu associata, dal Vicino Oriente fino
all’Italia, a divinita femminili come Ishtar, Afrodite (Ia Venus romana), Artemis
Soteira e la dea etrusca Turan. Secondo una testimonianza di Apollodoro, una
ghirlanda fatta con le sue fronde era simbolo della sposa madre. Si tratta di una

pianta molto aromatica, cosi come le altre piante del dipinto, e le si riconoscono

31



qualita energetiche, rinvigorenti e purificanti, interpretate quale sprigionamento
delle utili forze divine.

Cosi come il mirto, anche i fiori dell’arancio hanno una profumazione cosi intensa
che quasi stordisce. L’arancio ¢ un simbolo matrimoniale perché fu donato dalla
terra a Giunone quando si sposo con Giove e sin dai tempi antichi il suo fiore € un
attributo delle spose.

Il lauro, come I’arancio, appartiene alle piante consacrate al sole, e quindi al
maschile. Ma, andando ad approfondire il mito di Dafne trasformata in alloro da
Apollo, vediamo che Ovidio ha rielaborato un mito greco: entrambi gli episodi sono
echi di un culto preellenico, ambientato nella valle di Tempe da dove Apollo aveva
portato il lauro a Delfi; in quel luogo selvaggio la dea Dafne, definita la “rosso-
porpora” o la “sanguinaria”, era venerata da un collegio di Menadi, orgiastiche
masticatrici di foglie di lauro, che facevano a brandelli il re Leucippo. Ancora una
volta troviamo dei riferimenti con il femminile e con i misteri eleusini.

Per quanto riguarda il tasso, era consacrato ad Ecate, dea degli inferi. e, secondo
Ovidio, la strada verso il mondo dei morti era ombreggiata da tali piante. A Eleusi,
ancora una volta, i sacerdoti si cingevano di corone di tasso perché avevano un
duplice simbolismo, di morte ma anche di immortalita, a causa delle foglie
sempreverdi.

Il cipresso € considerato per lo piu un albero cimiteriale. Anticamente e, ancora oggi
in oriente, questo albero evocava soprattutto il simbolo della fertilita, per il suo
aspetto vagamente fallico. Era anche I’immagine vegetale dell’immortalita a causa
delle foglie sempre verdi e del legno considerato incorruttibile, e nel quale erano
intagliate la freccia di Eros lo scettro di Zeus e la mazza di Ercole.

Tutte queste piante riportano al trimorfismo della Grande Madre, regina del cosmo,
nel suo duplice ruolo di Colei che da la vita e Colei che la toglie.

Altro attributo della Grande Madre era la melagrana, simbolo sia di fecondita che di
morte. Gli innumerevoli grani del frutto evocavano fecondita e abbondanza.

Secondo un mito greco il primo melograno nacque dalle stille di sangue di Dioniso.

32



Ma in epoca arcaica il melograno era associato a un essere femminile, Rhoio, uno
dei nomi greci della pianta. In tutti i miti in cui compare il frutto & simboleggiato il
ciclo di morte- sacrificio da cui nasce la vita.

L’ iconografia classica ritrae spesso Kore con il fiore o il frutto del melograno per
simboleggiare la sua funzione di Signora dei morti. Nel suo mito sembra
riecheggiare quello di Rhoio, la melagrana arcaica. D’altronde, la stessa Kore
doveva essere una dea arcaica, la divinita del prato fiorito mediterraneo prima di
diventare Persefone, la figlia di Demetra e di Zeus. In questo mito la melagrana ha
la funzione di costringere la Grande Madre, nella sua epifania di vergine, di Kore, a
scendere periodicamente negli Inferi, ovvero a morire come vergine per trasformarsi
in madre generando il suo luminoso Figlio che lo ierofante evocava durante
I’iniziazione nei grandi Misteri eleusini. Nel dipinto il fiore del melograno compare
nella ghirlanda che cinge il collo della figura che sparge fiori, ossia Flora.

Anche nell’ Antico Testamento, pur in un contesto teologico totalmente diverso, il
frutto del melograno ha simboleggiato la Femminilita.

Per quanto riguarda i fiori, data la varieta di specie che compaiono nel dipinto,
prenderemo in considerazione solo quelli che ci sono sembrati piu rilevanti ai fini
della nostra ricerca.

Il fiore, nel mito di Demetra e Persefone, come in quello del ratto di Europa, € un
simbolo fondamentale, che sottolinea il carattere della puella, la fanciulla in fiore,
ma e anche un attributo della madre, signora di ogni cosa che germoglia e fiorisce.
Il prato fiorito di primavera evoca quindi simboli e miti come luogo della Grande
Madre.

Nell’antica Grecia, le donne si recavano in primavera nei prati per raccogliere i fiori
da portare in offerta a Hera, un’altra epifania della Grande Madre, in un tempio di
Argo dove era venerata come Antheia, la dea dei fiori. Il culto si diffuse in tutti i
suoi santuari, come quello alla foce del Sele, dove gli incensieri, a forma di calice
floreale emergente da un volto femminile, testimoniano lo stretto legame fra

I’essere femminile e il fiore.

33



Il fiore nel prato segnava anche, nei calendari greco e romano, la stagione in cui i
morti uscivano dalla terra, come testimoniano le feste delle Antesterie, all’inizio del
mese di Antesterione, verso ’incipiente primavera, durante le quali una giornata era
dedicata ai defunti, cui si portavano offerte di cibo e acqua, esprimendo cosi la
credenza di un loro ritorno fra i vivi.

Andremo ora a parlare del simbolismo di alcuni dei fiori che compaiono nel nostro
dipinto.

La margherita annuncia e simboleggia la primavera ed & usata da molti pittori
rinascimentali, fra cui Botticelli, che la facevano figurare nei dipinti e negli
affreschi che ricordavano la nascita del Cristo e I’adorazione dei Magi, dove
alludeva alla Primavera della Redenzione. Il suo pistillo solare, giallo-oro e i petali
che trascolorano dal bianco al rosa delle punte alludono al nuovo sole primaverile: il
bianco simboleggia infatti il biancore dell’alba che trascolora nel rosato della
primissima aurora o della primavera, annunciando la salita del sole sopra 1’equatore
celeste.

Il fiore sembra espletare ulteriormente la situazione temporale del quadro.

Un’altra simbologia relativa al Cristo € data dalla rappresentazione della fragola con
cui si alluderebbe alla passione di Cristo, sia per il colore del frutto e del suo succo
che ricorda quello del sangue, che per le qualita medicinali della piantina che a loro
volta alluderebbero alla funzione salvifica del sacrificio del salvatore. La solarita
della fragola e pero anche testimoniata da alcune leggende nordiche, in quanto la
foresta dove cresce rappresenta sia la notte sia 1’inverno, quando il sole scompare
realmente o simbolicamente nelle tenebre dei mesi senza luce, mentre la foglia della
fragola e simbolo di resurrezione, cosi come i rossi frutti a primavera. E> messa in
relazione anche alla Madonna.

Il giglio e stato considerato simbolo di fecondita per la sua straordinaria capacita di
riproduzione, grazie alla quale divenne un attributo delle Grandi Madri e fu

considerato un fiore sacro nei culti femminili. E’ menzionato anche da Sofocle nella

34



tragedia “Edipo a Colono”, in cui i gigli ornavano il capo delle due dee agresti
Demetra e Core, insieme con narcisi e crochi intrecciati in una corona.

Nei Vangeli ispir0 al Cristo un nuovo simbolo: I’Abbandono alla Provvidenza,
I’accettazione di cio che ci viene dato, senza preoccupazioni per il futuro. Nel
simbolismo medievale il fiore diventera per il suo candore I’immagine della
purezza, della Madonna e di molti santi.

Anche il giacinto e un fiore nato dal sangue di un altro bel giovinetto morto durante
una gara del lancio del disco con Apollo. In suo onore ad Amicle, si svolgeva una
festa di tre giorni, le Giacinzie, il cui nucleo profondo erano la morte e la
resurrezione di Giacinto. La sua commemorazione informava un rituale iniziatico
che era nello stesso tempo un rito di passaggio e un rituale soteriologico che
alludeva all’ultimo passaggio dalla morte alla vita oltre la vita. L’aspetto agrario ne
era un corollario.

La viola anticamente era legata al dio Attis, una divinita anatolica della vegetazione,
presente nel culto della dea Cibele. Anche questo fiore, secondo il mito, nacque
dalle gocce del dio Attis, il quale, in preda alla follia, indotta dalla gelosia della dea,
si eviro, morendo dissanguato.

La rosa per i Greci era simbolo di Afrodite, vista come Grande Madre generatrice.
La sua struttura concentrica evoca 1’idea della ruota, simbolo del tempo che scorre,
dell’eterno ciclo di vita — morte — vita. Il centro della rosa rappresenterebbe 1’Uno,
da cui hanno origine il cosmo e il tempo; la disposizione dei petali, formanti quasi
delle sfere concentriche, man mano che si avvicinano al centro, ¢ un’immagine
della manifestazione dell’Uno che si dispiega negli archetipi.

Il fiore dell’iris fu chiamato cosi dai Greci, poiché per la molteplicita dei suoi colori
era associato all’arcobaleno, simbolo della dea Iride, messaggera degli dei.

Essendo un fiore molto comune nelle campagne toscane, si pensa sia stato preso in
considerazione come simbolo della citta di Firenze. Infatti, lo stemma di Firenze
sembra che non sia un giglio ma un’iris bianca. La pervinca, il gelsomino e

I’euforbia calenzuola, come tutti i fiori a cinque petali, evocano ancora una volta la

35



presenza della Grande Madre: se infatti si iscrivono nel cerchio dell’anno le
congiunzioni superiori del pianeta Venere in base alla loro posizione nello Zodiaco
Si ottiene un pentagramma. Venere, I’ Ishtar dei Babilonesi, 1’ Afrodite dei Greci, ¢ la
natura vivente, il matrimonio del pari e del dispari, del dividibile due con
I’indivisibile tre. In Asia Minore si portava come amuleto il pentacolo, la stella a
cinque punte, perché si pensava che la madre degli dei proteggesse gli uomini dagli
spiriti malvagi.

Anticamente, il fiore della pervinca aveva un significato magico, dovuto alla
disposizione ad elica dei suoi cinque petali, che procedono secondo una spirale
concentrica verso il centro di colore giallo, rappresentante simbolicamente il Sole.
Contrariamente al pensiero odierno, dove il crisantemo viene ricollegato alla morte,
secondo Catullo questo fiore & un attributo della sposa che & bianca come un
crisantemo, quindi assume anche un connotato di castita prima del matrimonio.

Tra 1 fiori del dipinto non sembrano comparire le piante che i botanici hanno
dedicato a Venere, il pettine e ’ombelico di Venere, il tiglio e la calendula, e questo
sembrerebbe non avvalorare 1’ipotesi che la figura centrale sia la dea, cosi come
quasi unanimemente viene considerata. E’ anche vero perd che non ¢ presente
neppure una raffigurazione del narciso, il fiore del rapimento di Persefone, che ci
saremmo aspettati di trovare, date le numerose allusioni a Demetra e Kore e alla
Grande Madre che appaiono nel dipinto.

Tutti i riferimenti agli antichi miti, alle leggende ¢ all’iconografia cristiana, che
abbiamo messo in evidenza, per alcune specie di fiori, cosi come per le piante
descritte precedentemente, riconducono ad aspetti che ricollegano alla vita, alla
morte e alla loro sintesi nella rinascita.

La descrizione dettagliata e la precisione scientifica con cui Botticelli dipinge le
numerose piante e erbe del Giardino equivale a una sorta di enciclopedia botanica o
erbario. Inoltre si tratta di piante accuratamente scelte per le loro virtu salutari, e
associate a colori, profumi, metalli pietre e benefici influssi astrali che appartengono

a quella magia naturale sulla quale Marsilio Ficino concentrava i suoi studi.

36



4.2 Valenza allegorica dei singoli personaggi

Il senso complessivo dell'opera & ancora piuttosto oscuro e aperto alle piu varie
interpretazioni. Destinato certamente ad un pubblico elitario, bene addentro alla
raffinata cultura dell' epoca, il dipinto si presenta denso di riferimenti letterari,
filosofici e iconografici che hanno spinto gli studiosi a ricercarne le fonti e i nessi.

| personaggi rappresentati sono stati di solito identificati sulla base del confronto
con la letteratura coeva, in particolare le Stanze e il Rusticus di Agnolo Poliziano o
con i testi latini allora letti e commentati come i Fasti di Ovidio, I'Asino d'Oro di
Apuleio, il De Rerum Natura di Lucrezio.

Vi si possono rilevare piu livelli di lettura: uno strettamente mitologico, uno
filosofico, legato principalmente alla filosofia dell' accademia neoplatonica, uno
storico-dinastico, legato alle vicende contemporanee e alla gratificazione del
committente e della sua famiglia.

L’atteggiamento sospeso e irreale delle figure, il loro accamparsi su uno scenario
che sembra un falso fondale da teatro, danno luogo ad un enigmatico ritmo che,
alternando 1 personaggi da destra a sinistra (tre-uno-tre-uno) in un SiNUOSO
andamento ad onda, annoda 1’una all’altra tutte le figure rappresentate in una
volonta di astrazione, che costringe a porsi delle domande sul significato
complessivo che soggiace a questa cadenza, che connette tra loro le figure in una
coreografia indubbiamente ermetica.

Nell’opera d’arte si trovano rappresentazioni simboliche che parlano al nostro
subconscio, ricordandoci qualcosa che non si riesce a definire con precisione.

Il legame fra artisti e alchimia a partire dal quattrocento fino al tardo Rinascimento
fu molto stretto, tanto che si vide inserire nei dipinti un gran numero di simboli
alchemici, i quali rendono ancora oggi agli studiosi molto difficile la comprensione
dei significati iconografici dei lavori artistici di questo periodo; persino le opere piu
semplici, come potrebbe essere una Madonna con Bambino, appaiono ricchi di
significati tratti dal mondo alchemico, per non parlare poi delle tele con

raffigurazioni pit complesse.

37



Gia dal semplice scenario la Primavera si presenta ricca di significati simbolici: il
rigoglioso e ricco aranceto ci ricorda il giardino delle Esperidi; 1’arancio, frutto che
porta all’eterna giovinezza e all’amore, € un dono di Venere, ma ci collega anche
alla famiglia committente, i Medici, attraverso un gioco di parole, dato dal nome
latino delle arance, ‘mala medica’ o “citrus medica”

Inoltre la forma sferica di questi frutti ricorda le sfere presenti nello stemma
mediceo, senza contare che 1’arancio ¢ un simbolo matrimoniale perché fu donato
dalla Terra a Giunone quando la dea si sposo con Giove.

L'opera viene quindi vista da alcuni studiosi come un grande talismano dedicato al
giovane Lorenzo di Pierfrancesco de' Medici.

| personaggi mitologici verranno indicati con i nomi greci; saranno impiegati i loro
nomi latini solo nel caso in cui si supponga la loro appartenenza ad un mito di
provenienza dal mondo romano.

Il quadro viene convenzionalmente letto da destra a sinistra, probabilmente perche il
vento Zefiro soffia da ponente verso levante. Zefiro in greco suona Zephyros,
derivato da Zophos= zona delle tenebre. In effetti, il vento & posto nella parte piu in
ombra del quadro. E’ dipinto di colore azzurro plumbeo e rappresenta un
simbolismo dell’aria dall’aspetto funesto, impetuoso e irruento. Infatti, la sua
comparsa determina il piegarsi dei tronchi di alloro, pianta solare, facendo cosi
intravedere le bacche del cipresso, pianta di tipo cimiteriale, dietro alle ali del vento.
Nella realta, il vento Zefiro, preannunciando la primavera favorisce
I’impollinazione e questo avvalorerebbe 1’ipotesi che la fanciulla che scappa sia la
ninfa Chloris che da lui viene violentata e poi trasformata in Flora dea della
primavera.

Sembrerebbe quasi che il pittore, parallelamente all’evento del ratto e della violenza
che favoriscono la trasformazione e la crescita della ninfa nella dea della primavera,
opti per la scelta di fare uscire dalla bocca di Chloris proprio degli anemoni che,
oltre a simboleggiare, arcaicamente, la morte, nello specifico, rappresentano quella

varieta di fiori che in questo preciso periodo dell’anno sboccia ma viene distrutta

38



quasi subito da quello stesso vento che favorira il germogliare della primavera
stessa in tutte le altre varieta, a testimoniare come la caducita della bellezza del
singolo fiore avvii il processo di fioritura di tutte le altre specie.

Il dipinto, quindi, andrebbe a rappresentare la primavera nel suo divenire, come
estensione di un atto di fecondazione, sublimato in un atto di amore, attraverso una
serie di passaggi che si estendono dalla figura centrale, identificata con Venere, alle
Grazie, per finire con Mercurio, simbolo della ragione. Il tutto, sotto la guida di
Cupido che sovrasta la scena dall’alto.

La figura di Flora, che rappresenta la fine della narrazione del gruppo a destra del
quadro, é interamente ricoperta di fiori, ed é la protettrice della fecondita femminile
e patrona del lavoro agricolo.

Rappresenta la poderosa spinta della natura ma e diventata Flora, avendo ricevuto il
dono del dominio sul mondo vegetale dopo che il marito Zefiro 1’aveva rapita per
possederla. Quindi in questa dea e ben rappresentata 1’azione patriarcale ellenica e
post-ellenica, tesa ad arginare la potente energia femminile, la Grande Dea pre-
ellenica, tramite la diffusione di una cultura denigratoria. In pratica, dall’esaltazione
della forte e gioiosa vitalita femminile si € passati alla sua denigrazione, al fine di
depotenziarla.

Zefiro fecondatore, che si unisce a Chloris e denota la Primavera come simbolo
della fertilita, la Natura che offre insieme fiori e frutti, la presenza di Cupido,
simbolo dell’amore spirituale in ottica neoplatonica, il gonfiore dei ventri delle
donne e Venere al centro, introducono e svolgono il collegamento fra natura ed
erotismo.

Ma accanto a questo esiste anche un significato religioso: nella genesi il vento e
inteso come materializzazione dello spirito di Dio nella creazione del mondo, ed e
I'alito vitale che Dio trasmette a tutti gli esseri viventi.

Nella versione greca del Nuovo Testamento, inoltre, il vento equivale anche all'
anima dell'uvomo, creatura simile a Dio. Soffiando nelle narici dell' uomo Dio da

vita a un creatura speciale, superiore a tutte le altre e quindi, secondo i neoplatonici,

39



anche essa creativa, cioé in grado di creare mediante le attivita artistiche. La
fecondita fisica e della natura viene quindi paragonata alla fecondita intellettiva.
Venere sarebbe quindi un simbolo di bellezza come elevazione spirituale attraverso
I'arte e la conoscenza.

Un riferimento all’alchimia, invece, € rappresentato dalla presenza di
Hermes/Mercurio e dal suo caduceo, simbolo della concordia degli opposti, che
permette una soluzione armonica ai conflitti. Ma questo caduceo non e formato da
due serpenti allacciati, come nella tradizione iconografica, bensi da due draghi. Il
simbolismo del drago, deriva dal serpente primordiale che rappresenta il caos e che
viene collegato alla Dea Madre.

Il drago é stato da sempre accomunato al simbolo di fecondita, di nascita e morte.
Rappresentato nel medioevo dall’Ouroboros, serpente o drago che si morde la coda,
motivo principalmente utilizzato nelle operazioni d’Alchimia, simbolo di
trasmutazione della Materia bruta, esprime I’idea che la fine e [I’inizio si
compenetrano, fanno parte 1’'uno dell’altro, cosi che esprimono 1’idea della
trasformazione, dell’evoluzione, della Grande Opera alchemica applicata sia alla
materia bruta che all’individuo.

Solo col Cristianesimo questo simbolismo diviene 1’espressione del male, in quanto,
probabilmente, non riuscendo a modificarlo o distruggerne il forte significato, si era
preferito demonizzarlo.

Mercurio, il messaggero instancabile tramite tra la terra e il cielo € una bellissima
allegoria del fuoco celeste o Spiritus mundi, detto anche mercurio celeste o
spirituale, che nella filosofia della natura vigente ai tempi era supposto circolare
incessantemente tra terra e cielo secondo il ritmo delle stagioni. Questo fuoco o
spirito celeste era considerato I’agente invisibile di ogni dinamica ciclica della
natura sublunare, ed & percio che Hermes/Mercurio porta 1’elmo di Ade. Nel
dipinto, la sua figura tesa fra terra e cielo costituisce un tratto verticale: simbolo ben
noto dello spirito. Il colore rosso del suo mantello simboleggia I’amore. Il dio

romano Mercurio trova le sue origini nella divinita greca Hermes, la guida degli

40



uomini. Con il trascorrere del tempo il dio romano diventa il simbolo della fertilita
maschile.

Hermes/Mercurio, posto a delimitare la scena all’estrema sinistra del quadro, € il
dio della soglia e di tutte quelle fasi della vita in cui siamo ad un passaggio, E’
anche accompagnatore delle anime, simbolo di colui che accompagna nel profondo
per trovare cio che in superficie non si trova servendosi del caduceo che ha il potere
di risvegliare le anime; mette anche in comunicazione la nostra funzione razionale
con quella intuitiva e creativa.

Nei miti greci il ruolo principale di Hermes € quello di messaggero degli dei, anche
se in realta il suo compito era diversificato. Sarebbe infatti piu esatto definirlo
propagatore della vita nel senso di principio fecondatore.

Si vengono cosi a porre alle estremita del quadro due principi fecondatori di
simbologia maschile; quello sulla destra rappresenta ’aspetto di una fecondazione
materiale, mentre Hermes/Mercurio ne rappresenta quello spirituale.

Hermes, cosi come 1’egizio Thot, & colui che apre le vie della conoscenza profonda
e delle iniziazioni.

La figura centrale sembra presentare molti attributi di Ecate, la dea greca che, come
Hermes, € in grado di attraversare liberamente il regno degli inferi, quello degli
uomini e quello degli dei. E’ la dea del cielo, del mare e della terra; ¢ la signora dei
confini tra civilta e terre selvagge, tra luce e buio, tra il mondo dei vivi e il mondo
dei morti.

E’ suo compito accompagnare le anime nel regno dei morti, ma fa anche il percorso
inverso, cioe conduce dalla morte alla vita e sin dalla nascita illumina la strada
nell’oscurita; pertanto rappresenta anche il coraggio di andare oltre i propri limiti. Il
buio ¢ anche cid che per noi ¢ ignoto, I’inconscio, quanto nella nostra vita ¢
nascosto, ma presente. Ecate e la torcia che fa luce in questo reame sconfinato che
spesso neghiamo e forse non riconosciamo di avere.

Spesso veniva rappresentata triforme anche in qualita di regina dei tre regni, cielo,

mare ¢ terra, quindi dell’universo, ma ¢ probabile che si trattasse dei tre volti di

41



un’unica triplice dea che un tempo rappresentava la Natura, il tempo ciclico e la
femminilita nella sua interezza.

Nel saggio “Kore”, all’interno del volume di Carl G. Jung e Karol Kerényi,
Prolegomeni allo studio scientifico della mitologia, si afferma che la forma classica
di Hekate — posta su un triangolo e con tre facce rivolte in tre direzioni — e un
elemento rigido, isolato e insolito del mondo greco. Si cercava di sciogliere la
rigidita di questa immagine di Hekate, sostituendo alla triformita di una sola dea tre
figure di fanciulle danzanti. Questo sembra corrispondere perfettamente al nostro
dipinto, in cui la figura centrale, eretta, ha i piedi disposti in modo da formare un
triangolo ed &, appunto, accompagnata da tre danzatrici.

E’ la saggezza femminile antichissima e profonda. Come la luna, Ecate cambia
volto e a volte scompare. I Greci la identificavano soprattutto con 1’aspetto della
luna calante nuova e con il mondo sotterraneo.

Dietro alle varie maschere, ognuna delle quali rappresenta un suo aspetto altrettanto
reale che gli altri, si nasconde la Grande Dea, la dea triplice della nascita, della
natura e del tempo circolare; aspetto sottolineato nel dipinto dal pendente, a forma
di falce lunare, presente al collo della figura.

Anche in base all’analisi delle piante e dei fiori rappresentati nel dipinto, come
abbiamo visto, si hanno molti riferimenti alla Grande Madre, di conseguenza ci
troviamo di fronte ad una figura piu complessa, poliedrica, che in sé presenta anche
un aspetto ctonio.

Un chiarimento viene offerto da Apuleio, che nel suo romanzo ‘L’asino d’oro’
invoca I’archetipo della Grande Madre, evidenziando i suoi vari aspetti: Regina del
Cielo, Cerere, Venere Celeste, Sorella di Febo, Proserpina (XI, 2,5). Ecco le varie
manifestazioni della Dea Madre, dai molti nomi, da cui dipende ogni cosa presente
in cielo, mare e in terra e nel mondo sotterraneo.

Hecate e la dea che comunico a Demetra che la figlia Persefone era stata rapita da
Ade e portata nell’aldila. Questo fatto ¢ una testimonianza, oltre che della natura

materna e solidale della dea, anche del suo legame con Demetra e Persefone,

42



divinita alle quali fu sempre connessa in virtu di un’origine comune: sono le tre
divinita che simboleggiano i cicli delle stagioni e ciascuna di esse rappresenta
un’eta della donna: Persefone 0 Kore é la vergine, Demetra la madre, Ecate la
vecchia saggia.

Assecondando questa lettura del quadro, la Primavera si pone come
rappresentazione della ciclicita universale della Vita, sostenuta dalle forze visibili e
invisibili, laddove Flora e la forza visibile che promuove la manifestazione.

La maggior parte degli studiosi ha interpretato la progressione Zefiro - Chloris e
Flora, alla destra del quadro, come fedele rappresentazione di una favola di Ovidio,
ma gli altri personaggi non avrebbero alcun legame con questa storia. Continuando,
pero, la traduzione del testo di Ovidio, nel poema | Fasti, oltre la descrizione di
questo episodio, la narrazione continua dicendo:

“E subito giungono le Cariti, e intrecciano ghirlande

e serti destinati a cingere le loro celesti chiome .

Si tratterebbe, quindi, della descrizione della triade delle Grazie, che fa da
contrappeso al gruppo Zefiro, Chloris, Flora.

Andando ancora oltre, scopriamo una cosa ancora piu calzante al fine di
un’interpretazione compiuta e coerente, che renda conto del significato delle figure
che prendono parte alla narrazione mitologica:

“Persino Marte, se lo ignori, fu generato per opera mia:

ma prego che Giove non lo sappia, come non lo seppe finora.

La sacra Giunone, essendo nata Minerva priva di madre,

si dolse che Giove non avesse avuto bisogno di lei.

E andava per lamentarsi con Oceano dell’azione dello sposo;

affaticata dal cammino si fermo sotto la nostra soglia.

Appena la vidi, dissi: “O Saturnia, che cosa ti ha spinta fin qui?

Essa mi espone verso qual luogo si dirige,

e aggiunse il motivo. lo cercavo di consolarla con parole amiche.

“Il mio affanno”dice ’non si puo consolare con parole.

43



Se Giove é diventato padre senza congiungersi con la sposa,

e da solo si e appropriato del nome dell 'uno e dell’altra,

perché io devo disperare di essere madre senza marito,

e di partorire restando casta, senza virile contatto?

Provero tutte le misure esistenti sulla vasta terra,

a costo di esplorare fin i mari e gli abissi del Tartaro.”

Ero sul punto di parlare; ma avevo il volto di chi esita.

Mi disse: “Non so cosa, o ninfa, ma mi sembra che tu possa qualcosa.”
Tre volte volli prometterle aiuto, ma tre volte la lingua si arresto:

l’ira di Giove era la grande ragione del mio timore.

Disse: “Aiutami, ti prego: il soccorritore rimarra segreto,

e mi sara testimone il dio della palude stigia .

“Cio che chiedi” risposi, “lo dara un fiore che mi giunge

dai campi olenii; esso € unico nei miei giardini;

chi me lo ha dato disse: “se tocchi con esso una giovenca sterile,

diverra madre”’: la toccai e senza indugio divento madre.

Subito con il pollice colsi il fiore ben radicato; con esso

tocco Giunone, ed ella nel grembo toccato concepisce ™.

Nel testo sono presenti quasi tutti i personaggi rappresentati nel dipinto, ad
eccezione di Cupido e Mercurio, e alla luce di esso la figura centrale potrebbe
essere identificata come Giunone che chiede aiuto a Flora per generare senza
I’intervento di Zeus, in risposta al comportamento del dio, che aveva generato
Atena fuori dall’unione matrimoniale. Cosi la dea, con I’aiuto di Flora, avrebbe
partorito Marte per partenogenesi.

Potremmo vedere in questo un riferimento al pensiero di Marsilio Ficino riguardo
ad una partenogenesi di tipo spirituale e al concetto della verginita della Madonna
per la nascita del Cristo.

Sembrerebbe esistesse pero un ostacolo alla lettura della donna centrale quale

Afrodite o Giunone, il fatto che non esiste alcuna rappresentazione di divinita greca

44



incinta, tanto meno Afrodite, la dea dell'amore. Probabilmente gli antichi greci
avevano troppo pudore per il miracolo della nascita, per raffigurarla. Afrodite ha
figli ma é la dea meno materna che esista. Anche Giunone viene raffigurata con
forme femminili, appunto giunoniche, ma mai incinta.

Inoltre, si parla per convenzione della figura centrale ma la sua importanza non é
tale da svalutare un senso di autonomia di tutti gli altri personaggi. | protagonisti
della scena potrebbero essere due: la donna centrale ed Hermes/Mercurio, che
conclude la scena quale polarita di direzione del corteo. Non a caso entrambe queste
figure presentano un mantello vermiglio ed entrambe appaiono differenziate dalle
altre: sono le uniche due figure che indossano calzari. Potrebbe trattarsi di una
raffigurazione della Madonna e del Cristo?

Abbiamo visto, infatti, che nell’opera compaiono anche molti riferimenti alla
Madonna, che, nel tempo, viene ad assumere alcuni degli aspetti della Dea Madre,
quelli positivi. Il culto di Maria riprende da vicino quello delle divinita femminili
della vegetazione, della pietra, dell’acqua. Albero, pietra, acqua sono infatti simboli
frequenti della Grande Madre. Inoltre 1’idea del ciclo vita, morte e rinascita
potrebbe ben adattarsi anche ad un riferimento al Cristianesimo.

Potrebbe trattarsi di una versione neoplatonica e ficiniana della Madonna, e di una
Madonna dell'’Annunciazione dai seguenti dettagli: la mano destra presenta la tipica
postura della modestia e dell'umilta propria della Vergine al momento della
ricezione del saluto dell'arcangelo Gabriele. Cosi la vediamo in numerose
raffigurazioni dell'’Annunciazione, secondo un'antica tradizione. Altrettanto tipica
dell’Annunciazione é la postura della mano sinistra che tiene il manto mostrando in
evidenza le tre dita centrali, Si tratta di un chiaro riferimento alla Trinita presente in
altrettante numerose raffigurazioni della Vergine o con Gabriele o nel modello della
Madonna con il libro, segno della Vergine quale sede della sapienza e custode
vivente delle sacre scritture che in Lei si incarnano. La testa reclinata verso sinistra
e tipica del modello della vergine malinconica, di origine bizantina, che troviamo in

una fenomenologia vastissima.

45



A livello iniziatico Hermes é il corpo di gloria e dunque il Cristo: il quale vibra piu
velocemente dei corpi sottili piu bassi, vive cioe in una dimensione superiore, piu
elevata rispetto ad essi. Questo potrebbe spiegare alcune anomalie rispetto
all’iconografia classica del dio greco, come la presenza della spada e non solo il
caduceo. Esiste tutta una tradizione figurativa che cristianizza la figura di Hermes,
vedendola quale prefigurazione di Cristo o di Mosé. Inoltre se la Donna é la Madre
di Dio fecondata dallo Spirito Santo, allegorizzato dall'angioletto con la freccia
infuocata, Hermes/Mercurio non puo che essere il Cristo.

La figura centrale & posta nel cuore di una rappresentazione suggestiva e complessa
che ha in sé una forte connotazione sacra, relativa alla riscoperta di una concezione
del rapporto uomo-cosmo che tese a costituirsi proprio come cerniera tra le due
tradizioni spirituali dominanti nella sfera culturale di quel tempo: quella classica ed
ermeneutica, da un lato, e quella cristiana dall’altro.

Sono state fatte delle ipotesi anche sul fatto che nella figura centrale potesse essere
rappresentata la Maddalena, come rivalutazione della sua figura.

Botticelli ci ha fatto intravedere in alcune sue opere quasi un percorso iniziatico ove
determinati dettagli ci portano ad un’idea eretica, da alcuni ricondotta ad iniziati
eredi dei Templari e affiliati al Priorato di Sion. Dal 1480 circa, nell’arte di
Botticelli si notd un leggero cambiamento non riferito allo stile, ma all’immagine.
Sembra che ’artista sia venuto a conoscenza di una fonte, avulsa dal Cristianesimo,
allontanandosi — in termini di ricerca — dalla pittura che eseguiva anni prima.
Sembra quasi che qualcuno abbia influenzato Botticelli spingendolo verso la
conoscenza occulta e il sapere nascosto che avrebbero dovuto emergere nelle sue
opere. Quindi, attraverso la pittura, un viaggio iniziatico per arrivare al massimo
grado massonico del Gran Maestro del Priorato di Sion. Gli elementi che
caratterizzavano alcune sue opere sono le eresie massoniche, cioé le eresie che
hanno influenzato la filosofia pre e post Cristianesimo attraverso gli Esseni, i
Templari, 1 Rosa Croce, la Massoneria: in pratica i custodi dell’antico sapere e della

tradizione. Questi principi sono sostanzialmente tre; la non regalita divina di Gesu

46



Cristo, quindi un Cristo uomo, I’importanza della figura profetica di S.Giovanni
Battista; 1’elevazione della figura femminile di Maria Maddalena, discepola di

Cristo e madre della dinastia del Graal.

4.3 Alcuni archetipi di riferimento

In conseguenza logica a quello che abbiamo ipotizzato fino a questo momento,
emerge che I’archetipo principale di questa rappresentazione ¢ quello della Grande
Dea o Grande Madre. Questa divinita femminile primordiale, assai piu antica degli
dei greci, sarebbe presente in tutte le mitologie e attraverso essa si manifesterebbe la
terra, la generativita ed il femminile come mediatore tra I’umano e il divino.

Le religioni arcaiche sono segnate all’inizio dalla presenza di una divinita
femminile, onnipotente, dispensatrice del bene e del male; e presumibile che
I’immaginario primitivo fosse profondamente segnato dal parto, espulsione
sanguinosa di un corpo vivo da un altro corpo vivo.

Nella raffigurazione sembra essere prediletto 1’aspetto della Grande Madre che
perpetua ’esistenza, la prepara nel buio del ventre, come la terra custodisce 1 semi
d’inverno, per poi, arrivato il momento, farla germogliare alla vita.

Per archetipo della Grande Madre si intende un’immagine interiore che agisce sulla
psiche umana, la cui espressione simbolica e costituita dalle raffigurazioni e dalle
forme della Grande Dea che I’umanita, soprattutto primitiva, ha rappresentato nelle
creazioni artistiche e nei miti. La Primavera e la Nascita di Venere, due capolavori
dello stesso pittore, rappresentano due modi diversi di raffigurare lo stesso
archetipo.

Il simbolismo dell’archetipo consiste nella forma in cui esso si manifesta in
specifiche immagini psichiche, che vengono percepite dalla coscienza e sono
diverse per ogni archetipo.

L’archetipo € un motivo mitologico, contenuto ‘eternamente presente’
nell’inconscio collettivo — cioe universalmente umano — sia nella teologia egizia, sia

nei misteri ellenistici di Mitra, sia nel simbolismo cristiano, sia nelle visioni di una

47



malattia mentale del nostro tempo. L’archetipo corrisponde ad un concepimento
inconscio, ad un contenuto. E’ per questo motivo che un dipinto, come quello che
abbiamo preso in esame, rivela anche un messaggio assai attuale.

L’uomo primitivo, come il bambino, appercepisce il mondo ‘mitologicamente’; egli
cioé esperisce il mondo tramite la formazione di immagini archetipiche che proietta
su di esso. Il bambino esperisce in sua madre, anzitutto, 1’archetipo della Grande
Madre, la realta di un femminile onnipotente, da cui egli dipende totalmente, ma
non la realta oggettiva della sua madre personale, una donna storicamente
determinata nella sua individualita, quale in seguito apparira dopo un ulteriore
sviluppo del suo lo e della sua coscienza.

In pari misura 'uvomo primitivo non conosce le condizioni del tempo atmosferico,
come I’'uomo moderno, ma potenze fatali di natura divina o simili alla natura divina,
da cui dipende il suo destino, il cui comportamento e legato al suo in modo
irrazionale. Si pensi alla pioggia e al suo frequente significato di portatrice di
fertilita che condiziona vita e morte. In origine la vita umana viene diretta piu dalle
immagini primordiali che da concetti.

Parlando della Grande Madre, la psicologia analitica si riferisce non a un’entita
concreta ma a un’immagine attiva nella psiche umana. L’espressione simbolica di
questo fenomeno si trova nelle figure dei miti e riti e simboli, ma fonti per
comprenderla sono anche i sogni e le fantasie, nonché i disegni e i dipinti di
psicotici e bambini.

Le creazioni artistiche di ogni tempo e paese sono altre fonti fondamentali, giacché
costituiscono 1’espressione di uno strato inconscio attivo nell’artista che attinge al
patrimonio immaginale dell’'umanita. Secondo lo scrittore Erich Neumann la
Grande Madre presenta due caratteri elementari: quello della conservazione, che la
spinge a restare attaccata a tutto cio che ha generato, ma che conduce alla morte, e il
carattere trasformativo.

Suo simbolo centrale € il vaso, che puo rappresentare alternativamente il grembo

generante, la caverna, la tomba. Essa € infatti la dea della vita e della morte. La

48



Madre terribile, mortale e protettiva come il mondo sotterraneo, esprime il carattere
negativo elementare; ¢ simbolo del lato oscuro dell’inconscio, del grembo divorante
dei mostri. Invece, nel suo carattere trasformativo, la dea genera e innova.

Il ritorno della dea va di pari passo con la valutazione della psicoanalisi e
soprattutto della psicologia junghiana, che costituisce una fonte di importanti
connessioni immaginali per gli artisti.

L’altro archetipo femminile che compare nel quadro e quello di Kore, ovvero la
fanciulla, che si riferisce al mito di Demetra e Persefone, rapita da Ade. Kore stava
giocando sui prati coperti di fiori quando il dio degli Inferi la rapi. Il mito presenta
le tre facce della dea: Demetra ,che presiede alla forza vegetativa, Ecate alle oscure
forze ctonie e Persefone che media fra i due reami. Si tratta di un mito di
grandissima rilevanza, oggetto di innumerevoli interpretazioni.

La dea Persefone, che i romani chiamavano Proserpina o Cora, era venerata in due
modi, come fanciulla o Kore e come regina degli inferi. Kore era una giovane dea
slanciata e bellissima, associata ai simboli della fertilita: il melograno, il grano, i
cereali e il narciso, il fiore che I’adesco.

Come regina degli Inferi, Persefone &, invece, una donna matura che regna sulle
anime dei morti, guida i viventi agli inferi. Questa dualita & presente anche sotto
forma di modelli archetipici. La donna Persefone puo essere influenzata da uno dei
due aspetti, passare dall’uno all’altro, oppure averli entrambi dentro di sé.

Kore era la fanciulla senza nome e rappresenta la giovane che ignora chi sia ed e
ancora inconsapevole dei propri desideri o delle proprie forze.

La maggior parte delle donne giovani passa per la fase Kore, altre rimangono
fanciulle per tutta la vita. Il loro atteggiamento ¢ quello dell’eterna adolescente, in
attesa di qualcuno o qualcosa che trasformi la sua vita.

Il modello Persefone non é dominato da istinti potenti. La donna non € predisposta
ad agire ma ad essere agita dagli altri.

Persefone e Demetra rappresentano un modello madre — figlia assai comune, dove

la figlia e troppo legata alla madre per sviluppare un senso di sé indipendente. La

49



figlia Persefone vuole compiacere la madre. Questo desiderio la spinge ad essere
una brava ragazza, obbediente, attenta, che spesso vive al riparo o protetta da
esperienze che presentino anche una minima possibilita di rischio.

Benché la madre sembri forte e indipendente, questo aspetto € spesso ingannatore.
Puo infatti accadere che alimenti la dipendenza della figlia per tenersela vicina,
oppure che abbia bisogno di lei come un’estensione di s¢, attraverso cui vive in
maniera sostitutiva.

Benché la prima esperienza di Persefone nel mondo degli inferi sia stata quella della
vittima rapita, in un secondo tempo ne divenne la regina, la guida a chi visitava quei
luoghi. Come nel mito, questo aspetto dell’archetipo si sviluppa come risultato
dell’esperienza e della maturazione.

Simbolicamente il mondo degli inferi puo rappresentare gli strati piu profondi della
psiche, il luogo dove giacciono sepolti ricordi e sentimenti, 1’inconscio personale, e
dove si trovano immagini, modelli, istinti e sentimenti archetipici comuni a tutta
I’umanita, 1’inconscio collettivo.

Persefone, regina e guida degli inferi rappresenta la capacita di muoversi fra la
realta egoica del mondo oggettivo e la realta inconscia o archetipica della psiche.
Quando [D’archetipo Persefone ¢ attivo, & possibile che la donna operi una
mediazione fra i due livelli. Nelle stagioni della vita della donna, Persefone
rappresenta la primavera. Come la primavera segue ciclicamente al periodo del
dissodamento della terra e ai mesi desolati dell’inverno, portando tepore, piu luce e
rinnovata crescita alla vegetazione, cosi Persefone puo riattivarsi dopo momenti di
perdita e depressione.

Attribuire un valore positivo alla ricettivita & il primo passo per coltivare Persefone.
Un atteggiamento aperto agli altri pud essere sviluppato a livello cosciente
prestando ascolto a cio che gli altri hanno da dire, cercando di vedere le cose dal
loro punto di vista e astenendosi dai giudizi critici.

I1 rapporto con I'uomo puo essere il mezzo attraverso cui la donna Persefone si

separa da una madre dominatrice. L’allontanamento dalla madre, in senso fisico o

50



simbolico, rappresenta per lei 1’inizio del viaggio verso la dimensione di essere
umano separato che si autodetermina.

Il femminile comprende anzitutto se stesso come sorgente della vita. In quanto
simile alla Grande Dea Femminile, ¢ legato con I’intero principio generatore della
vita che & insieme natura creativa e principio creatore della civilta. Lo stesso
rapporto fra madre e figlia, che formano il nucleo del gruppo femminile, é
caratterizzato dalla conservazione del rapporto primario fra esse.

Dinanzi al femminile, il maschile & un estraneo che strappa la figlia alla madre,
persino quando rimane nel gruppo delle donne, ma tanto piu quando conduce la
donna nel suo gruppo. Rapimento, stupro e matrimonio di morte sono i grandi
motivi, che nel mito del rapimento di Kore, della separazione di madre e figlia
determinano 1’evento centrale dei misteri eleusini. Benché siano cronologicamente
tardi e siano stati usurpati in parte dagli uomini, i misteri eleusini custodiscono le
nostre conoscenze intorno ai misteri dello stadio matriarcale. Senza dubbio lo
sviluppo patriarcale, iniziato in epoca primordiale, ha cancellato molte tracce della
realta matriarcale, cosi che dobbiamo rimuovere lo strato superiore per cogliere lo
quest’ultima.

La dea col fiore e la dea col frutto sono quasi indistinguibili I’'una dall’altra. Per
indicare 1’'unita di Demetra-Kore la lingua greca usa il genere duale, “le dee”, e
nelle immagini in cui esse appaiono non e possibile distinguere la madre dalla
figlia. Il primo elemento essenziale dei misteri eleusini e dei misteri matriarcali e
anzitutto il ritrovamento (heuresis) della figlia da parte di Demetra, e il
ricongiungimento tra madre e figlia. Questo ritrovamento significa dal punto di
vista psicologico, I’annullamento del rapimento e dell’incursione maschile, e il
ripristino dell’unita matriarcale di madre e figlia dopo il matrimonio. La situazione
essenziale del gruppo matriarcale determinata dal rapporto primario con la madre,
divenuta rischiosa con I’incursione dell’'uomo nel mondo femminile e la relazione
con I’'uomo, viene rinnovata e consolidata nel mistero. Cosi la permanenza di Kore

nell’Ade significa non solo il rapimento da parte dell'uvomo ma anche la

51



fascinazione da parte dell’aspetto terreno maschile, cioé da parte della sessualita.
Nel mito cio si riflette in due simboli, la melagrana e il narciso. La melagrana, nel
suo rossore, simboleggia I’utero femminile ¢ la fecondita degli innumerevoli semi.
Proprio nella concretizzazione della seduzione essa soccombe ad Ade. Il
riemergere di Kore dalla terra — il motivo archetipico della primavera — significa il
ritrovamento da parte di Demetra, per la quale Kore era morta e il ricongiungimento
con lei. Il segreto vero e proprio tuttavia attraverso cui il rapporto primario viene
riproposto su un nuovo piano, consiste nell’identita della figlia con la madre: la
madre viene mutata e si muta in Demetra. Proprio perché Demetra e Kore sono poli
archetipici dell’Eterno Femminile, la signora matura e la vergine, il mistero del
femminile e capace di un infinito rinnovamento. Kore riemergente non € solo colei
che e stata rapita ed € scomparsa, ma colei che e stata in ogni senso trasformata
Molti motivi della psicologia matriarcale ricorrono nei misteri eleusini. L’evento
centrale che si svolge nell’oscurita dei misteri eleusini si suppone che fosse un
matrimonio forzato, compiuto in modo rituale tra gli ierofanti e la sacerdotessa di
Demetra e dagli iniziandi in maniera simbolica. Tale evento dello hieros gamos €
stato per0 esperito come situazione di morte. | piccoli misteri che precedevano i
grandi misteri di Eleusi venivano celebrati come misteri della discesa, morte e
scomparsa di Persefone; essi rappresentavano dunque il rapimento di Kore come
premessa dei Grandi misteri implicanti il matrimonio forzato. Il matrimonio di
morte come mistero connesso con il ritrovamento di Kore da parte di Demetra o
meglio il loro ricongiungimento esprimono il carattere trasformatore del femminile
come centro dell’esperienza che il femminile compie mutandosi da fanciulla in
donna. Alla bisessualita di Hermes/Mercurio corrisponde qui la natura
uroboricamente maschile-femminile, che unisce in sé la figura della Dea-Vergine
(giglio) con il carattere della trasformazione generatrice e della guarigione (Hermes-
Mercurio caduceo).

L’uomo del Rinascimento, filosofo o artista che fosse, si ispird a questi modelli

flessibili e, per quanto riguarda il gioco dei misteri della vita e del cosmo e la loro

52



intrinseca dialettica, punto frequentemente su alcuni archetipi di riferimento.
Secondo a nessuno fu 1’archetipo della Grande Dea che in questo contesto assume il
nome e il ruolo di Venere in senso platonico. Ne abbiamo riscontro in molte opere
di pittura di quel periodo.

Nel dipinto che stiamo esaminando, la figura centrale rappresenta il grande
trasformatore delle energie dell’amore. Sopra di lei Cupido, bendato e saettante, con
cieca determinazione le diffonde. Ma il gioco dei misteri non esclude nessuna delle
antiche, maggiori iniziazioni misteriche. Nel dipinto infatti la figura centrale
potrebbe essere anche Demetra, Zefiro potrebbe rappresentare Ade/Plutone che
rapisce Kore — Persefone —Proserpina (cioe Chloris), che poi rinasce periodicamente
come trionfo primaverile (Flora/Primavera). Si noti pure che Hermes porta sul capo
I’elmo di Plutone e concorre ad evocare il ciclo morte-rinascita proprio dei Misteri
Eleusini.

Anche Dioniso e I’Orfismo sono presenti ma questo assunto rinvia agli Inni orfici e
a una disamina del dipinto dal punto di vista botanico che si rivela sempre
illuminante e preziosa su questi e su molti altri aspetti simbolici dell’opera
botticelliana. Il simbolismo ¢ il linguaggio dei misteri; in realta € il linguaggio non
solo del misticismo e della filosofia, ma di tutta la natura, poiché ogni legge e
potenza attiva nel modo di procedere universale si palesa alle limitate percezioni
sensoriali dell’'uomo per mezzo di simboli. Con 1 simboli gli uomini hanno sempre
cercato di comunicare quei pensieri che trascendono i limiti del linguaggio.

Il potere dei simboli & un potere di evocazione. Botticelli ricorre ai miti, cioé alle
rappresentazioni fantastiche della tradizione culturale greca, viva e vivace nella sua
Firenze, ma tali rappresentazioni, appunto perché allegoriche vengono piegate a
connotazioni pit profonde del significato denotato dagli schemi iconografici.

| ratti di fanciulle si presentano spesso come eventi di portata collettiva. Nella storia
del rapimento di Europa, la fanciulla € accompagnata da un gruppo, al quale il ratto
la strappa per trasformarla in compagna di un dio, ma il femminile collettivo resta

un motivo centrale nella storia figurativa di questo mito.

53



Le amiche e le ancelle incarnano la complicita e la solidarieta femminile sia nel
dolore sia nel trionfo rappresentano il femminile indifferenziato da cui ella si stacca
attraverso un’avventura dolorosa e perigliosa che la immortala nel mondo degli
uomini e del potere. Quindi la vicenda pud essere letta come un mito di
individuazione, che raffigura il viaggio della donna per diventare se stessa. Il

femminile sacro si esprime nelle figure della madre e della kore

4.4 Gli arcana mysteria

Durante il Rinascimento si assiste ad una reviviscenza degli antichi riti misterici,
soprattutto ad opera delle Accademie. L’esoterismo, I’occultismo e 1’alchimia
hanno in un certo senso caratterizzato lo sviluppo del Rinascimento italiano,
arrivando fino al ‘700, il secolo illuminato. L’antico sapere ha sempre affascinato la
maggior parte degli artisti, i pensatori, gli architetti dal medioevo in poi.

- Le scarse informazioni sugli insegnamenti eleusini legate al segreto imposto ai
recipiendari non consente di cogliere pienamente quali messaggi Vvenissero
trasmessi ad un iniziato. Eleusi, il cui nome significa arrivo o0 meta € una localita
distante una trentina di chilometri da Atene, A partire dal VII secolo avanti Cristo e
fino al IV d.C. ad Eleusi si celebravano i piu importanti Misteri dell’ Antichita, 1
Misteri Eleusini, in onore di Demetra, e di sua figlia Persefone o Kore.

La piu antica versione del mito eleusino ¢ cantata nell’Inno omerico a Demetra,
composizione probabilmente non ascrivibile ad Omero ma a qualche poeta-cantore
vissuto fra il VII e il VI secolo a.C., nel quale si canta un rito che affondava le
proprie origini nel periodo miceneo e nelle tradizioni sacre mediterranee del 11
millennio a.C., aveva carattere misterico e, combinandosi con i riti dionisiaci e
orfici, costituiva I’aspetto sotterraneo ed iniziatico della sacralita greca.

Da un attento esame del culto eleusino si nota la trasformazione di una tematica
anteriore, a carattere preminentemente ctonio e agrario, in una tematica ‘misterica’
pil recente. Questa tesi appare verosimile anche per le numerose e inevitabili

rielaborazioni cui il mito stesso nei millenni € andato incontro.

54



I miti e gli heroi vengono frequentemente descritti nella mitologia in diversi modi, a
seconda della drammatizzazione che ogni autore assegna ad uno specifico
argomento o ad eventi attinenti ad uno o piu personaggi. Questo e senza dubbio
legato al fatto che le leggende si basavano di solito su trasmissioni orali che, nei
secoli, subivano inevitabilmente sostanziali modifiche, anche in relazione alle
credenze, agli usi e costumi delle varie popolazioni che facevano propria una
vicenda mitologica che, nel tempo, diveniva parte integrante del patrimonio
religioso e culturale di quello stesso popolo. La mancanza di una visione univoca e
ben definita ha perd reso particolarmente complesso lo studio dei miti e dei
personaggi che ne facevano parte e ha fatto si che le numerose raffigurazioni di ogni
leggenda dessero spesso versioni differenti di un particolare “evento”, aspetto
questo evidenziabile anche nei Misteri di Eleusi. Come abbiamo gia detto parlando
degli archetipi, la leggenda inizia nella pianura di Nisa, dove Persefone, unica figlia
di Demetra, stava raccogliendo fiori insieme alle figlie di Oceano. In realta non si
tratta di fiori, ma di bulbi, quali iris, giacinti, narcisi, che germogliano all’inizio
della primavera e che nel mito assumono una particolare valenza simbolica che
rinvia alla rinascita primaverile della natura, quando Persefone pud finalmente fare
ritorno sulla terra, dopo aver trascorso parte dell’anno nell’Oltretomba. Nel
momento in cui la giovane dea si chinava per raccogliere un narciso, la terra si apri
e apparve Ade, dio degli inferi, sul suo carro d’oro trainato da cavalli neri
immortali, che afferro Persefone e la trascind con sé nel suo regno. Zeus, pur non
avendo apertamente concesso ad Ade la propria approvazione per il rapimento di
Persefone, aveva tuttavia assunto un atteggiamento distaccato, probabilmente
perché Ade era il fratello maggiore, Demetra la moglie e Persefone la figlia.
Addolorata e fortemente irritata con Zeus, per la sua condotta passiva, Demetra
abbandond 1’Olimpo e, alla luce di alcune fiaccole, comincio a girovagare sulla
terra in cerca della figlia, sotto le spoglie di una anziana di nome Doso.

Dopo nove giorni e nove notti, trascorsi digiunando senza assumere ambrosia o

nettare, al decimo la dea madre venne messa al corrente dell’accaduto da Ecate. Per

55



vendicarsi Demetra non fece piu crescere le messi, facendo morire gli esseri umani
e privando cosi le altre divinita dei loro sacrifici. Zeus allora invio Ermes nel mondo
dei morti con I’incarico di riportare Persefone alla madre. Ade si sottomise
malvolentieri alla decisione del fratello e, prima di accettare che Persefone lasciasse
I’oltretomba, le fece ingerire un seme di melagrana, il cibo dei morti, che per i suoi
poteri magici I’avrebbe obbligata a trascorrere una parte dell’anno sulla terra e
I’altra nel mondo sotterraneo. Riavuta Persefone, Demetra ridono la fertilita alla
terra, facendo nuovamente germogliare le messi nei campi.

Originariamente il culto di Eleusi era riservato solo alle famiglie nobili della citta.
Con il trascorrere dei secoli si assistette ad un allargamento del rito dapprima agli
ateniesi, poi a tutti i greci e a coloro che capivano la lingua ellenica, fino a
coinvolgere anche I’impero romano, conferendo al mito stesso un carattere di
universalita.

L’iniziazione misterica, non essendo e non volendosi sostituire ad una religione,
non comportava conversione e non prometteva la salvezza eterna. Infatti, dopo la
conclusione dei riti, 1’iniziato ritornava alla propria quotidianita. L’iniziazione
eleusina aveva per scopo la comprensione della sacralita in modo da pervenire ad
un’espansione della spiritualita personale verso una dimensione estatica.

Numerosi altri elementi denotano il ruolo centrale che i Misteri Eleusini
occupavano nella sacralita antica, ad es. ’importanza dei personaggi che ricevettero
I’iniziazione, la varieta dei gruppi etnici che nel tempo si sono accostati al rito, e
I’elevato numero di soggetti che annualmente venivano iniziati.

Dato il segreto, pena la vita, imposto ad ogni iniziato su quanto visto, udito o
compiuto, si sa molto poco sullo svolgimento di alcuni momenti cruciali dei Misteri
stessi. Quello che é giunto fino a noi e solo cio che avveniva in alcuni passaggi che
si svolgevano in specifiche zone del tempio, aperte anche a coloro che non
dovevano essere iniziati. La piu comune rappresentazione dei Misteri eleusini
mostra due distinte e successive cerimonie che riflettevano verosimilmente precisi

gradi iniziatici, i Misteri minori o Piccoli Misteri e i Misteri o Grandi Misteri.

56



E’ probabile che il culto fosse nato con 1’obiettivo di assicurarsi il favore della dea
al fine di ottenere migliori raccolti e che si fosse poi evoluto assumendo sia una
caratteristica di tipo iniziatico che un’altra di tipo salvifico; la venerazione di
Persefone, che viveva sia nel mondo terreno che in quello sotterraneo, avrebbe
infatti potuto assicurare ai fedeli la serenita dopo la morte.

Dai romani i Mysteria furono soprannominati “Initia” e sembra naturale dedurre, da
una semplice analisi del vocabolo, che, anche presso questo popolo, il rito
corrispondesse, per mezzo dello svelamento dei misteri ad esso correlati, ad una
progressione lungo una via iniziatica. Nel rito ellenico, I’iniziando avrebbe potuto
concludere i Grandi Misteri solo dopo essere stato adagiato nel Letto o Bara, stadio
conosciuto come rito del feretro e relativo alla morte simbolica. Teleutao in greco
antico significa morire, telesthai significa essere iniziato. Quindi dato che la parola
greca puo essere interpretata sia con il significato di morte, che con quello di
iniziazione, al percorso eleusino deve essere data una doppia chiave di lettura. La
prima concerne la condizione mortale di ogni uomo, la seconda gli aspetti iniziatici.
- La conoscenza delle regole dell’alchimia spirituale consente di saper tra-sformare
e utilizzare tutte le forze negative. L’acrostico V.I.T.R..O.L ¢ emblematico delle
finalita dell’alchimista: Visita Interiora Terrae, Rectificando, Invenies Occultum
Lapidem. L’invito, rivolto alla terra interiore di ciascuno, ¢ il seguente: Visita
I’interno della Terra e, rettificando, troverai la pietra nascosta.

Nel microcosmo umano, il corpo fisico, con la sua materialita, viene associato
all’elemento terra. Ne consegue che la ricerca deve essere orientata all’interno
dell’'uvomo quale corporeita. Lo scopo della ricerca viene indicato come il
ritrovamento della pietra occulta, cioé nascosta. E’ una pietra misteriosa e di
estrema preziosita. Una pietra che possiede immensi poteri e che essenzialmente
permette quella trasmutazione dell’essere che giustifica il completo dedicarsi alla
sua ricerca. Una pietra che viene ad essere qualificata filosofica perché nota ai
filosofi e dopo opportune lavorazioni o rettifiche diventa filosofale, con il potere di

trasmutare 1 vili metalli in oro e capace di dare I’immortalita.

57



Il simbolismo ancora ci soccorre e ci indica che quando I'uomo ha realizzato
I’illuminazione, 1’occhio spirituale gli permette di rendere aureo cio che per gli altri
e di poco valore, in quanto non hanno attivato quella capacita di penetrazione delle
cose. Secondo altre ipotesi interpretative il lavoro di conoscenza ad
approfondimento andrebbe traslato nella mitologia greca classica. Infatti nell’antico
mito greco la terra era denominata Hera, da identificarsi nella Madre dei Viventi;
altri - con concettualita analoga — hanno denominato Hera la madre degli Heroi,
Iside, Madre di Oro, sorella e sposa di Osiride, vedova del consorte ucciso dal
fratello Tifone.

La Terra potrebbe essere, alla luce delle considerazioni sinora svolte, appunto quella
Hera, od Iside velata, che deve essere scoperta perché la coscienza di chi la ritrova
possa pervenire allo stato di figlio cosciente e cioé nella condizione del figlio
generato da Osiride, il nome del quale € Oro.

Questo percorso portera a ritrovare la fonte della sua essenzialita, la fonte della vita,
evadendo dalla prigione nella quale & convinto di essere rinchiuso e fuggendo alla
condanna alla quale ha egli stesso acconsentito per aver dimenticato la sua origine
divina. Il percorso che viene quindi indicato & percio il percorso riservato agli
Heroi, ai figli di Hera. Tale iter da compiere si attua, non con la materialita, non con
la psichicita e neppure con I’intelligenza, ma piuttosto con quell’elemento centrale e
costituente 1’essenza dell’essere, quell’elemento che si ¢ soliti denominare lo
Spirito, il quale pure si assume esser presente nell’'uomo come riflesso di un fuoco
centrale presente nella manifestazione

Sono millenni che civilta molto piu evolute di noi e per questo sterminate e
ridicolizzate, ci lasciano informazioni utili su come vivere questa vita in armonia
con le leggi dell’universo.

Secondo lo studioso di storia dell’Alchimia e dell’ermetismo Adam Mc Lean, i
misteri eleusini, basati sul mito di Demetra, stabilirono un modello fondamentale
per la psiche dell’occidente, cio¢ il parallelo fra il ciclo delle stagioni e I’evoluzione

dell’anima.

58



Nel mito di Demetra e Persefone, come in quello di Europa, il fiore € un simbolo
fondamentale, che sottolinea il carattere della puella, la fanciulla in fiore, ma anche
un attributo della madre, signora di ogni cosa che germoglia e fiorisce. Secondo
Neumann il fiore simboleggia il lato trasformativo della dea, che & anche la signora
delle piante, cioé la dea di ogni frutto della terra. | suoi simboli sono spesso fiori per
es. il loto in India e Egitto, mentre la rosa € il fiore che contraddistingue Isis,
Demetra e la Madonna cattolica, e nell’alchimia la nascita del fiore ha significato

psicologico.

59



CAPITOLO QUINTO

5.1 Le varie ipotesi interpretative

La composizione é una delle pit emblematiche del Rinascimento fiorentino, quanto
una delle pit complesse per il linguaggio cifrato che in sé racchiude. L’opera induce
a cogliere una vasta pluralita di significati. Propone all’osservatore uno sguardo
d’insieme sull’intero universo culturale dell’Umanesimo ¢ del Rinascimento.

Le letture che sono state date al dipinto sono numerose e si ispirano, quasi tutte,
all’humus spirituale di quello straordinario e incantato momento di crescita
culturale che riguardo varie realta italiane e quella fiorentina in particolare che, tra il
1400 e la fine del 1500, si pose come riferimento assolutamente unico e originale
per la storia dell’intera umanita.

In base alla lettura del Vasari, la figura al centro del quadro é stata identificata come
Venere e le tre donne che danzano alla sua destra come le Grazie. Da questa
descrizione derivano anche le linee cardine su cui si sono mossi tutti i tentativi di
interpretazione.

L’inizio dello studio iconografico si ebbe nel 1893 con Aby Warburg che defini
I’opera come un’allegoria del Regno di Venere, interpretazione sostanzialmente
accettata da tutta la critica, sebbene sfugga tuttora il senso complessivo della scena.
La critica successiva si € orientata in direzioni diverse nel tentativo di dare un
significato finale alla Primavera: dall'allegoria della Venere-Humanitas di
Gombrich, all’esegesi naturalistica di Dempsey, ispirata alla simbologia floreale e ai
calendari rurali, all’allegoria delle Veneri e degli Amori del neoplatonismo di
Panofsky. Insomma: una celebrazione di Venere che, una volta tanto casta e del
tutto vestita, rappresenterebbe I'amore intellettuale contrapposto a quello carnale
della nuda e sensuale Venere della Nascita.

Secondo Gombrich nella Primavera si narrerebbe come 1’amore, nei suoi diversi
gradi, arrivi a staccare 1’uomo dal mondo terreno per volgerlo a quello spirituale
Tra le letture successive al restauro della tavola, va segnalata quella di Mirella Levi

D’Ancona, che con uno studio sul simbolismo dei fiori presenti nel dipinto, ha

60



avanzato I’ipotesi che Botticelli avesse iniziato 1’opera per Giuliano de’ Medici e,
dopo la sua morte, 1’avesse portata a termine per celebrare le nozze di Lorenzo di
Pierfrancesco e Semiramide Appiani. Barbara Deimling sostiene che la spiegazione
del dipinto va cercata nel poema | Fasti di Ovidio in cui il poeta descrive 1’inizio
della primavera come trasformazione della ninfa Chloris in Flora, la dea dei fiori.
Recentemente, Claudia Villa (1998) ha messo in relazione la composizione di
Botticelli con il trattato De nuptiis Mercurii et Philologiae, scritto dal retore africano
Marziano Capella nel V-V secolo d. C., testo ben noto nell’ambito mediceo,
apprezzato dallo stesso Agnolo Poliziano. Il dipinto presenterebbe le
personificazioni presentate dal trattato e dal suo commento. Il dipinto
rappresenterebbe la nuova filologia, promossa dai letterati fiorentini.
L’interpretazione in chiave cristiana di Eugenio Marino (1997) vede nella
Primavera un’allegoria delle tre fasi del viaggio nel paradiso terreno: I’ingresso
nelle vie del Mondo, il cammino nel Giardino ¢ 1’esodo nel Cielo

Cristina Acidini (2001), proponendo una lettura della composizione in chiave
storica, vede nella Primavera la celebrazione della rinnovata fioritura di Firenze
nell’eterna primavera ristabilita dai Medici. Il dipinto potrebbe essere stato infatti
concepito dopo la primavera del 1480, quando il Magnifico riusci a porre fine ai due
anni di guerra con Ferdinando d’Aragona. L’opera sarebbe stata poi di fatto eseguita
dopo il ritorno di Botticelli da Roma, fra il 1482 e il 1485, probabilmente proprio su
commissione del Magnifico, la cui diplomazia pacificatrice sarebbe riecheggiata dal
Mercurio raffigurato nella composizione.

Kathryn Lindskoog sostiene che nella Primavera sia rappresentato il giardino

dell’Eden del Purgatorio.

61



CAPITOLO SESTO

6.1 Unita iconografica e di contenuti

Considerata la vastita del contenuto, I’opera si presta ad una pluralita di
interpretazioni che sembrano andare addirittura oltre il dualismo simbolico offertoci
dal pittore. Pertanto, ci rendiamo conto che non avrebbe senso cercare di dare
un’interpretazione univoca, come spesso hanno fatto gli studiosi.

Ci piacerebbe vedere questo quadro come una finestra che si apre sul mistero
simbolico. E’ per questo motivo che la figura centrale del quadro puo chiamarsi
Venere, Giunone, Iside, Persefone, Ecate, Demetra o Maria ma, rispetto al ruolo
simbolico che assume nel contesto, essa rappresenta 1’archetipo della Grande
Madre, nei suoi attributi positivi. La scelta da parte del pittore di una
rappresentazione della religiosita mitica, pre-dogmatica, duttile, aperta alla
ricchezza dei significati, se da una parte avalla il pensiero politico e filosofico-
platonico del periodo, dall’altra ¢ di per s¢ un modello flessibile, poiché sul piano
mitologico appare spesso che un identico nucleo produca esiti diversi, se non
addirittura opposti. L’'uomo del Rinascimento, filosofo o artista che fosse, si ispiro
spesso a cio che riguarda il gioco dei misteri della vita e del cosmo, puntando
frequentemente su archetipi di riferimento, gli stessi archetipi che rendono 1’opera
attuale e atemporale, invitandoci allo stesso percorso introiettivo e iniziatico. L’altro
aspetto che rende attuale la lettura dell’opera ¢ il riferimento rurale che ne da il
pittore al di la della simbolizzazione mitologica. Stando a quanto dice Dempsey, il
quadro fa riferimento a divinita primaverili arcaiche dell’anno agrario delle origini
degli Scriptores Rerum Rusticarum. Questa demistificazione generalizzata dei
personaggi come fenomeni naturali eternamente ciclici, ci rende un tutt’uno della
ciclicita dell’essere, che coincide con la fertilizzazione della terra, la
germogliazione e la successiva fioritura, che arrivano dopo il riposo dell’inverno.
Quindi, una ciclicita stagionale, un alternarsi del giorno e della notte, della luce e
dell’ombra, del sonno e della veglia, del maschile e del femminile; il tutto

concentrato in un tempo ben preciso, che é quello del risveglio e piu ampiamente

62



della rinascita. Possiamo dire che il punto focale della Primavera € proprio questo:
1’atto della rigenerazione nel suo primo divenire.

Questa apertura del Botticelli ad una pluralita di significati, potrebbe anche
giustificare la dialettica del suo primo periodo fiorentino, quello precedente al
viaggio a Roma, ma soprattutto precedente alla sua chiusura dogmatico-simbolica,
derivante dal contatto con le idee del Savonarola. Andrebbe, pertanto, a favore della
datazione dell’opera attribuita ad una fase giovanile del pittore, intorno agli anni
1477-1478.

Questo dipinto, specchio sapiente della dottissima ed elevata visione culturale e
spirituale del contesto in cui nasce, ci espone, in straordinaria sintesi, una visione
del mondo e del rapporto uomo-cosmo alla base della quale ¢ 1’Anima Mundi, una
delle idee centrali del neoplatonismo rinascimentale; un’idea che rappresenta un
parziale ma significativo recupero dell’antichissima tradizione della Grande Dea
Madre, le cui origini riposano forse nell’antico Oriente, laddove si diffuse la
convinzione che ogni forma del reale, anche se appariva inanimata, contenesse una
presenza spirituale collegata all’anima del tutto.

La Grande Madre ¢ di per sé I’archetipo stesso della femminilita, che perpetua
I’esistenza, la prepara nel buio del ventre, cosi come la terra custodisce i semi
durante I’inverno, per poi, arrivato il momento, farla germogliare alla vita.

Questa Energia — Madre si trova dormiente in tutti noi alla base della colonna
vertebrale, nell’osso sacro, detto cosi proprio per questo motivo; quando si
risveglia, si innalza come un serpente verso 1’alto, passando per tutti i sette chakra
principali, lungo la colonna vertebrale.

L’Anima Mundi ¢ I’anima universale, un termine usato dai platonici per indicare la
vitalita della natura e, piu in generale, del cosmo nella sua totalita; fondamentale fu
considerare il mondo creato come dotato di una propria anima.

Si tratta di un concetto antitetico al meccanicismo: per quest’ultimo gli organismi
sono il risultato della combinazione di piu parti, originariamente separate tra loro

che, unendosi accidentalmente, costruiscono 1’essere vivente. Rispetto a tale

63



concezione, il modo di procedere dell’Anima del mondo risulta invece rovesciato:
cioé si parte da un principio unitario, intelligente da cui prendono forma le piante,
gli animali e gli esseri umani, che ne costituiscono la manifestazione.

Marsilio Ficino, che sembra essere 1’ispiratore della Primavera, affermava nella sua
“Theologia Platonica” che I’anima puo essere considerata il centro della natura, il
termine intermedio di ogni cosa, il volto dell’Universo. Si tratta pertanto di una
fusione sacra tra la dimensione spirituale e quella naturale. Infatti, dal netto
dualismo Dio — Mondo si tornava, con posizioni non univoche, anche a una
vocazione unitaria della visione del mondo. L’idea dell’Anima del mondo non fu, di
per sé, antitetica rispetto a quella del Dio creatore.

A tale principio, non spiegabile a parole, ci si pud ricongiungere solo nell’estasi
mistica. Il concetto che piu si avvicina a quello di Anima Mundi & quello dello
Spirito Santo.

L’aspetto vitalistico del mondo sembra per altro emergere anche dai Vangeli,
laddove Gesu si rivolge agli elementi della natura, ad esempio, gli alberi o il vento,
come entita coscienti che a lui obbediscono.

L’arte di Sandro Botticelli, usando il linguaggio simbolico del processo alchemico,
intendeva offrire a scopo pedagogico a tutta I’'umanita una summa di tutto cid che
possiamo intendere come ‘senso vero e profondo del rapporto tra I’uomo, il cosmo e
il sacro’, secondo i canoni dell’ermetismo neoplatonico del Rinascimento.

La figura centrale del quadro, simbolicamente, puo essere considerata come atanor
dell’intera rappresentazione e pertanto I’elemento di connessione e di fusione fra
macrocosmo e microcosmo, sulla base anche della maturazione del pensiero
alchemico che, contestualmente, suggeriva 1’idea della nascita dell’intero mondo da
un mistico atanor, quale metafora di un ventre materno.

Dalla lettura combinata delle valenze simboliche e delle funzioni alchemiche di
tutto cio che vi e stato rappresentato, si giunge ad una visione la cui sintesi unitaria
trova coronamento ed epifania proprio nella figura centrale dell’opera, da sempre

chiamata Venere ma che potrebbe essere chiamata anche Giunone, Demetra, Iside o

64



con qualunque altro nome della Dea Madre. Ma pu0 anche essere considerata
Maria, la madre del Dio cristiano e fa comunque da ponte tra la dimensione naturale
e quella spirituale.

Il giardino incantato della Primavera rappresenta una metafora del cosmo e dei suoi
misteri. Il tutto ¢ tenuto insieme dall’Anima Mundi e ogni minima parte di cio che e
in alto trova alchemico riscontro in cio che € in basso. Assecondando questa lettura
del quadro, vediamo che nella Primavera € condensata la rappresentazione
cosmologica e spirituale della ciclicita universale della Vita, sostenuta dalle forze
visibili e invisibili, laddove Flora e la forza visibile che promuove Ila
manifestazione. Botticelli vuole esaltare la natura e la sua fecondita, come era stata
descritta dagli autori classici, che in primavera esprime il massimo della sua potenza
vitale.

Questa ciclicita che si sposta dal macrocosmo al microcosmo individuale €
I’andamento di tutta la struttura dell’opera.

Ma il dipinto si pone come un completo simbolo ermetico: per gli iniziati ha
un’altra chiave di lettura, cioé la rappresentazione del cammino dell’uomo che,
attraverso un profondo lavoro interiore, si perfeziona, impara a dominare la sua
natura animale, ed affinando le sue capacita psichiche la trascende per avvicinarsi al
divino.

Il mito, pertanto, era visto come carico di un suo significato e quindi di un suo
potere psicologico.

Nell’opera d’arte si trovano rappresentazioni simboliche che parlano al nostro
subconscio, ricordandoci qualcosa che non si riesce a definire con precisione.
L’idea che il mondo, in tutti 1 suoi particolari, abbia un’anima, risorta durante il

Rinascimento, € oggi ripresa dalla psicologia archetipica.
6.2 Un’ ipotesi di lettura personale

La cosa che mi ha sempre colpito, fino dal primo momento in cui ho iniziato questo

lavoro, € il fatto che questo paradiso umanistico non sembri configurare una gioia

65



nascente come, naturalmente, dovrebbe derivare dalla nascita della primavera; la
percezione di felicita che deriva dagli sguardi e dalla mimica dei personaggi
raffigurati non é colta nel suo slancio, ma una diffusa serenita contemplativa sembra
pervadere la composizione.

L’altro aspetto che mi lascia molto perplessa ¢ il fatto che il quadro non presenti
un’unita formale nella composizione e che tutte le ipotesi interpretative non si siano
mai allontanate, fondamentalmente, da quella proposta da Vasari, cioée
dall’identificazione della figura centrale del quadro con Venere.

Quello che balza subito agli occhi guardando la scena, come abbiamo gia detto, ¢ il
fatto che non c’¢ la possibilita di una lettura omogenea, non c’¢ unita formale nella
composizione, ma la frammentarieta di una narrazione che sembra debba condurre a
cogliere un messaggio.

Personalmente, le due figure femminili principali, identificate con Venere e la
Primavera, associate al prato fiorito e all’azione palesata nel ratto della fanciulla, mi
hanno sempre fatto pensare alla rappresentazione del rapimento di Persefone da
parte di Ades, episodio, come abbiamo detto nel capitolo sugli ‘arcana mysteria’,
strettamente legato ai Misteri di Eleusi.

Il Rinascimento fiorentino si era appassionato piu agli Inni omerici che non ai due
poemi epici attribuiti ad Omero. Marsilio Ficino aveva tradotto sia gli Inni omerici
che gli Inni orfici. L’Inno omerico a Demetra, che é la fonte principale sui Misteri
eleusini, inizia con una scena idillica: Kore, insieme alle sue compagne raccoglie
fiori su un prato, ‘splendente nella sua magica veste primaverile’. Il riferimento alla
figura identificata con la primavera mi e sembrato evidente. Il gruppo delle fanciulle
che accenna alla danza in cerchio, potrebbe raffigurare le compagne di Kore e
pertanto avere un significat, in questo sens, all’interno della scena.

Potrebbe infatti trattarsi delle tre Grazie celebrate ad Eleusi, con i nomi di Auxo,
Tallo e Carpo, che evocano la crescita, il germogliare delle piante, il produrre frutti;
nomi, pertanto, piu calzanti, in questo contesto, rispetto ai nomi di Castitas,

Pulchritudo e Voluptas, generalmente proposti.

66



Il mito continua con il ratto di Kore da parte di Ade, il dio degli Inferi. Il resto della
storia lo abbiamo gia descritto parlando degli archetipi femminili.

La figurazione piu che un hortus conclusus, cioé uno spazio sacro in cui si svolge
un rito, ricorda piuttosto una caverna i cui confini su un lato sono formati dai rami
di alloro piegati dalla impetuosita di Zefiro. C’¢ un paradosso dinamico di morte ¢
vita in tutti i misteri, associati agli opposti termini di notte e giorno, buio e luce,
sotto e sopra. In genere si suppone che I’idea alla base di un rito iniziatico sia quella
di morte e rinascita.

L’iniziazione garantisce 1’accesso ad un’esistenza piu elevata, che dura oltre la vita
umana e vede I’'uomo come anello di una catena che unisce la vita divina e quella
umana. Le divinita misteriche, a differenza degli dei olimpici, non sono estranee
alla sofferenza e alla morte. Sono legate alla vita e alla morte, al divenire, alla
scomparsa e alla resurrezione e, nei misteri, conducono i loro iniziati attraverso
questo destino.

Nello stretto legame fra le due figure madre - figlia possiamo cogliere la relazione
femminile primaria e individuare wun’altra unita originaria, il costante
ringiovanimento del principio femminile dispensatore di vita. Nella figura di
Demetra, che torna sotto le sembianze di Kore, 1’uomo rivive il ciclo dell’anno con
la morte e la rifioritura della vegetazione e si pone in particolare rapporto con le
forze divine, poiché la madre delle messi lo ha iniziato al mistero della semina e del
raccolto, un avvenimento sacro attraverso il quale egli partecipa e anzi collabora
all’ordinamento ¢ al rinnovamento del mondo.

La Demetra dell’Inno Omerico non € pitu una dea madre poiché gli dei olimpici
hanno conquistato il potere.

L’alternanza di veglia e sonno, luce e ombra, vita ¢ morte, ampiamente presenti nel
quadro, sono aspetti duplici e paralleli di un continuo rinnovamento fisiologico e
psichico. Metaforicamente, partecipare ad un percorso iniziatico, che ci conduce
fino agli antichi misteri, equivale ad un processo di rinnovamento continuo che

porta ad un percorso spirituale e ad un ampliamento della propria consapevolezza. Il

67



processo della continua trasformazione che ingloba la vera natura e non I’esteriorita
delle cose, sublimandone anche gli aspetti negativi, potrebbe essere considerato un
viaggio verso le parti piu profonde di ciascuno di noi. Nella lettura simbolica dei
contenuti il quadro diviene assai attuale e puo essere collegato alle moderne scienze
che studiano la psiche. C’¢, dunque, la visione di insieme, c’¢ I’idea di uni-verso,
c’e I'idea di una perfetta sintonia tra natura e cultura, tra materia e psiche. Un
viaggio allegorico dell’uomo attraverso le proprie regioni psicologiche verso una
meta simbolica, anelito ultimo di un’esistenza che attraverso un cammino iniziatico
puo consentire di partecipare delle stagioni della natura, dell’energia dei cieli, della
trasformazione degli elementi.

La nuova scienza olistica trova molti punti di incontro con le piu antiche tradizioni
religiose e culturali. 1l termine olistico si riferisce al tentativo di comprendere la
realta come insieme di totalita integrate fra loro, in cui l'intero e diverso e superiore
alla somma delle parti. Fisica, ecologia, psicologia, economia stanno cambiando
direzione: dallo studio degli oggetti visti come entita separate, e dei meccanismi
fisici del loro funzionamento, a quello dell'energia che li anima e li lega e della loro
realta di campi energetici in cui si manifestano forze, che entrano in relazione con i
nostri sensi e sensibilita.

Soprattutto la fisica quantistica ha rivoluzionato la scienza contemporanea. Non ha
piu il mito dell'oggettivita. Gli oggetti sensibili sono tali solo nella nostra mente,
che vede materia tangibile dove c'e un turbinare di particelle infinitesimali di
energia che germinano dal vuoto. Spazio e tempo non sono dimensioni separate,
non hanno caratteristiche assolute, ma variano in relazione alla nostra coscienza e
alle condizioni in cui si trova chi le sperimenta. La nostra mente organizza
I'universo in modo che ci risulti percepibile e comprensibile, ma l'universo é piu di
quello che possiamo cogliere con la mente individuale e i sensi. Studiando la
materia, ci siamo accorti che in sé non esiste come non esistono le categorie che per
millenni abbiamo ritenuto assolute: spazio, tempo; che il vuoto non & vuoto ma

pieno di energie potenziali.

68



Oggi la scienza sembra averci portato oltre una porta magica, in un paese delle
meraviglie in cui cio che ci sembrava solido e definito diventa cangiante e
misterioso, in cui la mente influisce sulla materia. La nostra presenza e la nostra
mente influiscono sulla natura. Avviene negli esperimenti della fisica delle
particelle subatomiche: lo spettatore le vede muoversi in modi diversi a seconda
dell'esperimento, da una volta all'altra, e, sembrerebbe, in base a cid che ci si
attende o si cerca di dimostrare. La mente non sarebbe insomma slegata da cio che
chiamiamo materia.

Dalle visioni di pochi ricercatori della moderna scienza occidentale questa nuova
coscienza — materia e energia coincidono, sono solo forme diverse di una stessa
sostanza che prendono forma nei campi di cui e fatta la realta — e dilagata
diffondendosi in schiere di persone che si interrogano su se stesse e sulla realta in
cui vivono, per trasformarla.

La nuova visione del mondo che emerge dall'incontro fra scienza e spiritualita aiuta
a superare i conflitti interiori che finora abbiamo vissuto. Quelli fra corpo e mente,
materia e spirito, natura e divinita. Tutto cio che esiste € divino. Dio & in ogni cosa,
non e esterno alla creazione, € la Creazione. E' l'atto creativo. Coincide con la
Natura che é il suo corpo visibile e tangibile. Non esiste una creazione separata dal
suo creatore: quella che chiamiamo creazione €& essa stessa creatrice. Il seme
contiene l'albero, I'albero contiene il seme. Quello che chiamiamo Dio contiene
tutto, tutto contiene Dio. La materia, la natura, I'intero universo sono meravigliosi,
sacri, misteriosi. Gli esseri viventi, ogni singolo elemento della natura é sacro. E'
spirito. E' parte della rete di relazioni che unisce ogni cosa e che si manifesta a noi
in forme diverse, sorprendenti: e la trama dell'esistente. Non esistono Spirito o
Materia in Sé, come entita separate: sono nomi che diamo a cio che riusciamo
(materia) o non riusciamo (spirito) a percepire con i sensi e con la coscienza, che

sono limitati.

69



Conclusioni

Alla luce di quanto abbiamo detto, il dipinto sembra porsi come monito e come
simbolizzazione dei contenuti del femminile.

Il concetto di femminilita & velato di mistero, contiene in sé molte sfumature e
spesso sfugge le definizioni. Il mistero si chiarisce attraverso le espressioni
simboliche appartenenti alla vasta cultura umana che, dai tempi piu antichi, ha
prodotto miti e archetipi, in grado di indicare le vie piu profonde dell’esistenza.

Miti e archetipi, infatti, parlano direttamente alla nostra anima, superando la
riduttivita di un discorso razionale; in quanto capaci di riflettere una struttura
psicologica umana basilare, essi contengono anche un significato universale,
espressione di un processo comune a tutti gli essere umani.

Secondo alcuni studiosi. la filosofia ermetica andrebbe letta, prevalentemente, come
affermazione del femminile e il quadro va interpretato in quest’ottica: siamo entrati
in un mondo femminile. La magia &€ femminile, splendidamente femminile, e non si
tratta di una qualita soltanto delle donne, ma di una facolta dello spirito. E’ la
tolleranza, ¢ la capacita di abbandono e di tenerezza, € la curiosita verso il nuovo, &
I’accettazione del diverso, del debole, dello straniero. E’ 1’energia che guida il
mondo. E’ la Luna, ¢ Artemide, ¢ Persefone, Iside, Ishtar, € la madre che osserva,
riflette, ama e non giudica. E’ contemporaneamente luce e buio, notte e giorno. E’
la possibilita del mutamento e della trasformazione. E’ la parte migliore di noi, che
la storia della violenza patriarcale ha soffocato per privilegiare il sangue e la lotta ai
danni dell’estasi e dell’intuizione radiosa. Il viaggio € dunque un itinerario sia
esteriore sia interiore. Femminile ¢ anche I’inconscio, individuale e collettivo. E’ la
capacita di sentire il mondo come animato. Non e un atteggiamento razionale,
tutt’altro, ¢ sentire I’anima in ogni essere, sia esso pianta, sasso o persona. E’
quest’anima che unifica il mondo e lo rende Uno. E’ quello che gli antichi

chiamavano Anima Mundi e di cui abbiamo ampiamente parlato.

70



D’altronde, la magia non ¢ che la ricerca continua e incessante dell’Unita. Tutto &
Uno e quello che porta all’unita ¢ bene, mentre quello che divide conduce alla
lontananza dal bene.

Non so bene come spiegarlo, ma I’impressione finale che mi ha lasciato il quadro e
che i significati siano veramente molteplici, e che possano coesistere, non entrando
in contraddizione fra loro, ma rafforzandosi I'uno con I’altro. L’essenza del dipinto,
inoltre, mi sembra rispecchiare, fedelmente, il messaggio che la scuola Eterea ci ha

trasmesso in questi anni.

71



Ringraziamenti

Ringrazio Sabrina, Loredana e Marco perché mi hanno insegnato quello che so e
come imparare quello che non so, ma soprattutto per la loro disponibilita e per la
loro amicizia.

Ringrazio tutti i miei amici che, come sempre, mi hanno sostenuta in tutto questo
percorso e nella stesura di questo elaborato. Un grazie di cuore alla mia collega e
amica Vale che mi supporta e sopporta, informaticamente e, non solo, da tanti anni.
Un ringraziamento particolare anche a Laura senza il cui aiuto il lavoro non

avrebbe visto la luce.

72



Bibliografia

C. Acidini Luchinat, La primavera perfetta, Le Lettere, 2011

S. Anfiboli, Il canto delle gru, Bietti, 2008

C. Augias, M. Vannini, Inchiesta su Maria, Rizzoli, Milano, 2013

Apuleio, L asino d’oro, traduzione di Massimo Bontempelli, Einaudi, Torino, 1991
G. C. Argan, Botticelli, in I maestri della pittura italiana a cura dello stesso Argan,
Mondadori, Milano 1955

G. Bachelard, La terra e il riposo, Red Edizioni, Milano

U. Baldini, La Primavera di Botticelli. Storia di un quadro e di un restauro,
Milano, 1984

J. S. Bolen, Le dee dentro la donna, Ed. Astrolabio, 1991

A. Cattabiani, Florario, Mondadori, 2016

G. Colli, La sapienza greca, Adelphi, 1990

B. Deimling, Botticelli, Taschen, 2001

C. Dempsey, Il ritratto dell amore, La Stanza delle Scritture, 2007

R. Eisler, Il calice e la spada, Forum, 2012

C. Estés Pinkola, Donne che corrono coi lupi, Frassinelli 2006

M. Ficino, El libro dell’Amore, Olschki, Firenze, 1987

E. Garin, L ‘umanesimo italiano, Laterza, Bari, 1990

M. Giebel, I culti misterici nel mondo antico, ECIG, Genova, 1993

E. Gombrich, Mitologie botticelliane. Uno studio sul simbolismo neoplatonico della
cerchia del Botticelli, in Immagini simboliche (Londra 1972), Torino 1978
M.Gimbutas, Il Linguaggio della Dea, Venexia, (1998), 2008

R. Graves, | miti greci, Longanesi, 1983

R. Graves, La dea bianca, Adelphi, 2011

V. Guzzo e G. Licandro, La Primavera di Botticelli , Tipheret, Acireale-Roma,
2012

K. Kerenyi, La mitologia dei Greci, Ed. Astrolabio, 1952

73



K. Kerenyi, Gli dei e gli eroi della Grecia, Il Saggiatore, Milano, 1963

Inno a Demetra, in Inni omerici, a cura di Filippo Cassola, Mondadori, Milano,
1994

C. G. Jung e K. Kerenyi, Prolegomeni allo studio scientifico della mitologia,
Boringhieri, Torino, 1972

G. La Porta, Il ritorno della Grande Madre, il Saggiatore, Milano 1997

M. Levi D’Ancona Botticelli’s Primavera. A botanical Interpretation including
Astrology, Alchemy and the Medici, Firenze

E. Neumann, La Grande Madre, Astrolabio, 1981

P.N. Ovidio, | Fasti. Testo latino a fronte, introduzione e traduzione di Luca Canali
B.U.R., 1998

G. Paris, La rinascita di Afrodite, Moretti e Vitali, Bergamo, 1997

L. Passerini, /I mito d’Europa, Giunti, Firenze, 2002

G. Vasari, Le vite de’ piu eccellenti pittori, scultori, architetti moderni, Firenze,
1906

A.Warburg, La rinascita del paganesimo antico, La Nuova Italia, Firenze, 1970

E. Wind, Misteri pagani nel Rinascimento, Adelphi, Milano, 1971

74



