
 

ETEREA 

     ACCADEMIA   DI COUNSELING VIBRAZIONALE 

 

 

 

LA LUCE, GUARIGIONE FISICA E SPIRITUALE 

 

 

 

Relatore : Sabrina VAIANI                                                               

Candidata: Giusy MARRA 

 

 

Ente di Formazione per Counselor Olistici Iscritto 

Siaf Italia              Codici SC 119/12 e SC 120/12 

 

 

 



1 
 

INDICE    

PREMESSA                                                                                           ……………………………………2 

INTRODUZIONE                                                                                ……………………………………4 

RINGRAZIAMENTI                                                                             …………………………………….6 

1. LUCE , TRA  RELIGIONE   E MISTICISMO                                 ……………………………………7 

1.2 MIKAEL OMRAAM AIVANHOV                                             ……………………………………16 
1.3 SANT’ILDEGARDA DI BINGEN                                              ……………………………………20 

 

2. LUCE, TRA  FILOSOFIA   E FISICA                                               .………………………………….24 

2.1 Fotoni                                                                                          …………………………………..29 

2,2  Biofotoni                                                                                         …………………………………..31 

 

3.ANATOMIA SOTTILE                                                                         …………………………………..33 

3.1 Corpi  Sottili                                                                                    ………………………………….. 35 

3.2  Canali                                                                                              …………………………………..45 

3..3 Campi                                                                                               …………………………………..53 

 

4.TECNICHE ENERGETICHE                                                             …………………………………..,64 

4.1 Crystal Mind                                                                               …………………………………..69          

4.2        Cristalloterapia                                                                           ………………………………..77                    

 

5.Il FUOCO – Simbolo di Luce                                                            ………………………………….83 

5.1 Prometeo e Chirone                                                                      ………………………………84 

 

6.LUCE E OMBRA – Opposti Apparenti                                          …..………………………………88 

6.1 Il Viaggio nell’Ombra – Vassilissa                                                 ….…………………………….....92 

 

CONCLUSIONE                                                                                      ..………………………………….95 

  

 

 

 



2 
 

PREMESSA  

Spiegare perché abbia scelto di “impelagarmi” in un argomento tanto 

affascinante quanto illimitato come la Luce, nella consapevolezza di 

non poter in alcun modo riuscire a trattarlo nelle sue molteplici 

manifestazioni, è per me difficile da tradurre in parole, la stessa 

difficoltà che incontro a verbalizzare  cosa abbia significato per me 

frequentare l’Accademia Eterea e diversi Seminari con gli insegnanti 

( e non solo tali ) Sabrina, Marco e Loredana ……… 

Mi si perdonerà l’esempio atipico, che vado a fare, per cercare di 

rendere quanto detto sopra : sarebbe come dover riportare in tavola 

un  cibo  di una squisitezza rara ,nonché  ricco di ogni nutriente, 

dopo averlo assaporato, incluso e assimilato a livello fisico ed  

energetico. 

Questo paragone per cercare di far comprendere che non  è stato solo 

un processo  di crescita e di allineamento  sul piano fisico, mentale 

ed emozionale ma una vera Trasformazione. 

Grazie al  Nutrimento giunto, dopo tanto cercare, mi sono permessa 

di entrare in contatto con la mia parte spirituale, in maniera libera e 

decondizionata,  questo ha prodotto  molto di più di un 

miglioramento  sui tre citati piani,  donandomi, innanzitutto,  una 

vera trasmutazione della percezione di me, che è poi naturalmente 

divenuta la percezione del mondo esterno . 

Sicuramente il contesto in cui stiamo vivendo da ormai un anno e 

mezzo, così potente e trasformativo a livello globale, ha avuto il suo 

importante peso specifico, poichè è proprio durante questo tempo, 

nel quale si sono sommati  i problemi personali a quelli  del collettivo 

a seguito della pandemia, che mi sono scoperta  a pensare e 

visualizzare spesso la Luce come uno Scudo, un’oasi di benessere 

dell’Anima. e di conseguenza della mente e del corpo, nella quale 



3 
 

rifugiarmi e ricaricarmi, e da inviare, sotto forma di pensiero 

luminoso, a chi amavo, per includerlo e sentirlo vicino. 

Senza darle nome o sembianze ma sentendola vibrare ogni giorno di 

più dentro di me ho iniziato così un bellissimo Viaggio, a ritroso 

potrei dire, che mi ha spesso fatto riempire di gioia il Cuore, 

constatando che le sensazioni che provavo non erano solo mie 

percezioni, ma risuonavano sia con i  saperi  dagli albori dei tempi 

che con le recenti e continue scoperte scientifiche.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

  INTRODUZIONE 

 

Pienamente consapevole della mia pochezza davanti all’ infinita 

grandezza dell’argomento che desideravo discutere,  ho cercato di 

mettermi  semplicemente in cammino e, proprio come una 

viandante, mi sono fatta guidare dalla Luce stessa   che  mi ha fatto 

sostare, mossa dal piacere della conoscenza, più a lungo in 

determinati argomenti o che mi ha illuminato attraverso frasi o 

immagini  che arrivavano per caso , facendomi spaziare in tematiche 

diverse che inizialmente non avrei pensato di affrontare. 

E il compito più arduo è stato proprio quello di riuscire ad incastrare, 

come in un puzzle, quello che non pensavo dovesse poi divenire il 

presente lavoro: le letture , i seminari, gli appunti o gli spunti scritti 

su fogli volanti o nei posti più disparati in questi ultimi anni e tutto 

ciò che era già stato introiettato. 

Ho cercato di riunire e creare un collegamento tra  i vari capitoli, che 

vedono ovviamente sempre la Luce protagonista, in relazione via via  

ai vari argomenti trattati, che ho avuto il piacere di esplorare 

ponendomi senza pregiudizio e che mi hanno  affascinato. 

Ho usato anche dei miti e dei racconti, che mi appassionano da 

quando ero bambina, e ho cercato di trasporli nella nostra realtà,  

poiché mi piace pensare che quello che accade oggi è già stato 

narrato un tempo e che, imbevuti come sono di archetipi, andando 

oltre la semplice lettura analitica e sconfinando in quello che la 

mente razionale rifiuta come non catalogabile, si aprano nuovi 

scenari , come del resto è accaduto con la scoperta della doppia 

natura di corpuscolo ed onda della Luce. 

A conclusione, ma non in ultimo come mio interesse, mi sono 

soffermata sul tema dell’apparente dualismo Luce ed Ombra, che 



5 
 

ritengo invece essere un potente strumento di crescita all’interno di 

un intrapreso  processo evolutivo, dove si troveranno delle intuizioni 

e dei riscontri personali nell’ambito del lavoro di integrazione di 

questi due apparenti Opposti. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

RINGRAZIAMENTI  

 

Prima di iniziare la lettura del presente lavoro mi sgorga spontaneo 

dal Cuore un immenso Grazie per il supporto, sia animico che 

materiale,  a mio fratello Emanuele, senza il quale questo mio 

percorso non sarebbe stato possibile : mi hai fatto un Dono 

meraviglioso . 

Ringrazio anche tutta la mia famiglia, perché, come prima di sei figli, 

è stata e  continua ad essere una fantastica scuola di Vita  che, grazie  

ai miei genitori, si fonda sui valori dell’ Amore e del  rispetto 

reciproco. 

Un grazie anche a ogni Anima  che ho incontrato sul mio Cammino,  

che  mi ha permesso di entrare in contatto con la mia Essenza, al di 

là dell’esperienza vissuta con ognuna di loro , che sia stata fonte di 

gioia o dolore, 

E ai miei figli Simone e Davide, grazie perché attraverso voi ho 

conosciuto l’Amore Incondizionato. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

 

 

1. LUCE e RELIGIONE 

 

“…L’ingresso della luce segna l’incipit assoluto del creato nel suo essere 

ed esistere…...Un evento sonoro divino, una sorta di Big bang 

trascendente, genera un’epifania luminosa: si squarcia, così, il silenzio 

e la tenebra del nulla per far sbocciare la Creazione….” ( Card. 

Gianfranco RAVASI - In occasione della cerimonia d'apertura, Anno 

Internazionale della Luce, UNESCO 19 gennaio 2015 ) 

 

E’ evidente come l’Uomo, dalla sua comparsa sulla Terra, abbia 

riconosciuto alla Luce il ruolo di archetipo simbolico della Divinità, 

nella sua qualità di Creatrice e Fecondatrice della Materia, fino ai 

nostri giorni, dove, grazie alla fisica quantistica, si è arrivati alla 

comprensione scientifica di quello che originariamente veniva 

intuito nel profondo del Cuore: la Materia che noi percepiamo come 

tale altro non è che Energia di Luce condensata . 



8 
 

Senz’altro il Sole, essendo la rappresentazione primaria a livello 

percettivo dell’emanazione della Luce, sin dalla preistoria, ha svolto 

il ruolo fondamentale di archetipo della stessa, nelle sue 

manifestazioni visibili   o della Divinità che ne esprimeva le qualità 

intrinseche nella trasposizione  antropomorfa. 

Se attraverso le  incisioni rupestri di quasi 20.000 anni fa rinvenute 

nelle caverne,  risalenti al Paleolitico,  possiamo comprendere come 

questi antri  fossero, oltre che un rifugio, anche  una sorta di primi 

templi, dove venivano omaggiate le  divinità che avevano la forma 

della Natura, sia per rendere grazie per il sostentamento che per 

allontanarne i pericoli, dal Neolitico, segnato dal passaggio alle prime 

costruzioni abitative, tramite l’us0 del legno prima per le palafitte e 

delle pietre poi, ci giungono le tracce di vere costruzioni di templi e 

altari dedicati al culto del Sole. 

Generalmente si trovavano vicino a sorgenti o corsi d’Acqua, altro 

elemento di rappresentazione della Vita, a testimonianza che già 

dagli albori, e senz’altro meglio che nei nostri tempi, gli uomini erano 

in grado di connettersi con le Energie della Natura e di comprendere 

dove queste si manifestassero in maniera più risonante. 

Erano formati da enormi pietre messe in circolo,  e sono stati 

denominati a seconda della forma:  

Menhir , dal bretone “pietra lunga”, appunto lunghi parallelepipedi 

monoliti fissati verticalmente nel terreno, che  sembra ormai certo 

che fossero legati al culto del Sole e della fertilità che esso 

rappresentava,  per la caratteristica posizione delle facciate più ampie 

che risultano orientate verso l’est e l’ovest, alba e tramonto, in 

seguito  utilizzati come segnali di demarcazione del territorio; 

Dolmen , sempre dal bretone “tavola di pietra”,  costituiti in genere 

da tre lastre di pietra conficcate nel suolo  che avevano lo scopo  di 

sorreggerne  una quarta posta in orizzontale, quindi più vicini alla 



9 
 

rappresentazione di altari, destinati,  presumibilmente, a riti 

sacrificali  e a  monumenti funebri.  

Ipotesi avvalorate dal fatto che i Dolmen venivano posti in luoghi 

lontani dal paese, dove venivano svolte le cerimonie al tramonto,  per 

propiziare il ritorno del Dio Sole considerato la Fonte della Vita . alla 

presenza  del solo  sacerdote che officiava  e dei suoi assistenti; 

Cromlech, dal gallese pietra  e curvo “ monumento megalitico della 

preistoria europea, formato da grosse pietre disposte a cerchio intorno 

a un’elevazione del terreno o intorno a un dolmen” ( Dizionario 

Garzanti ) 

Il Cromlech di Stonhenge, lertteralmente pietra sospesa da stone, 

pietra e henge, derivante da hang, sospendere, risalente a circa 4.600 

anni fa, è quello più famoso giunto fino ai nostri giorni  e suscita le 

stesse perplessità di altri enigmi architettonici come la Piramide di 

Giza in Egitto o alcune costruzioni delle antiche civiltà 

mesoamericane, sia per l’ ingegneria architettonica che per le 

conoscenze scientifiche, che possiamo dedurre  possedessero  gli 

ideatori ,rispett0 al periodo storico di appartenenza. 

Ha le caratteristiche di un piccolo osservatorio astronomico e attira 

ancora oggi migliaia di turisti, per assistere alla nascita del Sole sulla 

cosiddetta Pietra del Tallone del Frate, nel giorno del Solstizio 

d’Estate. 

Anche Isaac Newton si occupò del suo mistero, sostenendo che la 

disposizione delle pietre di Stonehenge rievocava la configurazione 

eliocentrica del nostro sistema solare e identificava   i costruttori del 

sito negli eredi dei patriarchi biblici, depositari di un’antica 

conoscenza scientifica andata perduta. 

I riferimenti storici al sito potrebbero  risalire al I secolo a.C., e 

precisamente allo scrittore greco Diodoro Siculo, che ne farebbe 

riferimento nella sua opera Bibliotheca historica  raccontando  di 



10 
 

 “ una magnifica zona sacra ad Apollo come tempio notevole 

adornato con molte offerte votive di forma sferica”, collocato oltre la 

terra dei Galli nell’isola chiamata “Hyperborea”( Stonehenge: le 

origini antiche dei misteriosi megaliti – National Geographic del 23 

febbraio 2021 ). 

Per gli storici quest’isola è la Gran Bretagna, mentre c’è discordanza  

sul tempio a forma sferica che per alcuni  indica appunto  il sito di 

Stonehenge, seppure trasfigurato nella religiosità classica con il 

riferimento al dio Apollo in luogo del culto del Sole, per altri invece  

la descrizione è più coerente con i “ campi vespasiani”, una fortezza 

dell’età del ferro, distante poco meno di 3 km dal sito. 

E’ interessante il ritrovamento nel Kansas di una costruzione simile, 

fatta però con robusti pali di legno, motivo per cui ha ricevuto 

l’appellativo di Woodhenge, appunto da wood= bosco, e datata 

intorno all’anno 1000 a.C. 

Quella zona delle Americhe era abitata all’epoca dagli Hopewell, una 

delle tribù autoctone indiane, i quali  avevano una visione panteistica 

del Mondo, con un Grande Spirito, appellato come Manitou,  il 

Creatore  della Vita,   che si incarnava in ogni cosa, con cui ci si 

metteva in contatto tramite i sogni,  le visioni e i rituali dello 

Sciamano, per cui  sembrerebbe che il sito sia piuttosto  una traccia 

dell’incontro degli stessi con le popolazioni mesoamericane, 

appartenenti alla definita area compresa tra l’America Centrale e 

Latina.  

Ritroviamo infatti il culto del Sole in tutte le civiltà antiche, a 

testimonianza dell’invisibile filo che lega gli uomini nella ricerca 

metafisica, a dispetto della distanza fisica allora non ancora 

superabile. 

Prendendo in considerazione le civiltà più rappresentative troviamo 

ad esempio che nell’antico Egitto sono presenti diverse teorie 

cosmogoniche, sorte con le varie tribù originarie, e in una di esse, 



11 
 

contenuta nel cosiddetto Testo Sacro delle Piramidi,  al centro della 

Creazione è posto il dio solare Atum, che per primo sorse  dalle acque 

primordiali e diede poi origine al Cielo e alla Terra. 

Successivamente, con l’estendersi e l’unificarsi delle tribù in un unico 

regno, troviamo il culto di Horus,  che affonda le sue radici nella 

preistoria africana, raffigurato con il corpo di uomo e la testa di falco 

e  rappresentato in Terra dallo stesso  Faraone. 

Il Falco viene scelto a rappresentare il Sole sia per la sua maestosità 

nel volo che per il significato del suo nome “ il Distante”, per 

sottolineare appunto  la distanza dell’astro dalla Terra. 

A riprova della preminenza del Sole nel politeismo egizio, si 

ritrovano varie altre divinità associate ad Horus tra cui il culto di Ra, 

che lo sostituirà successivamente come massima divinità solare, in 

grado di viaggiare tra il mondo dei vivi e quello dei morti, mentre 

Horus diverrà il dio del Cielo, il cui occhio destro rappresenterà il 

Sole e quello sinistro la Luna. 

 Anche nell’antica Grecia il culto del dio Sole, Helios, viene 

successivamente affiancato e sostituito da quello di Apollo, che alla 

guida del suo cocchio si spostava da Oriente ad Occidente, 

trasportando appunto l’astro solare. 

Così se Helios rappresentava proprio il Sole, ed era quindi visto 

lontano e irraggiungibile, ad Apollo potevano essere attribuite le 

qualità e le capacità derivanti dall’Illuminazione dell’intelletto, come 

protettore delle scienze nonché di tutte le forme d’arte che fanno 

risplendere  la Bellezza.  

Anche per i Maya il Sole era generatore della Vita che rappresentava 

con il suo ciclo giornaliero, quindi fonte di ordine e bene quando 

sorgeva  e splendeva nel cielo, esattamente il contrario al tramonto, 

quando scompariva. 



12 
 

Tale Ciclo Nascita/Morte continuo è in relazione con la loro visione  

del mondo che, spiegato in maniera semplicistica, era composto da 

tre Regni: quello  del  Cielo, il Mondo mediano, che era  abitato dagli 

uomini,  e le acque scure del Mondo sotterraneo, tutti  in continua 

interconnessione. 

Anche per i Maya, oltre ad avere una propria rappresentazione 

iconografica, il Sole era associato spesso a forme animali che ne 

rappresentavano le qualità  e ancora oggi, così come per l’ egiziano 

occhio di Horus o di Ra, troviamo traccia del suo passato culto in 

oggetti rappresentanti  l’Ara, ritenuto  il volatile nel quale il Sole si 

incarnava per scendere  sulla Terra  a raccogliere le offerte degli 

uomini. 

Spostandoci in Oriente, nel Giappone di più di 2000 anni fa, dove era 

presente   l’autoctona animista religione shantoista, letteralmente la 

Via degli Dei, troviamo il culto del Sole ma , contrariamente 

all’Occidente, rappresentato da una figura femminile, la dea 

Amaterasu, che letteralmente significa proprio “la grande dea che 

splende nei cieli”. 

Amaterasu era considerata la dea da cui discendono tutte le cose 

nonchè, come nell'antico Egitto per il Faraone, la stessa famiglia 

imperiale, e questo fino alla fine della seconda guerra mondiale, 

svolgendo quindi,  oltre che quello religioso, anche un ruolo politico 

per legittimarne l’ autorità . 

Tutt’oggi Amaterasu è protagonista di Manga e videogiochi, dove si 

esaltano i suoi poteri luminosi.  

Rimanendo in Oriente troviamo la connessione tra suono e luce 

come principio cosmogonico nelle radici dell’ induismo  “l’arcaica 

teologia indiana dei Rig-Veda considerava la divinità creatrice 

Prajapati come un suono primordiale che esplodeva in una miriade di 

luci, di creature, di armonie “ ( Card. Ravasi )  



13 
 

Nel buddismo, una delle religioni più antiche che ancora sopravvive 

ai nostri giorni, già nell’ appellativo Buddha dato a Siddharta 

Gautama, ossia l’Illuminato, è racchiusa la fondamentale presenza 

della Luce dove assume però  un significato più legato ad una 

evoluzione della Coscienza. 

 E’ il Cammino della Liberazione che deve portare dall’ Atman, la 

coscienza individuale, alla Chiara Luce, l’Illuminazione, dove Tutto è 

nel Vuoto di Tutto, perché è nel Vuoto che ci si riconnette con lo 

Spirito, che è Innato, cioè facente parte della natura umana, alla 

quale  aggrega con il concepimento, e non ha né inizio né  fine. 

Contrariamente all’ accezione occidentale, questo Spirito eterno non 

è un Dio Esterno, non è Creatore, ma può essere contattato 

unicamente in forma individuale nella Coscienza, ripulita dagli 

attaccamenti e dai desideri che sono al servizio della Mente, e fanno 

sprofondare l’Essere Umano nell’Illusione. 

Non è presente la concezione di Salvezza del Sé, giacchè il Sé non 

esiste, ma la conquista ultima è la Compassione, ossia l’Amore per 

tutto e tutti, la Chiara Luce è dunque il Bene Universale. 

Anche nell’Islam ritroviamo il simbolo della Luce, soprattutto nel 

XXIV Sura del Corano intitolato proprio La Luce , dove al versetto 35 

viene definito Allah .. “Luce dei Cieli e della Terra” …. E ancora “Luce 

su Luce “… versetto particolarmente trattato e interpretato dal 

Sufismo, la corrente esoterica dell’ Islamismo. 

Anche nella Kabbalah ebraica la Luce è all’origine della creazione :  

“..l’Universo fu originato dal nulla, da un unico punto di Luce..”  e la 

Bibbia inizia e finisce con la Luce ,  aprendosi con il  racconto della 

creazione:  

“Sia luce! E luce fu. Dio vide che la luce era buona; e Dio separò la luce 

dalle tenebre. Dio chiamò la luce «giorno» e le tenebre «notte». Fu sera, 

poi mattina: primo giorno” (Ge 1:3-5) e chiudendosi , nella descrizione 



14 
 

dell’Apocalisse, con la nuova creazione, che avrà Dio stesso come 

Luce, Sole che non tramonterà: 

“Non ci sarà più notte; non avranno bisogno di luce di lampada, né di 

luce di sole, perché il Signore Dio l’illuminerà e regneranno nei secoli 

dei secoli” (Ap 22:5). 

Anche la scelta del Natale , per celebrare la nascita di Gesù, in 

coincidenza e sostituzione del rito pagano al dio Sole in occasione 

del Solstizio d’Inverno, introdotto dall’imperatore romano Aureliano 

nel 274 d.C., a  scopi politici, proprio perché  il culto del “Sol Invictus”  

accomunava i diversi popoli che formavano il vasto Impero romano,  

riporta all’ attribuzione della qualità della  Luce, incarnata dal  

Bambino,  di  illuminare  l’oscurità delle menti e dei cuori degli 

uomini. 

E sarà  nel prologo del Vangelo di Giovanni, che il rapporto creativo 

tra la parola, la vita e la luce viene esplicitato : 

“..In principio era il Verbo, e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. 

Egli era, in principio, presso Dio: tutto è stato fatto per mezzo di lui 

e senza di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste. 

In lui era la vita e la vita era la luce degli uomini. (Giovanni 1, 1-4) 

E la Vita del Cristo  sarà poi il riverbero della Luce che lui stesso 

dichiara di essere  

“…Io sono la Luce del Mondo ..chi mi segue non camminerà più nelle 

tenebre, ma avrà la luce della Vita…” ( Gv 8,12 ) 

Sempre nel Vangelo, nella parabola delle dieci vergini che attendono 

lo sposo, ritroviamo il simbolismo della Luce nella lampada e 

nell’olio che non deve mai mancare per tenerla accesa, due simboli 

molto presenti nel linguaggio biblico, che ricordano l’invito di Gesù 

a essere luce del mondo, a non sprecare la vita, anzi ad essere gioia e 

luce per  aiutare gli altri a ritrovare la direzione. 



15 
 

Attraverso i suoi insegnamenti il Cristo, come nel celebre “discorso 

della Montagna” invita a comprendere come la Luce sia  parte 

integrante di ogni uomo”: «Voi siete la luce del mondo … Così 

risplenda la vostra luce davanti agli uomini» (Matteo 5,14.16). 

L'invito è quindi ad incarnare il Divino nell’umano nel cammino 

terreno, attraverso la cosiddetta Via Cristica, che simboleggia 

appunto il percorso che ogni Anima deve compiere passando dall’ 

accettazione delle prove , …” Dio mio Dio mio, perché mi hai 

abbandonato ?”..,, alla  resa, che non è arresa ma affidarsi ad una 

Volontà Superiore “…Sia fatta la tua Volontà ….” per ritornare alla  

Fonte di Luce originaria,  

I mistici cristiani successivamente parleranno tutti di Luce, non nell’ 

accezione di Luce Fisica creata il quarto giorno come descritto nella 

Genesi, bensì la Luce attraverso  la quale il Mondo è stato creato. 

Da San Francesco d'Assisi nel Cantico delle Creature, mirabile 

unione di spiritualità e poesia, dove si celebra l'immagine luminosa, 

potente, irrradiante dell'Onnipotente con i versi  :...."Laudato sie, mi' 

Signore, cum tucte le Tue creature, spetialmente messor lo frate Sole... 

Et ellu è bellu e radiante cum grande splendore: de Te, Altissimo, porta 

significatione. ..." a  Sant' Agostino che nella sua Teoria 

dell'Illuminazione, similmente all' Innatismo di Platone, dichiara che 

nell'uomo sono già presenti verità che non sono soggette alla 

mutevolezza del mondo sensoriale, ma mentre per il filosofo greco 

tali verità derivano dal mondo delle idee, per Sant' Agostino le stesse 

vengono appunto rese comprensibili direttamente dalla Luce che Dio 

infonde nelle menti per consentire di apprendere.  

Mi soffermerò ora sul pensiero di due figure che sono rappresentative 

in questo lavoro di ricerca sulla Luce come strumento di guarigione 

spirituale e fisica : Omraam Mikael Aivanhov e Sant'ildegarda di 

Bingen 

 



16 
 

 

2.  

 

1.1 OMRAAM MIKAEL AIVANHOV 

 

Il filosofo e pedagogo bulgaro Omraam Mikael Aivanhov nasce nel 

1900 e già dalla prima adolescenza manifesta un particolare interesse 

sia per i Vangeli e la figura del Cristo che per il buddismo, 

appassionandosi in seguito alla Scienza Iniziatica  

A sedici anni vive la sua prima esperienza mistica che racconterà così  

"Tutto cantava… le stelle, le piante, le pietre, gli alberi, tutto cantava 

in un’armonia così grandiosa, così sublime che il mio essere si dilatava 

a tal punto che ho avuto paura di morire. Auguro a tutti voi di sentire, 

anche solo per qualche secondo, ciò che io stesso ho sentito, perché 

possiate avere una misura, un’idea di cosa è la vera musica....”  ( 

Conferenza del 19 aprile 1945). 

Esperienza mistica che ricorda Pitagora che, secondo la tradizione, 

aveva il dono di sentire realmente la musica delle sfere celesti , la 

cosiddetta Armonia delle sfere, data dal suono prodotto dal moto dei  

pianeti e dalle stelle  .  

L'anno dopo arriva l'incontro con quello che diverrà il suo Maestro, 

Peter Denouv, medico e teologo, fondatore della Fratellanza Bianca, 

gruppo religioso esoterico, dove si fondono i principi del 

cristianesimo a quelli delle dottrine orientali. 



17 
 

Su invito del suo Maestro, che gli affida il compito di portare lì " la 

fiaccola" del suo insegnamento, si trasferisce in Francia, qualche 

anno prima dello scoppio della seconda guerra mondiale, dove  

subirà, nel 1948,  una  prigionia di due anni a causa di un complotto 

nei suoi confronti, smascherato dieci anni dopo. 

Nel 1959 parte per un viaggio in India dove incontra i maggiori 

esponenti dello spiritualismo orientale, che riconoscendogli lo stesso 

livello evolutivo, gli tributano l'appellativo di Omraam, unione  delle 

due potenti parole sanscrite Om e Ram. 

Lo stesso Aivanhov spiegherà poi tale appellativo: 

“Il mio nuovo nome è Omraam Mikhaël. “Om”: questo suono disgrega 

tutto ciò che è negativo; corrisponde al “Solve” della Scienza iniziatica. 

“Solve” rimanda le cose alla sorgente trasformandole in luce. Il suono 

“Raam” con le sue vibrazioni ha il potere di condensare, di coagulare le 

cose divine e renderle palpabili: è il “Coagula”. Dunque in questo nome 

si trovano riuniti i due processi “Solve e Coagula”. 

Tornato in Francia sarà chiamato spontaneamente Maestro dai suoi 

Fratelli e inizierà a tenere Conferenze gratuite in gran parte del 

Mondo, per diffondere la Luce dell'Insegnamento che illumina le 

menti e risveglia le Coscienze, fino al suo trapasso avvenuto il giorno 

di Natale del 1986. 

Numerosi sono i libri che trattano dei suoi insegnamenti, editi dalla 

casa editrice Prosveta dagli anni settanta, tutti tratti dalle trascrizioni 

delle sue conferenze. 

Nel pensiero di Aivanhov l'amore disinteressato, non egoistico, 

rappresentazione di tutte le qualità e virtù, è sempre presente ed ha 

la sua forma di espressione  nel Sole e nella sua Luce. 

Non si tratta certo del culto del Sole come visto precedentemente, 

poiché come lui stesso afferma : 



18 
 

”…Fermarsi al Sole fisico, come fosse un idolo, significa ritornare alla 

mentalità dei primitivi, che adoravano le forze della Natura…”( 

Pensieri quotidiani, 19 maggio 2008, Prosveta edizioni )  

E troviamo più esplicito il suo pensiero nel libro Nuova Luce sui 

Vangeli ,Prosveta edizioni, dove si legge  :  

“……Il primo giorno Dio creò la Luce ..[   ], il quarto giorno creò il Sole, 

la Luna e gli astri. Dato che per noi la Luce viene dal Sole e dagli astri 

ci si chiede come abbia potuto crearli dopo la Luce. Ebbene, significa 

semplicemente che la Luce che egli ha creato il primo giorno non è 

affatto la Luce visibile che viene dai corpi celesti..” 

Per comprendere meglio questa affermazione fa l’esempio della 

lingua bulgara nella quale si usano due termini distinti per indicare 

la Luce : Svetlina, la manifestazione fisica, ossia la luce del quarto 

giorno e Videlina, la Luce Spirituale, ovvero la Luce del primo giorno   

Svetlina è quindi la manifestazione fisica della Luce sottile, cioè di  

Videlina, che si palesa e giunge a noi attraverso il Sole, che non è 

visto  quindi solo come  una palla di fuoco. 

Aivanhov invita a lavorare con il Sole in quest’ottica, ricercando in 

esso la miglior rappresentazione di Dio, cogliendone, oltre che gli 

indiscutibili benefici fisici, quali calore, sintesi di vitamine, ecc.., 

anche e soprattutto i benefici interiori che, attraverso la sua 

contemplazione, fanno risvegliare per risonanza il Sole Interiore che 

vibra e palpita in ogni uomo, l’unico Luogo dove è possibile 

contattare la Divinità, la nostra natura solare, il nostro sé Superiore. 

Tutto il pensiero e gli insegnamenti di Aivanhov sono incentrati sulla 

Via Luminosa, attraverso la quale   

“…..anche se  siete uno sconosciuto nella vita, voi potete diventare 

sublimi. E’ l’ idea, la direzione della vita, che può renderti 

inestimabile..”  



19 
 

Possiamo quindi svolgere un lavoro ritenuto modesto o avere una 

vita insignificante agli occhi terreni ma, orientando la nostra energia 

verso un ideale, un fine spirituale, contattando e accendendo il Sole 

interiore, possiamo, in scala ridotta, diventare come il Sole, agendo 

in maniera disinteressata e impersonale, portando calore e conforto 

ai cuori di chi abbiamo vicino, aiutando a portare chiarezza e 

stimolando l’attività costruttiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

 

 

1.2 SANT’ ILDEGARDA DI BINGEN 

 

Se, come abbiamo appena visto, Aivanhov ci invita all'uso della Luce 

principalmente per progredire nel percorso individuale di crescita e 

conoscenza di Sè per elevarsi spiritualmente, non trascurando i 

benefici che questo procedere apporta anche al corpo fisico, sempre 

considerato come non separato dall'Anima, attraverso i pensieri e gli 

insegnamenti di Ildegarda di Bingen, quest'Energia di Luce che 

pervade  e anima ogni cosa, che lei chiamava Viriditas, diviene  quella 

forza naturale, quel principio vitale che proviene dall'Alto e che 

mantiene la coesione tra anima e corpo, poichè guarire il Corpo e 

mantenerlo in uno stato di buona salute rientra in un processo  di 

connessione  con il Divino. 

Ildegarda di Bingen ( 1098- 1179 ) entra in convento all'età di otto 

anni, e nonostante , come lei stessa afferma,  non abbia ricevuto 

particolare istruzione, viene considerata "dotta" già dai suoi 

contemporanei, appellativo rinnovato e  confermato nel 2012 da Papa 

Benedetto XVI che l'ha nominata Dottore della Chiesa.  

La sua figura affascina ancora oggi oltre che come mistica, dotata del 

grande Dono delle canalizzazioni e della Visione, soprattutto come 

figura femminile che nel suo tempo , il XII secolo, spicca come donna 



21 
 

poliedrica e potente in molteplici aspetti: è badessa, teologa, medico, 

musicista e anche consigliera di papi e sovrani, un'anima 

decisamente evoluta al di là del personaggio storico che pure 

mantiene la sua rilevanza. 

La sua è  una scrittura visuale e potente esposta, per l’ appunto,  sotto 

forma di visioni che le provenivano, come lei stessa dichiara, da 

rivelazioni inviate dalla Voce o dalla Luce e la  sua esperienza mistica, 

avvenuta all’età di quarantadue anni e sette mesi è descritta nel Liber 

Scivias, letteralmente “sci vias lucis " conosci le vie della luce" dove 

scrive: 

”Si manifestò una Luce Ignea abbagliante che, venendo dal cielo che si 

era aperto, infiammò completamente il mio cervello e, come una 

fiamma che non brucia ma riscalda, dette fuoco completamente al mio 

cuore e al mio petto...E immediatamente diventai sapiente 

nell’interpretazione dei libri sacri…” 

Per Ildegarda, come per tutti i mistici, la Luce è l’essenza ultima di 

cui è fatto l’intero Universo, e nel suo pensiero prende il nome 

appunto di  Viriditas,,il Principio Vitale, che possiamo ricondurre al 

Prana e Qi orientale, al pneuma , il soffio vitale che anima le forme 

dei presocratici greci, e che si esprime attraverso le Subtilitas, 

tradotte come “sottigliezze” che ne sono gli attributi. 

 Le Sottigliezze indicano quindi le specifiche proprietà, la 

codificazione in  una forma precisa non solo dell’Uomo ma di ogni 

pietra, pianta, animale. 

E proprio sull’uso delle Subtilitas si basa il   suo concetto circolare di 

cura, che passa dall' utilizzo delle erbe e dei cristalli alla cura 

dell'alimentazione, all'ascolto attivo della musica, per giungere alla 

preghiera vista come punto di riunione con il Divino, perchè tutto il 

percorso di cura altro non è che tornare al punto iniziale, all'UNO. 



22 
 

Mi piace pensarla, e di fatto lo è, come una delle prime terapiste 

olistiche dell'occidente, poichè nel suo concetto di cura Corpo, 

Mente, Anima, Natura e Spirito non sono entità distinte ma 

semplicemente manifestazioni vibrazionali di diversi stati di 

coscienza, concetto molto “moderno” in base alle  recenti scoperte 

della fisica quantistica. 

La Luce, attraverso le sottigliezze, diventa il punto d'unione, il 

continuum tra dentro e fuori, tra Cielo e Terra, Uomo e Natura, che 

se mantenuti appunto in coerenza e armonia, portano alla 

guarigione, allo stato di salute  

Come facilmente intuibile questa sua visione della cura ha molto in 

comune con la MTC e l'Ayurveda nonchè, per rimanere 

nell'Occidente dove la sua opera si compie, nel modello proposto da 

Ippocrate, che intende l'Uomo come un riflesso del macrocosmo nel 

microcosmo, pensiero che sarà condiviso e sviluppato da Paracelso, 

medico, alchimista e astrologo ,  nel XVI secolo.   

La cura proposta da Ildegarda possiamo definirla una cura " 

femminile" , infatti si pone con un approccio analogico, fatto di 

collegamenti, unioni tra dentro e fuori, intuizioni tra materia e 

spirito, al contrario dell'approccio tipicamente occidentale, 

"maschile", che prevede un intervento più razionale, quasi sempre 

esterno, una sorta di sostituzione all'intelligenza presente e innata in 

ogni organismo vivente , che non viene percepito come Unità , ma 

frammentato, e che tende all'annullamento del sintomo invece che 

alla sua comprensione che porti alla risoluzione del conflitto. 

Nonostante la sua matrice cristiana possiamo accostare il suo 

concetto di cura, oltre che alle medicine orientali, come accennato, 

addirittura allo Sciamanesimo per due motivazioni: la capacità di 

entrare in uno stato alterato di Coscienza che le permetteva di 

stabilire un contatto tra Divino e Natura, per comprendere il 



23 
 

cammino verso la guarigione, e l’innata conoscenza profonda della  

Natura stessa e delle sue leggi in relazione all'uomo. 

Quest'energia, questa Luce, questa Viriditas, insita non solo 

nell'uomo ma in ogni specie vivente e anche in quella materia che 

noi definiamo inanimata, come le pietre e i minerali, che sono 

largamente usati da Ildegarda come rimedi, la possiamo assimilare 

alla successiva e recente scoperta dei biofotoni, dal cui stato di 

coerenza, sembra  ormai chiaro, derivi lo stato di salute.  

Questa connessione tra pensiero filosofico, intuizioni mistiche e 

fisica sarà appunto l'argomento del prossimo capitolo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

 

 

2. LUCE  TRA FILOSOFIA E FISICA 

“Per trovare qualcosa che corrisponde alla lezione offertaci dalla teoria 

atomica dobbiamo rivolgerci a quel tipo di problemi epistemologici che 

già pensatori come Buddha e Lao-Tzu hanno affrontato nel tentativo 

di armonizzare la nostra posizione di spettatori e attori a un tempo del 

grande dramma dell’esistenza ( N.Boh- Atomic Physic and Human 

Knowledge, apg.20, trad.ita. Teoria dell’uomo e conoscenze umane – 

Torino, 1961 )” 

Sono sempre più numerose e riscontrabili le analogie tra il 

misticismo orientale, e non solo, e la fisica moderna  che viene fatta 

convenzionalmente coincidere con la  celebre formula E= mc al 

quadrato, ovvero l’Energia è uguale alla massa moltiplicata per il 

quadrato della luce, con la quale  Einstein ci ha  svelato che, veicolata 

dalla luce,  l’energia si può trasformare in massa e la massa di 

conseguenza in energia, confermando tra l’altro quanto già affermato 



25 
 

secoli prima con Eraclito nel suo “panta rei “, tutto scorre, niente è 

immutabile, “nulla si crea, nulla si distrugge, tutto si trasforma". 

La Luce non rappresenta solo l’unico dato certo  di questa equazione 

a livello matematico, ma si manifesta come l’assoluto che rende 

relativo tutto il resto, compreso Spazio e Tempo in quanto, a 

prescindere dall’osservatore, si muove sempre alla stessa velocità, ed 

è quindi l’unico elemento immutabile. 

Superando la frattura tra pensiero razionale e verità mistica emerge 

una visione coerente del mondo, che si trova in armonia soprattutto 

con l’antica saggezza orientale, ma anche in  quella dei  primi 

pensatori greci , nel Sufismo  così come negli insegnamenti toltechi. 

Ci concentreremo in questa sede sul pensiero orientale e occidentale, 

che più ci coinvolgono come radici culturali, che si differenziarono e 

allontanarono   progressivamente quando in Occidente  si cominciò 

ad affermare sempre più il pensiero razionale, mentre in Oriente le 

scuole mistiche continueranno a sostenere il filone principale del 

pensiero filosofico- religioso. 

Come detto le  recenti e continue scoperte della  fisica quantistica ci 

stanno  riportando ad una concezione del mondo sostanzialmente 

mistica, basandosi questa volta non su “intuizioni” ma su basi 

scientifiche, che appassionano senz’altro di più il nostro pensiero 

occidentale.   

Anticamente   scienza, filosofia e religione non erano separate in 

quanto il fine di tutte  era scoprire la natura delle cose e il termine 

fisica, derivante dal greco, stava ad indicare appunto” lo sforzo di 

scoprire la natura essenziale delle cose” 

Tale intento era perseguito nella scuola di Mileto, molto vicina alle 

filosofie antiche indiane e cinesi, i cui adepti erano per l’appunto 

definiti “ coloro che pensano che la materia sia animata “, al punto di  



26 
 

non avere addirittura un termine per indicare la materia inerte, in 

quanto tutto veniva considerato dotato di vita e spiritualità. 

Successivamente Talete sostenne che le cose sono piene di dei, 

mentre Anassimandro concepì l’Universo come un grande 

organismo alimentato da uno Pneuma ( respiro cosmico ), parimenti 

al corpo che è alimentato dall’aria.  

Anche in Eraclito ritroviamo forte la visione “organicistica”, l’Eterno 

divenire, rappresentato dal Fuoco, dalla sua Luce, dal suo Calore, 

visto come il Principio Universale,  vitale, divino  a cui dette il nome 

di Logos, simbolo del continuo scorrere e trasformarsi, il Panta Rei 

già  citato. 

Il dualismo corpo-anima., mente-materia, porta alla formulazione 

del concetto di atomo, letteralmente indivisibile in greco, presente 

nella filosofia di Leucippo e del suo discepolo Democrito che 

tracciarono una  ancora più netta separazione tra Spirito e Materia, 

immaginando quest’ultima passiva e inerte, se non animata da una 

forza esterna, e costituita da atomi sferici di natura ignea in 

movimento incessante,  una prima visione meccanicistica  dove viene 

esclusa qualunque finalità interna o esterna alla Natura. 

Va detto che già nelle scritture induiste, più o meno 

contemporaneamente, nel  500 a.C.,  si fa riferimento agli atomi.  

Paramahansa Yogananda, nell’ Autobiografia di uno Yogi, illustra la 

teoria atomica dell’esistenza di matrice induista, che definisce  gli 

atomi come forme cieche insieme agli elettroni, con i quali formano 

i  cosiddetti Vitatrioni,  che sono animati dal Prana, ossia la forza 

creatrice vitatronica, l ’intelligenza intrinseca asserendo che  “ la Luce 

è proprio dietro la danza degli atomi del mondo fisico “. 

In Oriente, grazie alla citata  cultura induista, una delle più antiche 

e complete nella storia dell’umanità, si proseguirà quindi sulle  basi  

già poste , ossia la capacità di associare  la radice scientifica e quella 



27 
 

spirituale caratterizzata dalla comune ricerca della verità universale 

e dell’Essenza Divina,  attraverso l’ integrazione delle  discipline, 

senza rivendicare   l’esclusività né del metodo né del percorso 

intrapreso, ma finalizzandosi  allo scopo comune. 

Nell’ Occidente invece si comincia a delineare la separazione tra 

Spirito e Materia, che arriverà  a concepire un Principio Divino al di 

sopra degli dei e degli uomini che sarà  successivamente 

rappresentato, con l’avvento delle religioni monoteistiche, da un Dio 

personificato che sta al di là, al di sopra del mondo e che lo governa. 

Si comincia a scindere, perciò, il pensiero unico di ricerca che aveva 

animato i primi filosofi fino ad arrivare  al paradigma aristotelico, che 

divenne la base della concezione occidentale dell’universo da lì ai 

duemila anni successivi, fino più o meno a tutto il Medioevo , grazie 

alla condivisione  dello stesso da parte della  Chiesa Cristiana, 

soprattutto a scopo politico per legittimarne il  potere temporale.  

Aristotele infatti asseriva che i problemi riguardanti l’anima umana 

e la contemplazione del divino fossero più importanti delle indagini 

del mondo della materia e che quest’ultima poteva essere spiegata 

solo attraverso la teologia, che assurgeva quindi a unica fonte di 

verità, anche davanti all’evidenza empirica. 

Solo nel Rinascimento ci si inizierà a liberare dall’influenza di 

Aristotele e della Chiesa e a riportare l’interesse verso la materia fino 

ad arrivare all’estremo opposto, come spesso accade, cioè al modello 

meccanicistico newtoniano, che dominerà il pensiero scientifico 

occidentale, riassumibile  nella celebre frase di Cartesio “ cogito ergo 

sum “, nuova netta separazione quindi,  ma stavolta a favore del 

pensiero razionale. 

Mente divisa dal corpo, conflitto tra volontà e istinto, nonché 

ulteriori suddivisioni in base a capacità, opinioni, stato sociale, 

hanno frammentato sempre più interiormente l’uomo e la sua 



28 
 

concezione del mondo esterno, che viene vissuto come una serie di 

oggetti ed eventi separati, anche la Natura diviene un elemento da 

sfruttare e la stessa umanità divisa in razze, gruppi religiosi, politici, 

tutto classificato e classificabile. 

Così la separazione meccanicistica del mondo e la filosofia 

cartesiana, se da un lato hanno apportato benefici per lo sviluppo 

della fisica classica e della tecnologia, dall’altra hanno arrecato danni 

alla crescita della civiltà da un punto di vista prettamente umano e 

di perdita di contatto con il Sacro, il Divino. 

La scienza del XX secolo, con l’introduzione della quantistica, inizia 

a  superare la frammentazione e a recupera l’idea di unità espressa 

nella prima filosofia greca e in quella orientale, per le quali tutto è 

interconnesso, tutto ciò che è percepito dai sensi, tutti gli eventi sono 

manifestazioni ultime della stessa realtà. 

E questa  riscoperta Unità va a combaciare con il fine ultimo delle 

varie scuole del misticismo orientale che è proprio diventare 

consapevoli pienamente dell’unità e dell’interconnessione di tutte le 

cose, come possiamo leggere già nell’ Avatamsaka Sutra induistae 

precisamente  nella parabola della Rete di Indra, scritta secoli fa,  

dove si narra  che Indra, divinità protettrice delle Forze naturali della 

Vita, avesse esteso una rete senza inizio e senza fine  sull’Universo, 

appendendo ad ogni nodo un gioiello a rappresentazione  di un 

essere vivente. 

Tutti i gioielli  brillano e vibrano all’unisono,  riflettendo la luce 

riflessa dagli altri e riflettendola a loro volta fino ai più lontani, quindi 

ognuno è diverso ma contemporaneamente interconnesso a tutti e 

tutti possono percepire la loro molteplicità nell’UNO. 

“Quando la mente è turbata si produce il molteplice, ma il molteplice 

scompare quando la mente si acquieta” ( Aśvaghoṣa , monaco,poeta e 

filosofo indiano) 

 



29 
 

 

 

 

 

2.1 FOTONI 

Attraverso le scoperte scientifiche, soprattutto quelle della  fisica 

quantistica si è arrivati anche alla “convalida” di quella che, come 

abbiamo visto finora, si è sempre intuito essere l'importanza della 

Luce, oltre che come riferimento spirituale, anche  come elemento 

naturale, al pari dell’Aria e dell’Acqua, un vero e proprio potente 

strumento di guarigione fisica, e la scoperta dei biofotoni è in questa 

sede senz’altro quella che più ci interessa e coinvolge. 

Comprendere scientificamente la natura della Luce è stata una sfida 

che ha dovuto necessariamente portare a uscire dalla visione 

meccanicistica, dalla forma mentale che non concede spazio  

all’esistenza di realtà diverse da quelle che non possiamo vedere, 

toccare, misurare.  

Fu Max Plank, considerato il padre della meccanica quantistica,   nel 

1901, il primo a teorizzare i cosiddetti pacchetti di energia mediante 

i quali gli atomi emettono radiazioni, perfezionando l’intuizione  di  

Maxwell che alla fine dell’800 aveva ipotizzato che la Luce fosse 

anche un’onda elettromagnetica e che, come tale, fosse in grado di 

interagire con la materia,  capace quindi di estendersi in un’ampia 



30 
 

regione di spazio come onda o essere  confinata in un volume molto 

piccolo come particella. 

La teoria dei pacchetti di  energia di Plank , cioè  quantità di energia  

finita e discreta mediante i quali gli atomi assorbono ed emettono 

radiazioni in forma discontinua, proporzionalmente alla loro 

frequenza d’oscillazione,  secondo una costante universale e non in 

forma continua, come sosteneva la teoria elettromagnetica classica. 

non fu accolta con clamore anche perché lui stesso la considerava più 

un’ipotesi, per spiegare determinati fenomeni, che una legge. 

Fu Einstein nel 1905 a renderla scientificamente evidente, facendo 

capire allo stesso Planck che aveva compreso qualcosa che andava 

molto al di là della semplice occasionale applicazione a determinati 

fenomeni, dando   il nome di  quanti ai pacchetti di energia ed  

estendendo la formulazione della doppia natura della Luce a tutte le 

forme di radiazioni elettromagnetiche. 

Questi quanti di luce, che dettero poi il nome alla branca della fisica 

detta quantistica, che non andrà a sostituire ma ad integrare la fisica 

classica, sono stati in seguito accettati come vere e proprie particelle 

di Luce alle quali è stato dato il nome di fotoni . 

Il fotone è quindi l’unità di luce minima, la cui osservazione è 

possibile  solo una volta poiché, nello stesso momento in cui viene 

osservato si annulla, se ne deduce che non è possibile vedere la luce, 

ma la stessa luce è il vedere 

 

 

 

 

 



31 
 

 

 

 

2.2 BIOFOTONI 

 

La loro scoperta origina dalle ricerche scientifiche compiute da 

Alexander Gavrilovih Gurwitsch , che, nel corso di  esperimenti con 

le radici delle cipolle, nel 1923, riuscì sia a fotografare la luce che esse 

emettevano, alla quale diede il nome di Campo Morfogenetico, 

giacchè le circondava assumendone  la forma , sia a riscontrare che 

c’era stato un passaggio di informazioni cellulari tra le radici della 

cipolla trasmittente e quelle della  ricevente. 

Il biofisico Albert Popp, circa cinquant’anni dopo, confermò e 

approfondì le sue teorie, ampliandole grazie alla sopravvenuta 

scoperta del DNA, asserendo che ogni singola cellula che compone 

un organismo vivente emette, tramite il DNA, uno specifico segnale 

energetico che è paragonabile ad un’antenna elettromagnetica, 

questo segnale è appunto il Biofotone.   

Il DNA, acido deossoribonucleico, contiene nella sua caratteristica 

forma a spirale formata da circa 10 miliardi di molecole, i cromosomi, 

ossia le informazioni genetiche necessarie per la sintesi delle 

proteine, che sono gli elementi costitutivi della base dell’identità 

degli esseri viventi, azione svolta più o meno dal 5% delle molecole 



32 
 

componenti, mentre il 95%, considerato inutile,  è stato  definito 

DNA spazzatura  fino a poco tempo fa. 

Nuove ricerche e studi hanno invece conferito a questa porzione 

trascurata un ruolo biologico fondamentale nel funzionamento dei 

sistemi viventi, che sarebbe proprio quello di ricevere e trasmettere i 

biofotoni, una sorta quindi di stazione ricetrasmittente dei messaggi 

guidati dalla Luce in tutti i processi cellulari. 

Solo nel 2001 viene dimostrato che sono le leggi della fisica 

quantistica, invece che le leggi newtoniane, a controllare i movimenti 

generatori di vita della molecola, e che i modelli del DNA ,trasmessi 

attraverso i geni ,non sono  fissati alla nascita come sostenuto dalla 

genetica classica, ma l’ambiente in cui viviamo, quello che 

mangiamo, lo stress o le  emozioni più significative a cui siamo 

sottoposti, possono non solo modificare il modello base, ma, come 

scoperto dall’epigenetica, che letteralmente significa controllo del 

patrimonio genetico, possono essere trasmesse alle generazioni 

future, esattamente come i modelli di DNA, attraverso la doppia 

elica. 

In ambito di un percorso di guarigione concepito in approccio 

olistico queste validazioni scientifiche non fanno altro che 

convalidare la bontà di pratiche usate da millenni o più recenti, 

considerate magari quasi magiche, che vanno a lavorare, invece, a 

interagire con i campi elettromagnetici. 

 

 

 

 

 



33 
 

 

 

3.  ANATOMIA SOTTILE 

Come abbiamo appena visto ogni organismo vivente, intendendo 

anche quelli appartenenti al regno minerale definiti erroneamente 

materia inerte, emanano un campo energetico, una vibrazione che è 

portatrice di informazioni all’esterno e che da questo può riceverle, 

siamo quindi interconnessi con tutto quello che ci circonda, in un 

continuo e costante flusso. 

Sembra allora ancora più evidente come l’ Anatomia Energetica 

Sottile, giunta fino a noi dal sapere passato e perciò sempre intuita 

dall’uomo, acquisti una reale dimensione, al pari di quella fisica, e 

siano anzi le due interconnesse e cooperanti a livello di scambio di 

flussi energetici. 

Anche  in passato ci  sono stati studi scientifici in grado di osservare 

e misurare attraverso i segnali elettrici e magnetici, e quindi 

documentare,  l’esistenza delle varie strutture energetiche, e si sono 

anche costruiti macchinari che permettevano di interagire, 

soprattutto al livello di magnetismo, per correggere e riequilibrare le 

distorsioni che avevano portato all’alterazione dello stato di salute, 



34 
 

ma gli stessi sono stati ignorati o più spesso osteggiati, per motivi vari 

che  non sono oggetto di interesse in questa sede,  

Del resto può sembrare adesso banale come affermazione perché 

sono passati centinaia di anni dall’invenzione del microscopio, ma 

anche prima della sua costruzione il fatto che virus e batteri non si 

conoscessero perché non rivelabili ad occhio umano, non vuol dire 

che non esistessero e soprattutto se ne poteva intuire l’esistenza 

attraverso gli effetti che producevano. 

Infatti il  confine tra energia fisica e sottile, tra materia e luce, si fa 

sempre più labile in relazione alle sempre nuove ricerche scientifiche 

che dimostrano che tutto ciò che è energetico contiene informazioni 

e vibra.  

La differenza tra organi fisici ed organi energetici sottili risiede 

quindi nel tipo di energia che viene elaborata, solo fisica o 

grossolana, cosiddetta non conscia, i primi, anche energia sottile, 

conscia, i secondi. 

I centri energetici presenti nel nostro organismo hanno quindi la 

capacità di trasmutare i due tipi di energia citati e presiedono, 

ognuno nel proprio ambito anatomico energetico, al collegamento 

delle varie parti del corpo, a quello del corpo con il cosmo, nonchè 

dei vari aspetti dell’essere , fisico, emozionale , mentale e spirituale 

L’ Anatomia Sottile è costituita da tre strutture fondamentali che 

sono: i campi , i canali e i corpi 

 

 

 

 

 

 



35 
 

 

 

3.1  CORPI SOTTILI 

 

Alla base di questo sistema anatomico- energetico troviamo i Chakra, 

in sanscrito “ruota di luce”, i corpi energetici sottili più conosciuti, 

che sovraintendono a questo  scambio di energie fisiche e sottili, 

attraverso un continuo processo di trasformazione. 

Come abbiamo precedentemente visto l’Energia può essere 

assimilata come “informazione in movimento”, in relazione alla 

frequenza vibratoria ci saranno informazioni percepite dai centri 

energetici sottili ed altre ricevute a livello sensoriale e impattanti 

sulla realtà fisica. 

Il sistema strutturale energetico dei chakra sembrerebbe risalire 

all’India di quattromila anni fa e, a seconda delle culture e delle 

tradizioni che lo hanno accolto e sviluppato, troviamo differenze nel 

loro numero, nel colore o nei suoni ad essi associati. 

Nella concezione moderna quasi tutti concordano nel numero di 

sette principali disposti lungo il canale midollare della colonna 

vertebrale, dal  coccige alla sommità della testa. 

Ogni chakra vibra dall’interno del corpo fisico diffondendo 

informazioni verso l’esterno e da qui le trae elaborandole per essere 



36 
 

recepite, dette vibrazioni sono più lente nei chakra inferiori e 

diventano sempre più veloci salendo . 

Variando quindi le frequenze di luce che emettono, nell’ambito dello 

spettro luminoso, assumono diverse colorazioni che vanno dalla 

porzione di infrarosso dei più bassi a quella degli ultravioletti dei più 

alti. 

Non possiamo vedere i colori dei chakra perchè le onde del nostro 

cervello oscillano normalmente tra 0 e 100 Hz, mentre la banda di 

vibrazione dei chakra va dai 100 ai 1600 Hz, possono farlo i 

chiaroveggenti , che hanno sviluppato il dono di vedere l’Energia. 

Ad ogni Chakra sono associati, per corrispondenza, simboli, suoni, 

pianeti, pietre, organi del corpo umano che influenzano, emozioni ,  

ed ognuno ha il proprio corretto, quando in equilibrio, senso di 

rotazione, orario o antiorario, che è diametralmente opposto nella 

donna e nell’uomo, ponendo le basi per l’interazione e la fusione del 

maschile e del femminile.  

Ad ogni Chakra è associato anche un Corpo Sottile, che tratterò dopo 

nello specifico, così come l’associazione con le pietre in relazione alla 

Cristalloterapia. 

Partendo dal basso troviamo : 

 

Il I Chakra o Chakra della Radice ( Muladhara ), situato nella zona 

del perineo, è di colore rosso, ha come simbolo geometrico il 

quadrato simboleggiante la Terra, il suono mantra associato è Lam, 

il pianeta è Saturno e la sua rotazione è antioraria nella donna e 

oraria nell'uomo, è collegato alle ghiandole surrenali,  agli arti 

inferiori, alla colonna vertebrale e al sistema nervoso centrale.  

In questo primo chakra troviamo l’Istinto di sopravvivenza, l’Anima 

Selvaggia, i bisogni primordiali.  



37 
 

Si può associare questo chakra al personaggio psichico del Portiere, 

che simboleggia il Custode del Tempio, ossia la consapevolezza di ciò 

che facciamo entrare nel corpo attraverso il nutrimento sia fisico che 

emozionale.  

La paura è l’emozione negativa che blocca, o meglio contrae, il primo 

chakra, paura in contrapposizione all’istinto di sopravvivenza, che si 

traduce non nella paura della morte, ma nell’incapacità di discernere 

ciò che è sano da ciò che ci avvelena, sempre in rapporto al 

nutrimento che prendiamo dall’esterno. 

Se in buona armonia quindi ci sentiamo in buona relazione con la 

Natura, sia a livello fisico che mentale, e manifestiamo una sana 

vitalità e sessualità. 

Se in eccesso ci sarà invece una ricerca ossessiva dei soddisfacimenti 

materiali, una mancanza di fiducia nelle forze vitali, rabbia e 

aggressività . 

Se carente si avrà la sensazione di mancanza di punti d’appoggio, 

legata al poco radicamento con Madre Terra, eccessiva 

preoccupazione anche per banalità, compromissione del rapporto 

con il cibo e la sessualità.  

La contrazione del I Chakra si viene a creare già nell’infanzia, quando 

il bambino dipende dagli adulti per il soddisfacimento dei propri 

bisogni primari e un evento, anche insignificante, che venga 

percepito come mancanza materiale, si fissa come sensazione di 

carenza e porta al timore per la propria sopravvivenza . 

 

Il  II Chakra o Chakra Sacrale ( Svadhisthana ), situato nella zona 

al di sopra del pube e sotto l’ombelico, di colore arancione, ha come 

simbolo un Cerchio, il Pianeta associato  è la Luna, l’elemento è l’ 

Acqua, il suono mantra è Vam, la sua rotazione è oraria nella donna 



38 
 

e contraria nell’uomo, è associato alle ghiandole sessuali, ai reni, all’ 

intestino, alla vescica, ai sistemi circolatori. 

In questo chakra troviamo la capacità di provare emozioni 

primordiali non filtrate dalla mente, ha sede l’energia sessuale che se 

trasformata e fatta salire verso i chakra più alti diventa creatività, 

diventa Eros , cioè la benzina del  motore della Vita, la fecondazione 

delle Idee. 

Se in armonia è il chakra che perizia il processo di smaterializzazione 

dell’Energia, ci rende in grado di comprendere, attraverso 

l'intelligenza emotiva, le paure che ci paralizzano per poterle 

risolvere, di essere in uno stato di apertura dare/ricevere nei 

confronti della Vita.  

Se in eccesso ci sarà una ricerca ossessiva del piacere, anche sessuale, 

fino all’aberrazione. 

Se in debolezza si manifesta chiusura verso la vita, anche verso la 

sessualità, si anestetizza la capacità di provare gioia non intellettuale. 

L’emozione che blocca questo chakra è la Tristezza, quella del 

Bambino Interiore, la sensazione della mancanza d’Amore, di 

Unione, le ferite percepite nell’ infanzia che ci hanno fatto sentire 

separati da quella che per noi rappresentava la  Fonte della Vita, la 

figura materna. 

 

Il III Chakra o Potere della Volontà (Manipura ) si colloca 

anatomicamente all’altezza del plesso solare, è di colore giallo, ha 

come simbolo un triangolo, come elemento il Fuoco, il pianeta è 

Marte, il suono mantra è Ram, la sua rotazione è antioraria nella 

donna, oraria nell’uomo, è associato  alla ghiandola pancreas, al 

fegato, allo stomaco, alla milza, alla parte alta dell’intestino, quindi a 

tutte le funzioni digestive e metaboliche. 



39 
 

Come detto rappresenta il potere della Volontà, siamo infatti 

continuamente nella condizione di dover prendere decisioni, davanti 

ad ogni evento che la Vita ci propone. 

Se accettiamo l’evento  con l’emozione di cui è foriero, senza 

giudicarlo, attiviamo la Volontà della Resa,  del dialogo, della Fede, 

chiedendo cioè aiuto al Divino per essere all’altezza se non siamo in 

grado di affrontarlo,  usando invece solo il Potere della mente 

dualistica, razionale, attiveremo il controllo, il bisogno di  definire  

l’evento, catalogarlo in una presunta normalità, ponendo così una 

distanza da esso e soprattutto dall’emozione che porta con sè, sia 

essa di gioia o di dolore. 

Il Potere della Volontà deve essere usato con consapevolezza per 

prendere decisioni che siano in coerenza con l’Amore e non con il 

Potere, prendere quindi risoluzioni senza essere governati dalla 

Paura, che ha invece il bisogno di controllare e che crea divisioni, ed 

è in questo chakra infatti che si definisce anche il rapporto emotivo 

con il mondo esterno. 

Se è in armonia quindi porta alla realizzazione personale, intesa 

come sopra descritto, non quindi a quella uniformata, conforme 

all’esterno, ma la realizzazione del proprio desiderio di vita, della 

propria vocazione, generando ed esternando al contempo forze 

emotive positive . 

Se in eccesso si manifesta un desiderio sfrenato di potere personale, 

attraverso la manipolazione, lo stravolgimento della realtà a proprio 

favore, sarà presente un apparente iperattivismo, che maschera il 

senso di inadeguatezza nel non poter raggiungere il potere assoluto 

che si vorrebbe esercitare, e sarà tutto proteso verso il 

soddisfacimento dei bisogni materiali a discapito dei sentimenti, 

considerati inutili e fastidiosi. 

Se in debolezza o disarmonia si può arrivare all' annichilimento di sé, 

all’ uso di  droghe, all’alcolismo, al gioco d’azzardo, alla negazione di 



40 
 

sè per uniformarsi ai desideri altrui, per sentirsi supportati, ma 

contemporaneamente, per nascondere la pochezza interiore di cui ci 

si sente vittime, si potranno alternare momenti di vera e propria 

paralisi energetica,  come  forti stati depressivi,  ad altri  di 

aggressività rivolta in prevalenza verso i  propri componenti 

familiari.  

Il vuoto emozionale che blocca questo chakra è quindi 

l’autonegazione, l’incapacità di darsi, di riconoscersi un valore 

intrinseco che non debba essere commisurato all’accettazione o alla 

valutazione esterna. 

La misura della mancanza di riconoscimento che ci diamo da adulti 

è l’espressione della misura dell’approvazione che da bambini 

abbiamo ottenuto, da quanto ci è sembrato che per ricevere Amore 

fosse necessario uniformarsi ai desideri dei genitori o di chi si 

prendeva cura di noi, sopprimendo la personale espressione e 

spontaneità e dividendo le nostre qualità , la nostra  luce, dai difetti 

che abbiamo trasformato in ombre, secondo il giudizio altrui.  

 

Il lV Chakra o Chakra del Cuore ( Anahata ), situato nella zona 

all’altezza dello sterno, di colore verde , ha come simbolo un doppio 

triangolo incrociato, il Pianeta è Venere, l’elemento è l’ Aria, il suono 

mantra è Yam, la sua rotazione è oraria nella donna e contraria 

nell’uomo, è associato alla ghiandola timo, al cuore, ai polmoni, agli 

arti superiori, alla circolazione e al sistema linfatico. 

Esotericamente parlando si riconoscono al quarto chakra 3 livelli  : 

 

1) Capacità di innamoramento, non inteso. o meglio non solo, in 

senso romantico, ma verso ogni cosa che non deve essere vista come  

da possedere ma da includere, che porta a una trasformazione anche 

della percezione fisica, dei sensi, con cui ci approcciamo alle forme  



41 
 

2) Potere della Creatività, nel senso di Amare anche quello che 

ancora non si conosce,  il Mistero, non usando solo la mente che si 

relaziona solo con il conosciuto  

3) Nel Terzo livello risiede Il Maestro del Cuore, l’Essere Psichico 

che  indica il Cammino Spirituale che porta alla dissoluzione dei 

confini dell’Io, che è il processo del Sacro, del darsi, dell’Amore  

Il IV Chakra possiamo definirlo il Centro di smistamento energetico 

dell’intero  Sistema, la Porta della Conoscenza, poichè mette in 

collegamento i tre chakra inferiori, fisici ed emotivi, con i tre chakra 

superiori, mentali e spirituali, quindi connette le Energie della  Terra 

a quelle del  Cielo.  

Se in armonia il IV Chakra porta ad entrare in relazione con tutto 

quello che ci circonda, a coglierne la Bellezza, a sviluppare  l’Amore 

Puro e Incondizionato, la  capacità di trasformazione e guarigione di 

sè e degli altri. 

Se in eccesso si tende ad amare solo ciò o chi ci dà in cambio 

riconoscimento e gratitudine. 

Quando è ipofunzionante invece si tenderanno ad esprimere 

sentimenti di odio, rancore, freddezza, indifferenza, insensibilità. 

Il vuoto emozionale che blocca questo chakra è la Solitudine, 

superabile attraverso la consapevolezza che l’ Amore non va ricercato 

al di fuori, ma è già presente dentro di noi, va solo contattato e allora 

ci si renderà  conto che non siamo soli perchè non siamo amati, ma 

perchè non amiamo, in primis noi stessi. 

 

Il V Chakra o della Purificazione ( Vishudda ) situato nel punto di 

mezzo tra la mandibola e la base della gola, di colore blu, ha come 

simbolo il triangolo equilatero con inscritto un cerchio, l’elemento è 

l’ Etere, il pianeta Mercurio, il suono mantra è Ham, la sua rotazione 



42 
 

è antioraria nella donna e oraria nell’uomo, associato alla ghiandola 

tiroide, alla gola, alle orecchie, alla trachea, ai bronchi. 

Questo chakra racchiude la possibilità di creare in senso sottile, la 

capacità di mettere in comunicazione il Mondo Visibile e quello 

Invisibile e  Mercurio, nell’accezione del pianeta ad esso associato,  

ne è la rappresentazione,  essendo lo psicopompo che accompagna 

in questo dialogo tra  la mappa mentale e le Energie invisibili che 

animano le nostre azioni.  

Se in armonia sperimentiamo la leggerezza nella capacità di 

comunicare, il potere dell’assertività, che consente di riconoscere e 

esprimere i propri bisogni, contattati dopo essere entrati nel nostro 

spazio interiore e averli liberati dal dominio delle emozioni e delle 

sensazioni fisiche . 

Se in eccesso si avrà un accanimento, un condizionamento verso una 

meta che non è affine al nostro percorso, che impedisce di cogliere 

altre possibilità, magari  più consone in quel momento . 

Quando è in debolezza si avrà l’incapacità di comunicare, esprimersi 

non solo con gli altri ma anche con sè stessi. 

Il tono e il timbro della voce possono indicarne lo stato di armonia o 

disarmonia . 

Possiamo considerarlo legato alla responsabilità della propria vita, 

l’uso corretto della comunicazione è infatti una delle basi per potersi 

approcciare con l’ambiente circostante, ma anche alla responsabilità 

di realizzare la comunicazione tra il corpo e la mente, per questo le 

malattie psicosomatiche possono essere ricondotte allo stato di 

equilibrio di questo chakra  

 

 Il VI Chakra o Terzo Occhio ( Ajina ) situato tra le sopracciglia, di 

colore indaco, ha come simbolo e suono la lettera OM, sintesi di tutti 



43 
 

i mantra, il pianeta è Giove, la sua rotazione è oraria nella donna, 

antioraria nell’uomo, collegato alla ghiandola ipofisi, al cervelletto e 

al sistema ormonale. 

Il nome in sanscrito di questo chakra  vuol dire conoscere, percepire, 

ed è infatti correlato alla percezione di Sè a livello energetico, alle 

facoltà mentali elevate quali l’ intuizione, all’accesso alle conoscenze 

oltre il tangibile, alla chiaroveggenza e alle più elevate facoltà mentali 

e,  quando in congiunzione con il chakra del Cuore, dona  la 

possibilità di inviare energia guaritrice sia da vicino che da lontano.   

Quando in Armonia avremo quindi un buon equilibrio psico-

spirituale, energia intuitiva e sensitiva rispetto alla percezione di Sè, 

al di là del  solo livello mentale. 

Se in disarmonia si possono avere patologie psichiche anche gravi, 

come ad esempio la schizofrenia   

Il suo Vuoto emozionale è il Fanatismo, ossia l’uso smodato e non 

posto al servizio delle facoltà e delle qualità a cui l’apertura di questo 

chakra fa accedere. 

 

Il VII Chakra  o Chakra della Corona, è situato sulla sommità del 

cranio, nella zona della fontanella,  di colore bianco o viola, è 

rappresentato dal cosiddetto loto a mille petali, sui quali sono 

riportate tutte le lettere dell’alfabeto sanscrito, al cui interno è 

inscritto un loto più piccolo contenente un triangolo, il pianeta 

associato è il Sole, la ghiandola è la pineale , la sua influenza agisce 

su tutte le funzioni e i tessuti dell'organismo. 

E’ considerato una Porta, un’apertura verso la libertà dalle credenze, 

dalle certezze, un ponte tra la coscienza individuale a quella cosmica, 

universale. 



44 
 

Un ruolo importante viene svolto dalla ghiandola associata a questo 

Chakra, la Pineale, che viene anche legata al risveglio della kundalini,  

che la tradizione induista descrive come un serpente avvolto alla base 

della colonna vertebrale, rappresentante Shakti, l’energia femminile, 

che salendo a raggiungere Shiva, l’energia maschile, che ha sede nel 

VII chakra, attraverso le tre nadi , canali energetici di luce, produce 

l’Illuminazione. 

Non esiste un VII Chakra bloccato, può essere solo più o meno 

sviluppato, poichè qui siamo nella sfera dell’Essere nelle sue forme 

non manifeste, infatti al contrario degli altri chakra non è 

influenzabile intenzionalmente ma possiamo agire solo mettendoci 

nella condizione di accettazione, aprendoci al mistero, al Sacro. 

Si pensa che attraverso  questo chakra lo Spirito Divino faccia  il suo 

ingresso alla Nascita, quando inizia il Cammino della Vita, e da esso, 

al momento della Morte, fuoriesca per far ritorno  alla Fonte 

Originaria, 

Il VII e il  VI Chakra sono denominati anche i primi due  Chakra 

Sovramentali,  poiché  ce ne sono anche altri che si estendono oltre i 

limiti del Corpo Fisico, che noi percepiamo erroneamente come 

confini. 

 

 

 

 



45 
 

 

 

 

3.2 I CANALI 

 

Oltre ai campi e ai corpi sottili sono stati percepiti sempre anche i 

canali, visualizzati come veri e propri fiumi di luce che trasportano 

l’energia in tutto il corpo, e che corrispondono in MTC ai Meridiani 

nei quali scorre l’Energia Vitale, la Qi. 

Numerosi e sempre aggiornati studi sui meridiani hanno e stanno 

dimostrando che gli stessi, nonostante non siano visibili ad occhio 

nudo, siano in realtà dei  percorsi nei quali scorre sia energia fisica 

che sottile e  che, come tutti i fluidi del corpo, creano circuiti di 

energie bipolari. 

I meridiani principali, giacchè in realtà sono innumerevoli, sono 

generalmente riconosciuti in numero di 12, a cui si aggiungono i 

numeri 13  e 14, Maestro del Cuore e Triplice Riscaldatore , due tra i 

meridiani secondari  più rilevanti. 



46 
 

Dei dodici meridiani principali sei sono yin e sei sono yang e  ognuno 

influenza un organo interno, uno di senso e i fluidi corporei, sono 

tutti collegati tra di loro perché dove finisce uno inizia l’altro. 

Va considerato che nella tradizione cinese  Yin e Yang sono sì  

principi opposti ma complementari e indivisibili.  che compongono 

il tutto. 

I meridiani Yang originano dai visceri, si trovano più in superficie. 

iniziano il proprio moto dall’alto verso il basso ed esprimono 

l’energia maschile, il giorno, il caldo, l’aperto, la crescita. 

I meridiani Yin originano dagli organi, e seguono il percorso 

opposto, cioè dai piedi alla testa, sono più interni rispetto agli altri e 

rappresentano l’energia femminile, la notte, il freddo, il chiuso e il 

calo. 

Ho scelto di non indugiare nella descrizione anatomica dei loro 

percorsi sia per la vastità dell’argomento ma soprattutto perché più 

funzionale al loro trattamento, con l’agopuntura, moxa o 

digitopressione, che richiedono ovviamente specifici ed accurati 

studi,  mi soffermerò invece sulla loro relazione, in caso di armonia , 

eccesso o carenza di yin e yang, con l’aspetto fisico, emozionale e 

mentale, dalla quale si può invece comprendere, anche per propria 

autonoma deduzione, quale meridiano e quindi quale area collegata 

avrà necessità di essere riequilibrata. 

I meridiani Yin sono i seguenti :  

 

Il Meridiano del Polmone  è collegato al meridiano dell’intestino 

crasso, a cui è associato nella funzione di scambio ed eliminazione. 

Grazie alla respirazione aria ed energia dall’esterno entrano nei 

nostri polmoni, quindi se questo processo funziona bene anche gli 

organi e l’energia che circola nel nostro organismo sono in equilibrio.  



47 
 

Questo meridiano regola la chiusura e l’apertura dei pori sulla pelle, 

influenzando sia la temperatura corporea che fornendo un primo 

scudo protettivo verso le invasioni di patogeni dall’esterno, perciò, in 

relazione al suo stato più o meno armonico, porta nel corpo una forte 

energia difensiva, la quale ci rende più resistenti verso le malattie, 

ma in contrapposizione anche la stanchezza. 

A livello psicologico, coordinando la relazione con il mondo esterno, 

depressione e tristezza possono essere manifestazioni del suo 

squilibrio 

 

Il Meridiano della Milza  trasporta i nutrienti che assimiliamo dal 

cibo e li distribuisce in maniera costante ed uniforme a tutto 

l’organismo, per cui, quando è in armonia, produce molta energia 

fisica e mentale, controlla la qualità del sangue e distrugge i globuli 

rossi difettosi.  

A livello psicologico, poiché non solo il cibo ma anche i  fatti vanno 

digeriti, quando c’è uno squilibrio si ha la tendenza a pensare e a 

preoccuparsi troppo, il cosiddetto rimurginìo, così come si potrà  

avere un alterazione del senso di sazietà ed avere sempre fame. 

 

Il Meridiano del Cuore, essendo considerato in MTC il Cuore 

l’Imperatore degli organi, se in armonia permette la regolarità di 

tutte le funzioni, mentre come competenza a  livello fisico regola il 

flusso del sangue e il sistema vascolare in genere. 

Secondo la filosofia Taoista qui alberga lo spirito che ci permette di 

provare amore e gioia, è associato alla coscienza, all’intelligenza, alla 

passione, alla vivacità, come pure alla violenza.  

 



48 
 

Nel Meridiano del Rene viene immagazzinata l’energia che se è in 

abbondanza permette di vivere pienamente la vita. 

Regola la fase finale della trasformazione delle energie, in quanto le 

urine sono i liquidi impuri carichi di tossine e di scorie del corpo.  

Parallelamente a livello psicologico aiuta a gestire ed eliminare i 

“vecchi ricordi”,  i vecchi schemi profondi che portiamo in noi e che 

sono alla base di paure anche inconsce . 

 

 

Il  Meridiano del Fegato è associato all’organo che  è fondamentale 

per il nostro corpo visto che esegue oltre 500 funzioni, di 

conseguenza anche lo stesso  meridiano  ne svolge diverse tra cui le  

tre principali : 

Favorisce lo stoccaggio degli elementi nutritivi e regola così l’energia 

necessaria all’attività generale 

Determina la capacità di resistenza alla malattia sbloccando l’energia 

necessaria ai meccanismi di difesa  

Partecipa al processo della elaborazione del cibo, nell’alimentazione, 

nella decomposizione e nella disintossicazione del sangue. 

Parallelamente a livello psicologico armonizza le emozioni,  

predispone a un modo di fare ragionevole e  offre coraggio e sintonia 

con ciò che ci circonda.  

 

Il Meridiano di Maestro del Cuore i Taoisti lo chiamano anche 

“Primo Ministro”,  poiché il suo ruolo è quello di trasmettere a tutto 

il corpo i comandi del Cuore, l’ Imperatore, di cui è il portavoce. 

Può inibire o stimolare il funzionamento di tutti gli organi, ma è 

principalmente connesso ai vasi sanguigni ,  al miocardio e 



49 
 

al pericardio, come pure al cervello per la sua importante azione sullo 

psichismo e la qualità delle strutture mentali.  

In tal modo una buona energia di questo meridiano permette  di 

superare ogni sfida, stabilire la tranquillità e coltivare le amicizie, si 

occupa infatti di far circolare, di diffondere le cose, sul piano fisico 

attraverso la circolazione sanguigna e sul  piano psicologico tramite 

la circolazione delle idee e la  fluidità del ragionamento.  

 

 

 

 

I meridiani Yang sono : 

 

Il Meridiano della Vescicola Biliare o Cistifellea, che lavora in 

stretta collaborazione con quello del Fegato , coordina le secrezioni 

delle ghiandole del tubo digerente come la saliva, la bile, i succhi 

gastrico, pancreatico, enterico e duodenale e rilascia la bile nel 

piccolo intestino al momento della digestione. 

E’ inoltre associata, sul piano fisiologico, così come il fegato, agli 

occhi, ai muscoli  e alle unghie.  

Partecipa alla tendenza generale delle strutture mentali e degli 

organi  sul piano del “morale”, fornendo  la spinta per la giusta azione 

da compiere. 

Secondo il pensiero cinese, infatti, se l’energia scorre libera in questo 

meridiano si genereranno coraggio e capacità d’azione, in 

contrapposizione alla paura che immobilizza nelle scelte e nelle 

azioni, concetto molto importante per la salute perché come si sa 

spesso la paura influisce sulla produzione degli anticorpi e 

predispone  alle malattie  

 



50 
 

-Il Meridiano dell’Intestino Tenue  lavora con quello del Cuore e 

viene denominato il suo Consigliere. 

Presiede  all’assimilazione degli alimenti controllando la separazione 

tra quelli puri e quelli impuri, dirigendo i primi verso la Milza-

Pancreas, e i secondi ai visceri che si occupano dell’eliminazione, 

l’Intestino Crasso e la Vescica, operando quindi una distinzione del 

puro dall’impuro. 

Detta separazione avviene parallelamente sul piano psicologico, dove 

si avrà la capacità di distinguere ciò che serve da ciò che non fa per 

noi, gli amici dai nemici, ecc… 

 

-Il Meridiano dell’Intestino Crasso ha la  funzione  di mantenere 

la purezza energetica del corpo, regolando le sostanze di rifiuto, 

assorbendo  i liquidi dai materiali scartati ed espellendo le scorie, 

garantendo così buona parte di un ottimale  livello di energia . 

Lavoro che svolge anche sul piano psicologico dove infatti sono 

riscontrabili patologie come colon irritabile o stitichezza dovuti ad 

ansia e preoccupazioni causate dallo stress, quando non si è in grado 

di provvedere allo scarto di pensieri ed emozioni vecchi e tossici.   

 

Il Meridiano dello Stomaco è associato a quello della Milza e 

rappresenta la capacità di digerire e trasformare sia sul piano fisico 

che su quello  psicologico, permettendoci di appropiarci   della 

materia che abbiamo ingerito. 

La sua doppia funzione fisica-psicologica la ritroviamo nell’ aspetto 

dell’alimentazione che ha un rapporto molto importante con questo 

meridiano che presiede infatti anche alla produzione del latte 

materno, al funzionamento delle ghiandole sessuali e al flusso 

mestruale, poiché controlla quella che riceviamo,  sia esso cibo o 

informazioni e   quello che offriamo  o che trasmettiamo.  



51 
 

 

Il Meridiano della Vescica Urinaria , connesso a quello del Rene 

con cui regola i fluidi di scarto attraverso le urine, è fisiologicamente 

collegato oltre che all’apparato urinario, all’ipofisi e al sistema 

nervoso centrale. 

E’ il meridiano più lungo del corpo e scorrendo ai lati dell’intera 

colonna vertebrale, viene denominato anche il “grande mediatore” 

poiché permette da lì il fluire dell’energia attraverso tutti i punti della 

schiena, garantendo scioltezza e flessibilità. 

Da un punto di vista psicologico, sovraintendendo ai liquidi, 

garantisce lo scambio e “l’irrigazione” anche in campo mentale  ed 

emozionale  

 

Il Triplice Riscaldatore viene ritenuto un viscere, sostiene anche lui 

il Meridiano del Cuore ma a livello più sottile, di linfa e capillari. 

Come si evidenzia dalla denominazione ha rilevanza con la 

temperatura interna  del corpo che regola attraverso i cosiddetti tre 

centri di calore situati nel petto e nel medio e basso addome, 

collegando e armonizzando quello che proviene da fuori con 

l’interno. 

Questi tre centri vengono anche associati ai tre Tan Tien , i tre centri 

di Energia presenti nell’anatomia e nella fisiologia taoista, detti 

anche Campo di Cinabro, il nome che gli antichi alchimisti davano al 

Solfuro di mercurio, l’ elemento indispensabile per i processi 

trasformativi  tra sale e zolfo. 

Dal punto di vista psicologico svolge un’importante funzione per 

quello che concerne la concettualizzazione rispetto ai fatti 

provenienti dall’esterno, permettendoci di acquisire eventuali nuove 

convinzioni o punti di riferimento   

 



52 
 

Le NADI sono anch’esse canali di luce, tra le varie tre sono le 

principali e più conosciute :  Sushumna, Ida e Pingali, che possono 

essere considerate rispettivamente forza spirituale, forza mentale e 

forza pranica  

Partono dal primo chakra, dalla zona pelvica,  tutte e tre , poi 

Sushumna prosegue nel canale midollare le altre due sempre 

all’interno della parte ossea della colonna, ma ai lati. 

Ida viene chiamata il Sole e Pingala la Luna, a testimonianza della 

loro natura energetica maschile e femminile e generalmente 

funzionano alternativamente , quando si  raggiunge uno stato 

energetico che ne consente il funzionamento simultaneo si potrà 

accedere all’ allineamento degli emisferi cerebrali e a tutti i processi 

cognitivi ad esso conseguenti , evento che può avvenire solo se la 

Kundalini, sorgente di energia alla base del primo chakra, è stata 

risvegliata e fatta salire attraverso Sushumna. 

 

 

 

 

 



53 
 

 

 

3.3.I CAMPI 

 

Viene definito  in Fisica   Campo   una zona nella quale una forza 

esercita un influsso in ogni punto . 

Come tutte le strutture energetiche produce vibrazioni di energia e 

può essere portatore di informazioni che possono essere recepite e al 

contempo ricevute, da un Campo a un altro . 

Recenti scoperte hanno dimostrato che queste informazioni a volte 

viaggiano a una velocità   addirittura superiore a quella della luce, 

quindi più che istantanea, che si definisce  psichica : facendo un 

paragone, sarebbe come se il destinatario di un nostro messaggio , 

tramite email o cellulare, leggesse il testo dello stesso prima ancora 

che noi schiacciassimo il tasto dell’ invio. 

Un Campo può essere : Misurabile o Sottile, Umano,  Naturale o 

creato artificialmente,  

I Campi Misurabili, detti anche Autentici, sono di natura fisica, 

perchè per l’appunto riscontrabili oggettivamente,  e comprendono 

le forze sonore ed elettromagnetiche, come può essere la luce 



54 
 

visibile, il fenomeno del magnetismo, i raggi degli spettri 

elettromagnetici, ecc.. 

I Campi Sottili o Biocampi, vibrando a velocità più alte, non sono 

invece misurabili ma possono essere percepiti attraverso gli effetti 

che producono, ad esempio, attraverso i meridiani, le nadi e i chakra 

si manifesta l’energia vitale, il Chi o il Prana, che viene convertita 

dalla rapida frequenza a quella più lenta perché possa essere 

utilizzata, nel corpo umano 

Il Campo Energetico Umano  è composto  da diversi corpi sottili 

d’energia che circondano e compenetrano il corpo fisico esteriore, 

nel loro complesso sono chiamati Corpo di Luce o Campo Aurico , 

nella letteratura esoterica sono anche chiamati Veicoli di coscienza. 

Anche la scienza moderna ha verificato che gli esseri umani non sono 

solamente un corpo fisico ma, come ogni altra cosa in questo 

universo manifesto, sono energia in movimento, quindi ogni essere 

umano è un essere energetico multidimensionale con il proprio 

unico Corpo di Luce sottile che controlla, governa e condiziona il 

corpo fisico esterno. 

Il Corpo di Luce è una complessa combinazione di diversi modelli 

energetici formali sovrapposti, risonanti ognuno su una determinata 

frequenza o livello di coscienza.  

Ogni singolo  componente  del Corpo di Luce apporta la sua 

informazione  alla coscienza multidimensionale umana e nel 

complesso  ci definiscono su tutti i piani, da quello fisico allo 

spirituale, passando dal mentale e dall’ emozionale. 

Il Corpo di Luce o Aurico, comunemente indicato come Aura,  è noto 

in tutte le culture ad iniziare da quelle antiche ed in ognuna di esse 

ha trovato una diversa denominazione;  è stato anch’esso oggetto di 

studi susseguitesi già dai primi dell’800, con i quali si è giunti alla 

conclusione che ha uno stato fluido e fluente, vibra a vari livelli di 



55 
 

frequenza e intensità ed esprime la forza vitale della persona 

attraverso diversi colori, che è compenetrante, che le sue sembianze 

cambiano  secondo lo stato di salute e le emozioni provante e che, 

sempre in base a questo, può estendersi o contrarsi intorno al corpo 

fisico, in genere in una distanza dai 5 ai 10 metri . 

E’ quindi un riflesso diretto del nostro vero Sè interiore e del nostro 

sviluppo spirituale nonché un registro karmico che contiene  tutte le 

esperienze fisiche, mentale ed emozionali della nostra vita attuale e 

di quelle precedenti. 

Si manifesta in forma ovoidale intorno al corpo fisico ed è formato 

da diversi strati, denominati corpi, nel senso immateriale del 

termine, essendo composti da energia elettromagnetica la quale ha 

delle vibrazioni a frequenze sempre più alte rispetto a quelle del 

corpo del livello immediatamente sottostante. 

Sono descritti e denominati in vario numero, elencherò di seguito la 

struttura energetica a 7 corpi, generalmente più usata, che collega 

ogni corpo a un chakra, ossia a un vortice energetico  corrispondente. 

 

Il CORPO ETERICO  è lo schema base della struttura fisica che 

circonda ed  è legato al primo chakra,  viene denominato anche 

Veicolo del Prana poiché assolve  il compito di assorbire l’Energia 

dall’esterno e veicolarla nel corpo fisico, è quindi la fonte di tutte le 

nostre forze e sensazioni fisiche. funge inoltre da intermediario tra 

quest’ultimo e il Corpo successivo, quello Astrale Inferiore, 

trasmettendo al suddetto i segnali sensoriali fisici e al Corpo fisico, 

tramite il cervello e il sistema nervoso,  la coscienza dei piani 

superiori. 

Emana un guscio protettivo intorno al corpo fisico , che, se in buona 

armonia,  ci protegge sia dall’invasione di patogeni esterni che 

potrebbero essere nocivi, come germi, virus, batteri, sia  



56 
 

dall’emanazione di   pensieri ed emozioni con connotazioni negativa 

rispetto alla nostra risonanza, che derivino  dall’interazione con  altri 

campi aurici . 

Al momento della morte chimica il Corpo eterico abbandona quello 

fisico entro tre/cinque giorni, tempo che occorre all’Anima per 

rivisitare il panorama dell’incarnazione vissuta, e torna nel serbatoio 

di energia universale.  

 

Il CORPO EMOZIONALE , detto anche Astrale inferiore,  si estende 

in ampiezza maggiore rispetto al corpo eterico ed è la sede delle 

nostre emozioni  a livello più grossolano, è più mutevole rispetto  alle 

vibrazioni e ai colori che emette, perché legato appunto alla 

mutevolezza degli stati emozionali, e compenetra il corpo eterico e 

quello fisico.  

Trova corrispondenza nel secondo chakra, dove si trovano le nostre 

emozioni primordiali legate all’istintualità, alla dualità, tese al 

soddisfacimento dei propri bisogni individuali dove i livelli con cui si 

valuta ciò che è bene o male vengono riferiti solo ad una visione 

legata al piacere o al dolore personale, senza una visione d’ ampiezza, 

d’insieme, elevata alla collettività 

Bisogna per questo avere consapevolezza che pensare non è solo un 

processo mentale ma anche un processo emozionale, che insieme 

andranno poi a formare delle entità di pensiero, ossia delle forme di 

energia. 

 

Il CORPO ASTRALE propriamente detto, legato al III Chakra,  inizia 

invece ad interfacciarsi con l’idea di essere un’ Anima  che deve 

entrare in relazione con le altre Anime e di conseguenza con il Tutto 

per tornare all’UNO.  



57 
 

E’ il veicolo con il quale ci spostiamo durante il sonno, staccandoci 

dal Corpo Fisico  e  fluttuando sopra di esso, rimanendo legati 

attraverso la cosiddetta Sutratma, la corda d’argento,  che si spezza 

solo alla morte fisica. 

Tramite il Corpo Astrale ci  connettiamo quindi ai mondi sottili, dove 

sono contenute tutte le informazioni che non riusciamo a percepire 

con i soli sensi fisici, e, se è ben sviluppato, attraverso i cosiddetti 

sogni lucidi, si possono compiere dei veri e propri viaggi astrali in cui 

si vivono delle esperienze che ci consentono di acquisire anche 

conoscenze che nella vita fisica ci sarebbero state precluse o 

sarebbero state  apprese in molti anni. 

Le esperienze vengono trasferite alla memoria fisica del cervello e 

possiamo ricordarle, molti famosi scienziati o personaggi illustri ad 

esempio hanno dichiarato di aver ricevuto in sogno soluzioni o 

incipit ai loro lavori o creazioni. 

 

Il CORPO MENTALE è quello successivo all’astrale, legato al quarto 

chakra, quello del Cuore, e, come definito dal nome, è strettamente 

correlato alla mente, essendo correlato al chakra del Cuore  possiamo 

definirlo il veicolo attraverso il quale il Sé si manifesta sotto forma di 

Intelletto ,  al di là della mera razionalità.  

Gli esoteristi hanno individuato tre tipi di mente indagando questo 

Corpo : la mente dogmatica., paragonabile a quella di un bambino 

che si fida ciecamente di quello che dicono i genitori, considerandoli 

i depositari della verità , quindi propria di chi si affida ciecamente 

delegando ogni  responsabilità ad un’autorità superiore ; la mente 

scettica, che si affida invece alla logica e a quello che può vedere, 

toccare o misurare;  la mente gnostica, che si viene a sviluppare spinti 

appunto dalla sete della conoscenza, ed è un’esperienza personale, 



58 
 

diretta che apre le porte al sapere animico del cosiddetto “sesto 

senso” . 

“La mente è come un paracadute, funziona solo se è aperta” come 

citava  Einstein. 

Così come sulla Terra ci si tende a riunire naturalmente rispetto alla 

lingua parlata, nel mondo mentale vi sono delle localizzazioni  nello 

spazio verso i quali i pensieri dello stesso tipo sono attirati dalla 

somiglianza delle loro vibrazioni, confermando  quindi l’importanza 

dell’attenzione da porre alle proprie forme pensiero. 

 

Il CORPO CAUSALE, collegato al quinto chakra, a differenza degli 

altri descritti, persiste per tutte le incarnazioni ed è relativamente 

immortale, in quanto si dissolverà quando, terminato il ciclo di 

reincarnazioni, l ‘Anima  inizierà il cammino spirituale. 

Ha vibrazioni molto più elevate e, in relazione allo stato di 

evoluzione dell’uomo, si estende dai cinque metri intorno al corpo 

fisico fino a molte miglia ; in questo Corpo possiamo affermare ci sia 

il cosiddetto karma, ossia la mappa, il disegno, il cammino che 

l’Anima ha scelto di compiere nella sua incarnazione per proseguire 

nella sua evoluzione . 

 

Il CORPO ANIMICO , legato al VI Chakra, è la sede dell’Anima, 

quindi non facilmente descrivibile in quanto in pochi hanno avuto 

esperienza  dello stesso, che essendo diretta e personale, non può  

essere descritta.  

Si parla di un profondo stato di gioia frutto di integrazione tra la 

consapevolezza del sé, detta Buddhità, e l’Amore Incondizionato, il 

Cristo.   

 



59 
 

Il CORPO SPIRITUALE, collegato al  chakra della Corona, ancor più 

di quello Animico sfugge alla possibilità di descrizione essendo esso 

il luogo dello Spirito, ossia della manifestazione del principio Divino, 

dell’ambito ritorno alla totale Unità, all’Uno, alla quale aspirare con 

il cammino dell’evoluzione che si percorre per recuperare le parti 

frammentate,  iniziando il Risveglio . 

 

IL CAMPO del CUORE  merita un’attenzione particolare, 

soprattutto in relazione alla Luce. 

Da sempre considerato il Centro Vitale del Corpo nonché la sede 

dell’Anima è forse proprio studiando quest’organo, e i campi elettrici 

e magnetici che emana, che le intuizioni antiche e il sapere 

scientifico moderno si incontrano. 

Anche solo dal punto di vista anatomico il Cuore ci svela la sua 

meravigliosa potenzialità :  a capo del sistema circolatorio governa  

75 trilioni di cellule, di cui il 60/65 % neuronali, quindi uguali a quelle 

presenti nel cervello, è inoltre una  delle ghiandole endocrine del 

corpo poiché secerne almeno cinque tipi di ormoni che vanno a 

impattare sulle funzioni sia fisiche che del cervello e rispetto a 

quest’ultimo produce un campo magnetico circa 5000 volte più forte 

e un campo elettrico all’incirca di sessanta volte più ampio. 

Questa sua notevole attività è spiegata dal fatto che, essendo le 

cellule del cuore molto ravvicinate in termini di occupazione di uno 

spazio, e, come abbiamo visto, essendo sede ogni cellula di 

informazioni provenienti dall’energia che le costituisce, questa 

condizione permette l’ oscillazione  o la vibrazione di  tutte allo 

stesso ritmo coordinato, consentendo la generazione e la 

condivisione di un segnale elettrico-magnetico molto più potente di 

qualunque altro organo, assumendo quindi inequivocabilmente il 



60 
 

ruolo di Imperatore, assegnatogli dalla MTC, all’interno del nostro 

corpo fisico , ma non solo come andiamo a vedere. 

Erroneamente si pensa che i segnali provenienti dall’esterno, 

denominati rumori di sottofondo, siano percepiti in prima battuta 

dal cervello e che sia quindi questo organo a innescare la reazione 

rispetto all’evento, mentre è stato verificato che è proprio il cuore il 

primo a riceverne l’impatto. 

Come verificato da diversi ricercatori studiando le piante che hanno 

la caratteristica dell’ alta sincronizzazione cellulare come quella del 

nostro organo, grazie alla loro organizzazione in modo compatto, 

tale qualità consente di “discernere” nel citato “rumore di 

sottofondo” ciò che è interessante e vogliamo percepire, 

incrementando l’ampiezza in entrata dello specifico segnale. 

Si spiegano così i moniti di tutte le discipline spirituali che invitano 

a connettersi al proprio Cuore, sincronizzandoci ad esempio sul 

segnale dell’Amore si farà entrare, operando il citato discernimento, 

solo ciò  che con quello  risuona, al contrario vibrando in sentimenti 

negativi saranno gli stessi ad essere attratti dall’esterno. 

Ancora più meraviglioso è stato scoprire che il nostro Cuore è l’unico 

organo del Corpo capace di concepire la Luce, come simbolo più 

potente dell’Amore:  facendo esperimenti nel 1997 in una Università 

della Germania su individui in stati di meditazione a livelli superiori, 

si è visto che il campo emanato dal loro Cuore era di circa centomila 

fotoni al secondo, contro i venti registrati nell’ambiente dove si 

trovavano. 

Ecco quindi che possiamo affermare che è proprio il Cuore la sede 

del Sole Interno, Sottile a cui fa riferimento Aivanhov come abbiamo 

visto, ma non solo . 

 



61 
 

Anche i CAMPI ENERGETICI NATURALI, ossia quelli presenti in 

Natura, nel Sole, nel Cosmo, nella Terra e alla stessa correlati, per 

questo detti anche geopatici, possono essere misurabili o sottili, 

spesso entrambi simultaneamente, anche se esistono poi delle onde 

che non sono classificabili né nell’uno né negli altri,  tra cui  le più 

rilevanti sono le cosiddette Onde Scalari di Tesla, da lui scoperte nei 

primi del ‘900. 

Si  tratterebbe di onde che viaggiano a una velocità una volta e mezzo 

superiore a quella della Luce, sarebbero capaci di aprirsi un varco 

attraverso la materia e vengono considerate da alcuni scienziati il 

fondamento dei campi originari dell’Universo. 

I Campi Energetici Misurabili, oltre alla già citata gamma di onde 

appartenente al gruppo elettromagnetico, sono : 

le Onde o Risonanza di Schumann, onde elettromagnetiche 

naturali scoperte per la prima volta nel 1952, che oscillano tra la Terra 

e alcuni strati atmosferici più vicini, ad una frequenza molto bassa in 

genere intorno ai 7,83 Hz ma che negli ultimi anni ha subito 

un’ancora inspiegata accelerazione fino ad arrivare ai 17 Hz, 

variazione che è da verificare per l’impatto sull’ uomo in quanto si 

era constatato che la frequenza più bassa mantenuta fino a poco fa 

era simile a quella prodotta dall’ippocampo e  dall’ipotalamo umano 

e per questa considerata benefica.  

Le Onde Geomagnetiche, ossia il complesso delle vibrazioni 

emesse dai circa 64 elementi che compongono la crosta terrestre. 

Anche qui in risonanza Terra e Uomo si è visto che i suddetti 

elementi sono gli stessi costituenti dei nostri globuli rossi, per cui se 

ne è dedotta una influenza sul nostro sistema cardiovascolare 

Le Onde Solari, emesse dall’astro del nostro Sistema Solare, 

fondamentali per la nostra salute, da ricevere in modo corretto e 

soprattutto nella giusta quantità, giacchè influiscono sul nostro 



62 
 

sistema endocrino e metabolico nonchè sulla nostra interazione con 

le frequenze geomagnetiche. 

Una carenza di esposizione alla luce solare può dare conseguenze 

sulla produzione ormonale della ghiandola pineale ed influire quindi 

sui ritmi biologici naturali del corpo, sulla risposta allo stress, 

favorendo la depressione 

Infine le Onde Sonore, che hanno anch’esse come la Luce la doppia 

caratteristica di onde e particelle, ma rispetto alla luce, che viaggia 

intorno ai 300.000 km/s sono molto più lente, collocandosi intorno 

ai 1239 km/h. 

Come esseri umani  possiamo percepire i suoni che vanno da 20 a 

20.000 Hz attraverso le orecchie, sotto forma di impulsi biochimici 

che vanno poi indirizzati al cervello,  ma va considerato che le onde 

sonore possono essere percepite anche attraverso i pori della pelle e 

da li condotte ai vari tessuti del corpo, incluso quello osseo. 

 

Esistono svariati Campi Naturali Sottili collegati alla Terra, tra i più 

conosciuti senz’altro la Rete di Hartmann che prende il nome dal 

suo scopritore, un medico tedesco, una sorta di griglia 

elettromagnetica che attraversa tutta la Terra, formata da linee che 

distano tra loro dai 2 ai 3 metri con un’ampiezza di circa 30 cm e 

appaiano come radiazioni verticali che si alzano appunto in questa 

modalità dal suolo.  

L’intensità delle radiazioni risulta più forte in prossimità di alcune 

costruzioni come le piramidi o alcune cattedrali e si intensifica anche 

in prossimità di terremoti e la loro ampiezza aumenta sotto l’influsso 

dell’attività delle  macchie solari o della Luna . 

Se si vive o si trascorre molto tempo in uno dei  punti di intersezione 

delle linee di Hartmann si possono avere disturbi al proprio campo 

elettromagnetico individuale nonché al sistema nervoso, arrivando a 

una deficienza immunitaria e a un aumento del rischio di cancro . 



63 
 

 

Così come accade ai Campi Fisici e Sottili Umani, anche quelli 

Naturali sono infatti soggetti al cosiddetto inquinamento che 

produce effetti dannosi dalle radiazioni da essi emanate, definito 

stress geopatico, che sta purtroppo notevolmente interessando la 

nostra attuale situazione da abitanti del pianeta Terra. 

E’ stato innanzitutto verificato che è diminuita l’intensità del campo 

magnetico terrestre, rispetto a qualche migliaio di anni fa, questo 

provoca, in ultima analisi, una riduzione della carica globale degli 

atomi , da cui tutti gli esseri viventi dipendono in relazione al 

trasporto dei nutrienti e delle informazioni attraverso i fluidi del 

corpo nel sistema nervoso centrale, ma sembra siano fondamentali 

anche al nostro sistema nervoso secondario, quello in sintesi che 

andrebbe ad interagire con le nadi e con i meridiani. 

Se uniamo a questa, sembrerebbe fisiologica diminuzione, anche 

l’esposizione a tutte le radiazioni nocive prodotte artificialmente con 

cui stiamo bombardando il pianeta, si comprende come tutto questo 

possa influire negativamente sui campi e sui corpi sottili umani 

 

 

 

 

 

 



64 
 

 

 

4.TERAPIE ENERGETICHE 

 

“Poiché ogni pensiero è impregnato della potenza di Dio che lo ha 

creato, è naturale che agisca. Sapendolo, ognuno di voi può diventare 

un benefattore dell’umanità: attraverso lo spazio, fino alle regioni più 

lontane, potete inviare i vostri pensieri come altrettanti messaggeri, 

come creature luminose alle quali affiderete il compito di aiutare gli 

esseri, di consolarli, illuminarli o guarirli..” (O.M. Aivanhov- Potenze 

del Pensiero – Edizioni Prosveta) 

 

Come visto precedentemente Popp, con i suoi studi , ha dimostrato 

che in ogni forma vivente il DNA si comporta come un risonatore 

elettromagnetico, in grado di emettere e assorbire radiazioni di 

frequenza , fasci di onde allineate in fase, cioè con la stessa frequenza 

e lunghezza, per cui l’informazione che portano,  grazie al principio 

della  coerenza, rimane specifica e fa si che non si disperdano o si 

acquisiscano informazioni diverse durante il tragitto. 



65 
 

Questo stato di coerenza è fondamentale per l’omeostasi, in quanto 

sono proprio le informazioni fotoniche che, oltre a  garantire  il 

collegamento tra le varie strutture del corpo , formano una sorta di 

scudo informazionale da tutti i segnali incoerenti provenienti 

dall’organismo , quali possono essere allergie ai metalli pesanti, 

pesticidi, batteri, ecc, nonché dall’esterno, ad esempio le onde 

elettromagnetiche in cui l’uomo moderno è immerso. 

L’ emissione fototonica nell’uomo varia da 10 a 1000 fotoni al secondo 

e forma la cosiddetta radiazione fototonica ultradebole, ossia una 

sorta di campo vibrazionale, emesso non solo da noi ma da tutti gli 

organismi viventi, che sale d’intensità rispetto al naturale grado 

evolutivo . 

Ed è proprio sul mantenimento dello stato di coerenza cellulare e 

delle vibrazioni emesse che si basano le terapie energetiche che 

tendono a riportare lo stato di equilibrio, laddove perduto, o a 

mantenerlo. 

In un concetto ampio di processo di evoluzione, inteso come 

allineamento di Corpo, Mente e Spirito, ritengo diventi importante 

imparare infatti anche a riconoscere autonomamente eventuali 

disarmonie che allontanino dallo stato naturale. 

Vista l’ interconnessione tra corpo fisico e corpi sottili ci si può 

approcciare alla cura attraverso due metodi che, prendendo a 

prestito i termini della fisica,  potremmo definire o atomico, solido, 

materiale, che si basa cioè sull’uso di rimedi che possono essere 

chimici  o sintetizzati di vitamine , minerali, aminoacidi e altre 

sostanze di origine vegetale,  che vanno a integrare  il regime 

dietetico per consentire di trarre i maggiori benefici per la 

regolazione dell’organismo, oppure la cosiddetta via quantistica, 

sottile , energetica, quindi ondulatoria che si approccia con svariate 

discipline , dalle terapie  energetiche alla pranoterapia, dall’uso dei 



66 
 

suoni a quello dei fiori, dalla cromoterapia alla meditazione, dall’uso 

delle pietre e dei cristalli all’omeopatia, solo per citarne alcuni. 

In questa sede mi soffermerò sulla Cristalloterapia e sulla  Tecnica 

del Crystal Mind, elaborata e messa a punto da Sabrina Vaiani, da lei  

integrata e arricchita  continuamente in base alle nuove scoperte o 

alle sue personali intuizioni, che appartiene appunto alla categoria 

dei trattamenti energetici sopra descritti, grazie alla quale è possibile 

interagire direttamente con la persona tramite il tocco delle mani o 

operare un riequilibrio a distanza . 

Anche queste due modalità  sono state  oggetto di studi che le hanno 

dimostrate: è infatti  grazie alle citate teorie dei campi, che si può 

produrre una interconnessione energetica che sostenga e indirizzi la 

naturale capacità di guarigione del corpo sia attraverso il tocco che a 

distanza, senza limiti di misura kilometrica. 

La guarigione a distanza è in realtà una pratica conosciuta da secoli, 

un esempio è nell’affermazione di Aivanhov riportata all’inizio di 

questo capitolo, e la preghiera ne è un altro, anch’essa usata per 

inviare pensieri positivi ed energie riequilibranti a persone non 

necessariamente in contatto fisico, e  gli studi hanno appunto 

dimostrato che la distanza non influisce sugli effetti che si è 

intenzionati a produrre che sono simili a quando si lavora con il tocco 

delle mani  in modo diretto sulla persona. 

L’esistenza dei biocampi è stata confermata con varie metodiche 

tecnologiche, tra cui la più conosciuta è la fotografia Kirlian e, 

tramite l’uso di questa ed altre tecniche,  si è potuto verificare come  

avvenga una interazione tra i biocampi, quindi come l’energia 

veicolata dall’intento dell’operatore energetico, che permeerà il suo 

campo, vada a sovrapporsi e interagire con il campo della persona 

trattata, testimoniando quindi che la “guarigione” passa attraverso i 

campi biomagnetici sottili. 



67 
 

Sono stati usati anche magnetometri per misurare questi campi 

emanati da professionisti di qi gong  o yoga o da meditanti profondi, 

e si è verificato come fossero migliaia di volte più forti di qualunque 

campo energetico umano, tanto da  allinearsi  alla stessa gamma dei 

macchinari usati nei laboratori di ricerca per accelerare la guarigione 

biologica dei tessuti; parimenti si è dimostrato che dalle mani di 

professionisti del tocco terapeutico venivano emanati campi 

biomagnetici con una ampia frequenza di pulsazione. 

Accertata tramite misurazione il verificarsi di queste condizioni si è 

cercato di capire come fosse possibile, da dove originassero queste 

capacità, sviluppando varie teorie, una delle quali si poggia sul 

concetto che essendo tutti gli esseri viventi interconnessi e avendo 

verificato, grazie alla fisica quantistica che, una volta entrate in 

contatto due particelle possono continuare ad influenzarsi al di là del 

tempo e dello spazio ( il cosiddetto fenomeno dell’Entaglement) sia 

possibile  trasferire, sempre grazie all’intento che diventa un 

elemento fondamentale, le nostre informazioni istantaneamente ad 

un’altra persona tramite la connessione dei campi individuali. 

 Giacchè due persone che vibrano sulle stesse frequenze possono 

vicendevolmente influenzarsi, se ne  deduce che debba esserci 

innanzitutto piena presenza e  piena consapevolezza da parte 

dell’operatore e, contemporaneamente, da parte della persona che 

richiede il trattamento, il necessario e giusto approccio nel ricevere. 

Un’altra linea di studi ipotizza invece che vi sia una condivisione di 

intenzione e di energia al di là della gamma superiore  del campo 

elettromagnetico, riallacciandosi anche qui allo  studio condotto da 

Nikola Tesla,  che ipotizzò che i raggi gamma presenti sulla Terra 

provenissero dal cosiddetto Campo di Punto Zero che, a dispetto del 

nome, non sarebbe vuoto ma oltremodo pieno, essendo come un 

serbatoio virtuale, una sorta di crocevia di particelle e campi virtuali, 



68 
 

ed è appunto da questo punto che si attingerebbe, sempre tramite 

l’Intento, per ottenere il risultato. 

L’ultima teoria che vado  a trattare è quella più affascinante rispetto 

al presente lavoro e si basa sulle intuizioni  di due scienziati russi che 

hanno proposto un parallelismo tra i  cosiddetti campi di torsione 

dove, semplificando al massimo, sarebbe presente un’ energia non 

elettromagnetica che viaggia a una velocità  miliardi di volte più 

veloce della luce, la cui onda  forma un percorso a spirale, detta 

appunto di torsione, e il viaggio che  i fotoni, che plasmano la Luce, 

compiono, con lo stesso movimento a spirale,  lungo la molecola del 

DNA. 

Questa Luce particolare, con il suo percorso di onda a torsione, è per 

alcuni fisici una luce diversa dalla radiazione elettromagnetica e 

sarebbe una sorta di luce intelligente emanata da dimensioni 

superiori poiché alla base della crescita del DNA , per altri ricercatori 

è la consapevolezza stessa,  intesa come materia prima dell’anima , 

che fa da precursore appunto del DNA . 

Come abbiamo visto precedentemente non va sottovalutata 

nemmeno l’importanza del  campo energetico del cuore, che è un 

altro dei mezzi con cui un operatore  può entrare in connessione 

positiva con la persona, sempre a condizione ovviamente che  lui 

stesso coltivi sentimenti di positività ed Amore, e quindi si viene a 

ribadire l’importanza del lavoro personale , che diventa cruciale 

nonché indispensabile se ci si vuole porre al servizio degli altri per 

aiutare e supportare. 

Ci si può approcciare al processo di supporto e riequilibrio energetico 

anche attraverso l’intuizione, uno dei doni della psiche, giacchè tutti 

nasciamo con determinate abilità che possono essere sviluppate e 

utilizzate,  per ognuno rispetto alla sua specifica qualità, che va solo 

ricercata e coltiva 

 



69 
 

 

 

4.1 CRYSTAL MIND 

 

Con grande piacere mi accingo a trattare  in questo lavoro  della 

tecnica energetica denominata  Crystal Mind, ideata da Sabrina 

Vaiani , perché mi dà l’occasione di poterne parlare in maniera 

esperenziale. 

Come risulta chiaro  anche dal nome, la tecnica nasce dall’ intuizione 

che, come visto, il nostro corpo emette luce, suono, calore e produce 

un proprio campo elettromagnetico, che ha sì la sua maggiore 

potenza in quello emesso dal cuore, ma anche   quello emesso dal 

cervello e dal liquido cerebrospinale risulta  comunque dotato di 

caratteristiche non meno interessanti, risultando ampio e pulsante. 

Tale caratteristica è fatta risalire al fatto che nella nostra scatola 

cranica  si trova una sorta di centralina poiché hanno sede, oltre al 

cervello, due tra le più importanti ghiandole endocrine sia a livello 

fisico che sottile: la pituaria o ipofisi e la pineale o epifisi. 

L’ipofisi, alla quale si dette il nome di “corpo pituario” perché si 

pensava secernesse il fluido, dal latino “pituita”, che lubrificava la 

gola, è considerata una delle ghiandole veterane, nel senso che risale 



70 
 

alla forma più primitiva dell’essere umano,  è situata quasi al centro 

della testa, nella cosiddetta sella turcica vicino alla radice del naso in 

una depressione dell’osso, il seno etmoidale , avvolta in un tessuto 

fibroso detto “dura madre”. 

Immagazzina ormoni e lavora insieme all’ipotalamo nell’innesco di 

numerose azioni fisiche, inoltre, aspetto che interessa rispetto alla 

presente spiegazione, è stato scoperto che contiene cristalli di 

magnetite, più precisamente sono stati rilevati nell’agglomerato di 

nervi posto tra essa e il seno etmoidale 

Questo agglomerato di magnetite, un composto di ferro e ossigeno 

appunto magneticamente sensibile, che  è stato accertato essere 

presente anche in tutte le forme animali dai batteri ai mammiferi,  

sfruttato soprattutto dagli uccelli migratori e dai piccioni viaggiatori 

per orientarsi, spiegherebbe la presenza del campo reticolato 

magnetico che si rileva intorno alla nostra testa e pare che sia sempre 

attraverso esso che possiamo connetterci ed essere sensibili ai campi 

magnetici emanati dal Cielo, dalla Terra e dagli altri esseri viventi .  

La Ghiandola pineale, così denominata per la sua forma caratteristica 

simile a una pigna, o epifisi, ha di sua natura un’importanza notevole 

essendo considerata una specie di sensore elettromagnetico  che 

regola ogni genere di stato, da quello circadiano a quello sonno-

veglia con la produzione della melatonina,  da quelli umorali con la 

serotonina a quelli delle percezioni extrasensoriali con la produzione 

di DMT. 

E’  situata in una piccola cavità più in alto rispetto all’ipofisi, si 

compone in parte di cellule nervose che hanno un pigmento simile a 

quello della retina, da questo potrebbe derivare la sua associazione, 

in alcune culture , con il terzo occhio corrispondente al sesto chakra.    

Questa spiegazione per fare da premessa alla procedura di 

attivazione dell’operatore che va ad utilizzare  il trattamento 

energetico tramite la tecnica Crystal Mind , procedura  che viene 



71 
 

ovviamente trasmessa sia con la spiegazione teorica che, soprattutto, 

attraverso il praticantato durante la Scuola, e  insegna a connettersi  

alla forma di Luce- Energia Superiore, la Fonte Primaria  

visualizzabile  come Oro liquido, che  andrà in primo luogo a ripulire 

ed energizzare l’operatore,  attivando la connessione  tra il 

radicamento alla Terra  e il collegamento con le sfere superiori, fino 

al  riempimento del  cosiddetto Corpo Cristallino, il nucleo 

energetico che circonda il corpo fisico, visualizzabile come un  

Dodecaedro, uno dei  cinque solidi platonici, associato nella 

Geometria Sacra al Cosmo, mentre le altre associazioni con i quattro 

elementi sono il Tetraedo al Fuoco, il Cubo alla Terra, l’Ottaedro 

all’Aria e l’Icosaedro all’Acqua. 

L’operatore, connesso con la Fonte e allineato con le Forze Celesti e 

Terrestri,   sarà così in grado di essere semplicemente un  canale che, 

attraverso l'intento, trasferisce le informazioni che necessitano alla 

persona che dovrà trattare in presenza o a distanza.  

Partendo dall’attivazione dell’operatore, che è sempre uguale, 

esistono diversi tipi di trattamenti che si possono proporre alla 

persona, il cui nucleo energetico, in fase di attivazione, si immagina 

incluso in quello dell’operatore per favorire appunto lo scambio delle 

informazioni. 

 Si potrà lavorare su tutti i piani , fisico, emozionale, mentale e 

spirituale, andando a sciogliere eventuali blocchi energetici che 

provochino disequilibri su uno o più dei citati piani o semplicemente 

a lavorare sul mantenimento dell’equilibrio se già presente . 

Nel trattamento Crystal Mind di base si lavora attraverso le 

informazioni trasmesse dall’ energia dei quattro elementi, Terra, 

Acqua, Fuoco e Aria più l’Etere,  è somministrabile  a distanza o 

tramite il rocco delle mani , su specifici punti del corpo, dalle quali si 

visualizza la fuoriuscita dell’energia, che assume via via i colori 

corrispondenti agli stessi elementi, quindi marrone, blu, rosso, 



72 
 

celeste e bianco, terminando con l’infusione di Oro che li racchiude 

tutti. 

Un deficit dell’elemento Terra comporta una mancanza di 

radicamento, una scarsa sintonia con il proprio corpo, 

riequilibrandolo si andrà a lavorare sulle radici, immaginando 

l’energia della Terra che salendo percorre e riallinea la colonna 

vertebrale agendo quindi anche  sulla stabilità  a livello muscolo-

scheletrica. 

Lavorando con l’elemento Acqua andremo invece a immaginare di 

sciogliere quelle memorie ancestrali contenute nel corpo, fatto come 

sappiamo per quasi il 70% di questo elemento, che abbiano 

intorbidito e reso stagnanti i fluidi corporei, favorendo quindi il 

naturale scorrere degli stessi  e, disciolte le impurità, si acuirà la 

capacità di percezione delle informazioni, dello scambio sia a livello 

cellulare che a livello emozionale. 

Con il Fuoco e il suo calore purificante si andranno invece a bruciare 

le tossine emotive, le scorie rappresentanti i pensieri limitanti, a 

livello fisico si rafforza il sistema immunitario e a livello sottile il 

corpo astrale, andando ad accendere il Sole interiore dell’Amore 

Incondizionato e la Luce dell’Intelletto che sarà orientata  verso lo 

Spirito. 

Con l’Aria, elemento che incarna il respiro vitale, lo spazio intangibile 

nel quale viaggia l’Energia , il Chi taoista o il Prana induista, che in 

sanscrito sta ad indicare la forza-luce, andremo a dare appunto 

respiro e  leggerezza  al cuore, appesantito dalle preoccupazioni e 

dalle paure, e di conseguenza  all’Anima. 

Si passa quindi al quinto elemento, l’Etere, evocato attraverso le 

immagini degli astri nella loro bianca luminosità, che andrà a 

connettere con l’eterno divenire, con il ritmo, l’alternanza, lo Yin e lo 

Yang, il maschile e il femminile. 



73 
 

A conclusione si immaginerà la persona riempita d’Oro dai piedi alla 

fontanella, dalla quale zampillerà riempiendo  il Corpo Cristallino, a 

quel punto l’operatore ritirerà il proprio che sarà anch’esso vibrante 

della stessa Luce. 

Questo Trattamento , come altri che andrò a descrivere,   possono  

essere anche  auto-trattamenti e personalmente, avendone fatto 

largo uso, posso testimoniarne il potere trasformativo, sempre se 

ovviamente accompagnato dalla volontà di cambiamento e di  

rottura dei fissi schemi mentali. 

Un altro dei trattamenti  che ho potuto verificare risulta molto 

gradito è la Colonna Vibrazionale, che non può essere 

somministrato però né a distanza né come autotrattamento, poiché 

necessita di determinati movimenti esercitati con le mani  sulla 

colonna vertebrale della persona, che vanno dal coccige fino alla 

cervicale, andando  a liberare ogni vertebra dalle memorie emotive 

trattenute, basandosi sulle interpretazioni che vedono appunto  la 

colonna  sia come  uno schema dove sono registrate tutte le fasi dal 

pre-concepimento al post nascita dell’individuo , sia una sorta di 

mappa dove possiamo leggere, in relazione al tratto interessato, le 

diverse situazioni emozionali che stiamo somatizzando. 

Convenzionalmente la colonna si immagina divisa in cinque zone: 

- Zona Cervicale, il ponte tra il tronco e la testa, che rappresenta 

quindi anche il luogo di passaggio tra le idee e l’azione, la capacità di 

guardare una situazione da diversi punti di vista, attraverso la 

roteazione del capo, nonché quella di dare prova di umiltà, attraverso 

l’abbassamento dello stesso; 

- Zona Toracica o Dorsale, che comprende dodici vertebre e si 

prolunga nella gabbia toracica che sostiene e protegge gli organi 

interni, è la zona dell’affettività e del sostegno non inteso in senso 

materiale;  i dolori in questa zona andranno ad indicare situazioni di 



74 
 

eccessivi carichi emotivi o fisici per sentirsi ricompensati a livello 

affettivo, riconosciuti e apprezzati; 

- Zona Lombare, situata all’altezza dei reni, è legata a un senso di 

svalutazione, all’impotenza di fronte alle difficoltà questa volta sul 

piano materiale della vita;  

- Zona del Sacro, all’altezza del bacino, tra il pube e l’ombelico, 

protegge gli organi della riproduzione, è una delle zone dove si 

concentra il maggior accumulo di energia, e i disturbi che la 

colpiscono sono collegati appunto alla sfera sessuale, a una 

svalutazione in quel campo; 

- Zona del Coccige , l’ultimo tratto della colonna, rappresenta i nostri 

bisogni fondamentali legati alla sopravvivenza, avere disturbi in 

questa zona rappresenta la nostra paura di non poter far fronte a 

necessità primarie come mangiare, avere una casa, ecc…  

Oltre a lavorare direttamente sulla colonna, e quindi intervenendo 

sui vari blocchi sopra descritti, con questo trattamento si lavora 

anche sui meridiani della Vescica Urinaria che scorrono ai suoi lati, 

e che, come abbiamo visto, lavorando con i fluidi, aiutano in questo 

caso il trasporto delle tossine rilasciate dai blocchi energetici che 

saremo andati a sciogliere. 

Ci sono poi due trattamenti che sono molto potenti e più evolutivi, 

da autosomministrarsi  o somministrare alla persona che abbia già 

intrapreso un percorso personale di consapevolezza  attraverso un 

periodo di trattamenti base, come quelli sopra descritti, o che giunga 

già da noi in uno stadio più evoluto pronta per fare un altro passo in 

avanti :   il Trattamento dei Corpi Sottili e il Trattamento Genetico. 

Il Trattamento dei Corpi Sottili si unisce a quello dei Tan Tien, 

secondo la suddivisione inferiore, mediana e superiore nei centri del 

corpo, usando anche il simbolismo della geometria sacra. 

Come visto precedentemente parlando del Triplice Riscaldatore, i tre 

Tan Tien sono localizzati sotto l’ombelico quello inferiore, al centro 



75 
 

del petto  quello mediano, tra le sopracciglia quello superiore, e sono 

zone ritenute  importanti per il lavoro sulla propria cosiddetta 

alchimia interiore, l’armonizzazione  cioè,  all’interno di noi, dei 

principi opposti , maschile/femminile, Yang/Yin, Cielo e Terra , ecc… 

Scopo finale di questa armonizzazione è constatare che se gli opposti 

non si combattono  a vicenda ma si integrano, si completano, si arriva 

a una forma di comprensione unitaria che trascende la dualità delle 

mente. 

Lavorando sul Tan Tien Inferiore, a cui collegheremo  il Corpo Fisico, 

quello Eterico e quello Emotivo, andiamo a ripulire questa zona dagli 

squilibri causati dai traumi infantili, dai comportamenti ripetitivi e 

stereotipati che mettiamo in atto per non affrontare le paure che da 

essi derivano . 

Sul Tan Tien mediano, che collegheremo idealmente al Corpo Astrale 

e Mentale, ci spostiamo appunto nella zona delle emozioni, quelle 

che derivano dall’inconscio, collegato all’ Astrale, e quelle che sono 

frutto di pensieri consci, collegati al Mentale, in relazione anche con 

il Mondo esterno, quindi le emozioni non integrate, le difese affettive  

Infine nel Tan Tien Superiore, collegato ai Corpi Causale, Animico e 

Spiritale andremo  a lavorare sulla mente per risvegliarla dal “sonno 

”delle percezioni e dalla confusione. 

Ci si può approcciare a questo trattamento partendo da uno 

squilibrio fisico, emozionale o mentale, in tutti i casi si procederà 

prima andando a dissolvere  il sintomo sul primo Tan Tien , 

l’emozione che l’ha provocato sul secondo e la Causa originaria 

primaria nel terzo . 

Il Trattamento Genetico pone le sue basi sulla considerazione che 

in tutti i saperi la conoscenza si è trasmessa attraverso linguaggi 

iniziatici ritualistici o matematici che sono delle chiavi, disponibili 

per tutti e in ogni luogo, che aprono le porte del cammino verso 

l’evoluzione, e si lavora in questo caso con la simbologia numerica e 



76 
 

le forme della geometria sacra, che saranno “disegnate”, attraverso 

tocchi e movimenti con le mani, sulla persona, e che formeranno uno 

schema geometrico in cui la stessa  sarà inscritta, che vibrerà delle 

informazioni ad esso associate . 

Si lavora con questo trattamento liberando i nodi genetici, come 

indicato dal nome, per questo è necessario che la persona a cui viene 

somministrato sia già a un buon punto del suo cammino di 

conoscenza personale, perché possa essere in grado di accogliere le 

trasformazioni o le rivelazioni che via via emergeranno andando a 

sbloccare situazioni ataviche . 

Con i numeri dispari, dall’  1 al 7 si lavorerà sul passato, fungendo  da 

porte legate  alla memoria ancestrale  e profonda, al karma e alla 

genetica, con i numeri pari,  dal  2 a all’ 8, si andrà a recuperare 

l’Energia liberata dagli schemi del passato per poterla riutilizzare nel 

presente . 

Tutti i trattamenti succitati possono essere eseguiti, come detto, sia 

con il tocco delle mani che a distanza ma anche con l’obelisco di  

cristallo di quarzo ialino, considerata proprio la  pietra di guarigione 

che maggiormente lavora  con le energie sottili ,  capace di 

amplificare anche quelle delle altre pietre. 

 

 

 



77 
 

 

 

4.2CRISTALLOTERAPIA 

 

Le pietre sono da sempre state usate come strumento di guarigione, 

la stessa Ildegarda ne faceva ampio uso nei vari rimedi da lei 

concepiti, consigliandone il  contatto sul corpo, o  bevendo i liquidi 

in cui erano state immerse oppure  triturandole e facendone dei 

rimedi topici,  ed è molto interessante, da un punto di vista oltre che 

poetico anche simbolico, la descrizione che ne fa della loro origine :  

“  Le pietre preziose provengono dall’oriente e dalle regioni 

particolarmente calde. Ivi le montagne traggono dal Sole il calore e il 

fuoco ei fiumi sono sempre in ebollizione. Dove l’acqua lambisce le 

montagne che si innalzano infuocate, queste espellono una sorta di 

schiuma che poi si solidifica e si stacca. A secondo della temperatura 

raggiunta durante l’essicazione esse acquistano i loro colori e le loro 

proprietà ( …  )…   Le pietre preziose derivano quindi dall’acqua e dal 

fuoco, e sono adatte in vari modi al bene, all’onestà e all’utilità …” 

E in effetti  le pietre sono minerali  formati attraverso i processi 

geologici e hanno una ben definita  composizione chimico-fisica, con 

un  particolare riferimento alla struttura atomica altamente ordinata 

che dà generalmente origine appunto ai cristalli. 



78 
 

Esistono diversi tipi di classificazione dei minerali, in base alla 

composizione chimica o al loro grado di durezza ad esempio, ma in 

questa sede mi soffermerò sulla loro suddivisione per colore, che va 

ad intrecciarsi con l’argomento trattato in questo lavoro, la luce 

appunto. 

Il colore è dovuto infatti al diverso assorbimento delle lunghezze 

d’onda  che compongono lo spettro della luce, assorbimento che  è 

comunque determinato dalle due precedenti strutture elencate, 

quella chimica e quella cristallina; quelli che risultano incolori 

saranno quindi quelli che assorbono tutto lo spettro, mentre gli altri 

assumeranno colori diversi in base alle radiazioni che respingono; i 

minerali caratterizzati da una sola colorazione si definiscono 

idiocromatici, e sono più rari, quelli che presentano varie 

colorazioni, detti allocromatici, devono la loro varietà a cause 

esterne, come microinclusioni o elementi chimici oppure a 

distorsioni strutturali che alterano l’assorbimento di determinate 

lunghezze d’onda . 

Come già visto, anche in questo caso, la fisica ha spiegato che le 

pietre, oltre alla capacità di cedere e assorbire calore e luce, 

possiedono un campo energetico che è appunto alla base del loro 

utilizzo come strumento di  terapia, capace di interagire con l’energia 

umana.  

Ogni pietra, ogni cristallo ha le proprie caratteristiche specifiche e di 

conseguenza operative e tramite la Cristalloterapia, partendo dalla 

loro colorazione, sarà quindi possibile lavorare per armonizzare 

squilibri fisici, emozionali  nonché  energetici. 

In questa sede vedremo l’associazione con i chakra di cui abbiamo 

parlato precedentemente, in relazione appunto alla diversa 

colorazione: 

 



79 
 

I minerali neri, così come quelli rossi che vedremo dopo, vengono 

usati per il riequilibrio del I chakra, nello specifico questi mettono in 

contatto con le proprie radici, comprese quelle degli antenati,  

aiutano ad eliminare l’eccesso di energia dovuto a blocchi o ristagni 

che possono  causare agitazione psichica o infiammazione a livello 

fisico, compresa  quella dovuta all’ inquinamento tecnologico. 

 La loro colorazione, che evoca  il buio, li rende utili per contattare le 

proprie paure, soprattutto quelle radicate dall’infanzia per  

illuminarle e consentirne  l’ integrazione.  

Appartengono a questa categoria ad esempio la shunghite, l’ematite, 

la tormalina nera, l’onice nero, l’ossidiana nera, ovviamente , 

all’interno della stessa gamma di colori, ogni pietra avrà poi la sua 

qualità di particolare informazione 

 

I minerali rossi sono riscaldanti ed energizzanti sia sul piano fisico 

che interiore , sono stimolanti in risonanza con la circolazione 

sanguigna, e , per estensione con  il ciclo mestruale, la fertilità e la 

sessualità, aumentano l’ossigenazione e inoltre  aiutano  a migliorare 

l’assimilazione di sali e vitamine dal cibo. 

Sono collegati,  come detto,  al primo chakra, e si usano quindi per 

favorire il radicamento e lo scarico di energie e pensieri densi,  

persone cardiopatiche o troppo irascibili dovrebbero però evitarne 

l’uso.  

Qui  tra le più  conosciute  troviamo il rubino, il granato, il diaspro e  

il calcedonio rossi 

 

I minerali arancioni, quando usati per risonanza con il secondo 

chakra, sono potenti trasmettitori di energie riequilibranti per gli 

organi genitali e l’intestino.  



80 
 

Il loro colore trasmette però anche un tipo di energia che va ad 

impattare favorevolmente sul piano psichico , vengono infatti usate 

in caso di depressione, mentre a livello fisico stimolano il 

metabolismo e sono sintonizzati  sulla muscolatura liscia. 

Tra i minerali con questo colore la corniola , l’ opale di fuoco o lo 

zaffiro arancione 

 

I minerali gialli, in virtù della loro colorazione solare, infondono 

gioia di vivere nei momenti bui, similmente a dei raggi solari  e 

favoriscono l’accesso alla propria luce interiore. 

 A livello fisico lavorano con gli organi dell’apparato digerente e di 

quello neurovegetativo e in risonanza con il III chakra risvegliano la 

volontà personale. 

Nell’elenco delle pietre gialle, tra cui il topazio imperiale, la pirite oro 

e il quarzo, rutilato troviamo l’ambra che, anche non essendo un 

minerale ma una resina fossile, manifesta le stesse proprietà . 

 

I minerali verdi e rosa risuonano con il chakra del cuore, aprendolo 

alla sensibilità e all’amore, stimolando  i sentimenti puri, le emozioni 

e le vibrazioni armoniche, il quarzo rosa ad esempio aiuta a provare 

compassione verso se stessi, a sentirsi degni d’amore mentre le pietre 

verdi infondono serenità, il verde rappresenta ad esempio  la Vita 

nella tradizione buddista. 

A livello fisico i verdi risuonano con le frequenze del fegato e della 

cistifellea, i rosa con il sistema linfatico. 

Oltre il quarzo rosa troviamo in questa categoria l’avventurina verde, 

la giada, la zoisite, la crisocolla, la malachite, l’olivina. 

 



81 
 

I minerali blu, in sintonia con il V chakra, stimolano l’espressione 

di se stessi, sono consigliati infatti ai flemmatici  e ai pigri,  

favoriscono la comunicazione  e il pensiero creativo anche con i piani 

superiori, sono indicati per conciliare il sonno. 

A livello fisico agiscono sull’apparato respiratorio a livello della gola   

liberando le parole non dette, sui reni, sull’equilibrio acido-basico e 

su quello ormonale. 

Tra le pietre di colorazione blu troviamo l’azzurrite, i lapislazzuli, 

l’acquamarina, il calcedonio blu, la labradorite 

 

I minerali viola, in relazione al VI chakra sono legati 

anatomicamente  alla ghiandola pituaria  ed etericamente sono 

stimolatori delle qualità spirituali in virtù del collegamento con il 3° 

occhio, già dall’antichità questo colore  simboleggiava i mondi 

immateriali nel passaggio Vita –Morte-Vita. 

In caso di rabbia o tristezza favoriscono la riflessione, aiutano la 

concentrazione, hanno un’azione protettiva nei confronti delle 

influenze esterne, favoriscono la libertà di pensiero. 

Tra le pietre troviamo la ialite, l’ametista , la lepidolite 

 

I minerali bianchi-argentei , rafforzano le potenzialità delle altre 

pietre,  legati al VII chakra aiutano a sviluppare i propri talenti e 

aumentano l’energia interiore,  in risonanza con il lato lunare, 

femminile, favoriscono l’intuizione e la sensibilità. 

Pietre bianche sono ad esempio l’howlite, il quarzo latteo, la pietra 

di luna, il cristallo di rocca. 

 

I minerali multicolori stimolano tutti i centri energetici e 

risvegliano l’aspetto naturalmente gioioso e giocoso dell’infanzia. 

 



82 
 

La scelta delle pietre può essere proposta o dall’operatore dopo aver 

effettuato  il trattamento energetico, per  proseguire e amplificare  la 

risonanza là dove se ne sia avvertito il bisogno, o in associazione ai 

colori dei chakra laddove si siano appurati disequilibri, oppure fatta 

direttamente dalla persona a livello istintuale, cioè con la parte più 

in contatto con noi, che sa cosa ci occorre veramente al di là delle 

sovrapposizioni mentali,  quando non sappiamo cosa decidere. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

 

 

  5.Il FUOCO 

 

…“Ogni pietra ha in sé  fuoco e umidità. Il diavolo detesta le pietre 

preziose e le disprezza, perchè gli ricordano che il loro splendore si 

manifestò prima che egli decadesse  dal posto d'onore conferitogli da 

Dio e, inoltre, perchè certe pietre scaturiscono dal fuoco, l'elemento in 

cui lui stesso sta scontando la pena…….. (Sant’  Ildegarda di Bingen ) 

 

Parallelamente a  Lucifero, passato dallo stato di  Angelo a quello di  

Diavolo, anche il simbolo del Fuoco ha subito la stessa sorte, 

passando da fonte di Illuminazione e di Vita, donando chiarore e 

calore, a sinonimo di  malvagità e Morte,  o più spesso alternandosi 

in queste opposizioni.  

Se infatti,  rimanendo come esempio  nel Cristianesimo, troviamo il 

fuoco nelle fiamme dell’inferno, vero è che con una lingua di Fuoco 

si manifestò lo Spirito Santo nella sala dove erano riuniti i discepoli, 

tremanti e sperduti dopo che la Luce del Cristo si era 



84 
 

apparentemente spenta nel loro mondo terreno, portando in dono 

l’Illuminazione sia della mente che del cuore.  

Il Fuoco rimane comunque l’elemento rappresentativo e tangibile 

riferito alla Luce più significativo, e, anche attraverso i miti e i 

racconti, è possibile seguirne la rilevanza che gli è stata da sempre 

riconosciuta. 

Infatti, come scrive Clarissa Pinkola Estes nel suo meraviglioso libro 

Donne che corrono con i Lupi, le storie che giungono alle nostre 

orecchie possono essere   ascoltate semplicemente  a livello di 

conversazione, oppure tradotte  in arte e sapere o, ancora, possono 

attivare  il passaggio che dona  all’Anima i segnali da inserire nella 

mappa  per acquisire la conoscenza, che porta alla consapevolezza 

nel suo viaggio terreno. 

 

5.1  PROMETEO  E  CHIRONE  

 

Ed è in quest’ultima ottica che ho cercato di “sgranare” il mito di 

Prometeo e  il Fuoco, simboleggiante calore e Illuminazione sia a 

livello fisico che morale, la cui  narrazione mi ha  portato 

spontaneamente  al paragone con il racconto  della cacciata dal 

Paradiso Terrestre di Adamo ed Eva,  di  cui si narra nella Genesi. 

Ho ritrovato lo stesso simbolismo tra il Fuoco che Prometeo ruba 

dall’Olimpo per donarlo agli uomini e la Mela che il Serpente offre in 

tentazione ad Eva e poi da lei ad Adamo e, senza nessuna blasfemità, 

a seguire  tra la figura del Cristo e quella di Chirone .  

Il Fuoco e la Mela sono entrambi il simbolo della separazione 

dall’Uno, dal Sacro, segnano l’entrata nella dualità, se da un lato 

donano la Luce alla Mente, all’intelletto, dall’altra gettano 

nell’oscurità lo Spirito, la percezione di unità con il Divino viene 



85 
 

meno, si affievolisce sempre più nei secoli della storia umana,  fino a 

diventare oblio. 

La mela di Eva ed Adamo è il frutto dell’Albero della Conoscenza del 

Bene e del Male, della Luce e dell’Ombra, della dualità e dove c’è 

dualismo c’è possibilità di scelta, subentra allora il libero arbitrio, si 

viene a formare l’Io, la Personalità ,  ma rimane forte e inconsolabile 

il senso di separazione, la linea di frattura con il Sé Consapevole di 

essere parte di un unico disegno d’Amore. 

Prima del  dono del Fuoco agli uomini da parte del Titano Prometeo, 

come racconta Esiodo, c’era la cosiddetta Età  dell’Oro nella quale, 

come nel Giardino dell’Eden, gli uomini vivevano in uno stato di 

continua  consapevolezza, in assenza del senso dell’Io, e la morte era  

un semplice trasformarsi in Spiriti,  un oltrepassare il sottile velo tra 

i Mondi. 

In seguito, in quella dell’Argento,  si narra che gli uomini non 

mangiassero carne ma sacrificassero l’intero animale ucciso, nel 

senso etimologico del termine ”sacrum facere”, cioè compissero 

l’azione di spostamento dal profano al divino, per mantenere il 

contatto , la continuità tra i due mondi, attraverso il  rito 

dell’olocausto, che vuol dire appunto  “bruciare per intero”.  

Con la presa di possesso del Fuoco, potendone cuocere le carni, si 

compie l’inganno a Zeus, si offre  la sola pelle dell’animale  riempita 

con le  ossa avvolte nel grasso, tra l’altro riproducendo  lo stesso 

inganno che sua madre Rea  aveva fatto per salvarlo  dalle fauci del 

padre Crono, che inghiottiva tutti i figli che lei partoriva , nel timore 

di essere detronizzato, come aveva fatto lui stesso  con suo padre 

Urano . 

Si spezza anche qui, come nel giardino dell’Eden, il continuum 

Uomo-Divino,  e si piomba nella dualità, nella continua alternanza 

degli opposti che non si riescono  a trascendere per tornare all’ Unità. 



86 
 

Adamo ed Eva  sono quindi i progenitori di un’umanità scacciata 

dallo stato di gioia celestiale per aver disubbidito al Divino  a cui il 

Cristo, con il suo personale  sacrificio indicherà la Via Cristica, di cui 

abbiamo già parlato, che conduce al sacrificio dell’Io, della 

personalità , da percorrere per riconnettersi con il Sé connesso al 

Divino. 

Nel mito di Prometeo sarà lui stesso ad essere personalmente punito 

a monito per tutta la razza umana , tramite l’incatenamento al Monte 

Atlante e il supplizio inflittogli dall’aquila che di giorno  mangia il 

suo  fegato che ogni notte ricresce, finchè Chirone, l’immortale 

centauro saggio e dotto, dotato di  straordinaria “umanità” che pone 

al servizio tramite le sue straordinarie abilità di curatore, sofferente  

per la ferita inflittagli per sbaglio dalla freccia avvelenata di  Eracle, 

senza alcuna possibilità di  curare sé stesso,  chiederà  a Zeus di 

liberarlo, offrendo in cambio la sua immortalità. 

Si attiva la Ferita primordiale, la Ferita che dà origine a tutte le altre, 

quella della Separazione dal Divino che erroneamente scambiamo 

per la ferita di separazione dalla madre, che è in realtà secondaria ad 

essa, e Chirone, rifiutato dal padre Crono già prima di nascere perché 

frutto di una relazione clandestina con Filira, e successivamente 

anche dalla madre, che non lo accetta nella sua doppia natura uomo-

cavallo, ne diventa il simbolo. 

Come Chirone siamo tutti portatori di questa ferita e, usandolo come 

archetipo, possiamo comprendere il processo che porta alla 

guarigione, un cammino personale che prevede la capacità di 

accettare il dolore e, attraverso il varco aperto dalla ferita, far 

sgorgare la  Luce che ci permetta di  vedere la nostra bellezza nella 

vulnerabilità, per intraprendere il cammino di compassione e amore, 

che è il percorso evolutivo che veniamo  a fare incarnandoci, che 



87 
 

trascende il senso dell’Io inteso come manifestazione della mera 

personalità. 

L’umanità da allora, da dopo il compimento dell’azione nefasta, vive 

nel senso di colpa che produce paura, la quale  crea uno spasmo che 

chiude il contatto con i corpi sottili e impedisce l’accesso alla 

consapevolezza , ci si affida solo ai sensi fisici e si sprofonda 

nell’illusione che l’unica realtà sia quella di cui possiamo fare 

esperienza attraverso loro. 

Ma anche la scienza ci ha confermato che possiamo “osservare 

tangibilmente” solo il 5% della materia, il 95% ci è oscuro, non 

visibile,   ma questo non vuol dire che non esista, il che ci  porta alla 

considerazione  che non sia possibile parlare di Luce senza la sua 

controparte , l’Ombra e che Illuminarsi non vuol dire “immaginare” 

squarci di luce bensì  far emergere, “dare luce” all’ Oscurità . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

 

 

 

 

6. LUCE e OMBRA – OPPOSTI APPARENTI 

 

Sulla Luce e sulla sua natura esiste, come abbiamo in minima parte 

visto, un materiale   infinito sin dall’ alba dei tempi in ogni antica 

sapienza, dal taoismo all’induismo, dal Cristianesimo all’Alkimia, 

dalla Kaballah alla meditazione, solo per fare alcuni esempi, fino ai 

nostri tempi, dove le intuizioni sono state, e continuano ad esserlo, 

supportate anche dalle conoscenze scientifiche. 

La   Luce è sempre stata intesa come un attributo simbolico, riferito 

ora a un Dio ora a un uomo, oppure, nel periodo caratterizzato solo 

dal pensiero scientifico e razionale, a una fonte materiale che la 

produce, in ogni caso è sempre in relazione  al rischiarare, al rendere 

visibile ciò che è nell’oscurità,  infatti  anche il buio può essere 

guardato  ma senza che sia possibile vedere  nulla, quindi la Luce è 

strettamente legata alla Conoscenza, diventando  il veicolo 

dell’Informazione. 



89 
 

Una delle sette leggi universali, precisamente quella sulla polarità, 

che si attribuiscono a Ermete Trismegisto, che le avrebbe 

personalmente incise sulla Tavola Smeraldina, recita :  

 “Tutto è duale; tutto è polare: per ogni cosa c’è la sua coppia di 

opposti. Come simile e dissimile sono uguali, gli opposti sono identici 

per natura e differiscono solo di grado. Così gli estremi si toccano; 

tutte le verità non sono che mezze verità e ogni paradosso può essere 

conciliato” 

Luce e Oscurità, come manifestazione della polarità sono anche una 

delle dieci coppie di opposti pitagorici, dove la Luce rappresenta   “ciò 

che dà colore alle cose”, quindi ne determina i limiti, mentre 

l’oscurità li nega  ed è quindi in corrispondenza con l’indeterminato.  

Le qualità associate alla luce erano considerate luminose, diurne, 

maschili, calde, solari e tendenti ad avere  una forma, tendenti alla 

quiete,  mentre quelle dell’oscurità erano notturne, femminili, 

fredde, lunari e illimitate, in moto continuo, e, considerato che  

l’Armonia si può raggiungere solo dall’equilibrio dei contrari, tutte le 

energie, al di là della considerazione di Bene o Male, sono 

considerate “salvifiche” come dirà anche Platone, in quanto 

concorrenti all’equilibrio e alla realizzazione anche della nostra 

interiorità . 

Molto spesso però, come ben illustrato sempre da Platone nel mito 

della Caverna (Repubblica, Libro VII), tra la fonte della Conoscenza, 

rappresentata dalla Luce del Fuoco, e l’oscurità totale della caverna, 

ci si ritrova incatenati in una falsa idea, in un chiaroscuro, che è 

invece solo un riflesso del fuoco che arde fuori. 

 Ognuno di noi nel proprio angolo della caverna è convinto di vedere 

la Luce, di essere al posto giusto, nella giusta prospettiva, ma in realtà 

la vera fonte, simbolicamente rappresentata dal fuoco, si trova fuori 

dall’antro ed è raggiungibile solo muovendosi, contattando il cor- 

agio, cioè ascoltando il cuore che sa pensare, come visto 



90 
 

precedentemente, e che, se ascoltato, ci  comunica quando e dove si 

sente appunto “ a suo agio”, nella sua condizione vera e totale. 

Diventa necessario allora comprendere che in Natura  tutto è 

polarità, ritmo, quindi neutrale, siamo noi con il nostro 

atteggiamento a creare contrapposizioni, ponendoci scelte che 

prevedono “o questo o quello” invece di entrare nella coscienza 

unitaria dell ‘ “ e questo e quello”, la quale,  liberandoci  dalla 

schiavitù delle circostanze  e del giudizio, principalmente verso noi 

stessi, ci permetta di smettere  di combattere sempre “contro” 

qualcosa . 

Quello che non ci piace all’esterno, quello che ci infastidisce o 

addirittura non sopportiamo negli altri, sono semplicemente aspetti 

di noi che non riusciamo a vedere da soli, che abbiamo relegato 

nell’ombra e che, appunto tramite gli altri, vengono illuminati per 

permetterci di integrarli. 

La relazione primaria di cui prendersi cura è quella che ognuno ha 

con sé  stesso rispetto alla sua sacralità,  ancora prima di quella con i 

nostri genitori, sui quali spesso, volontariamente o meno, 

scarichiamo la responsabilità delle nostre ferite emotive, dei nostri 

fallimenti, delle nostre frustrazioni e delle nostre mancanze. 

Come illustrato in campo psicologico da Jung, nel suo Libro Rosso,  

ma come descritto metaforicamente e mirabilmente anche da Dante 

nella Divina Commedia già dal suo incipit “  Nel mezzo del cammini 

di nostra vita”, è generalmente tra i 30 e i 40 anni che si presenta la 

crisi, o quantomeno sarebbe auspicabile che accada, che ci porta ad 

uscire dalla cosiddetta coscienza di gruppo per entrare in quella 

dell’individuo, che non vuol dire dividersi dagli altri ma non essere 

più divisi dal Sé, quindi diventare interi. 

Spesso, purtroppo proprio per la difficoltà che abbiamo a saperci 

ascoltare dentro, a stare nel presente, nel qui e ora, tutti protesi come 

siamo verso il fuori, verso il futuro, l’inizio di questa “crisi salutare ” 



91 
 

può coincidere con una perdita, un momento doloroso, un evento 

che definiremo negativo se non riusciamo a inquadrarlo nella giusta 

ottica.  

Arriva infatti il momento in cui bisogna staccarsi dall’ errato 

convincimento della relazione primaria  con la madre, cessare 

insomma di sentirsi figli, cioè bisognosi di sentirsi protetti, accuditi, 

coccolati, quindi rinunciare a pretendere il riconoscimento dal fuori, 

da una figura esterna, che si “paga” con l’assoggettamento a 

condizionamenti, credenze , stili di vita che non sono veramente 

nostri, ma usiamo per compiacimento, nel timore di essere 

abbandonati, per correre il rischio di essere sè stessi, per recuperare 

i frammenti di noi che abbiamo lasciato sul cammino, per farci Dono 

del dovuto riconoscimento interiore. 

Per poter imparare a dire no, e di conseguenza a saper accogliere i no 

che ci vengono detti senza sentirci rifiutati, è necessario sapersi 

radicare alla Terra e contemporaneamente innalzarsi verso il Cielo in 

modo da connettersi con il Cuore, con  il cor-agio di scendere ad 

esplorare le nostre zone oscure, per illuminarle e scoprire che magari 

è  proprio lì la nostra forza, quella  che ci riconnette al nostro vero 

sentire.  

Guidati dalla Luce saremo in grado allora di scendere nelle 

nostre  profondità,  preparati a  trovare sia il Tesoro che anche 

il Mostro delle nostre Paure, perché non è facile riconoscersi  

un sentire diverso  che spazzi  via  i pilastri sui quali ci si era 

appoggiati, anche se non li consideriamo più in grado di 

sorreggerci. 

 

 

                              

 



92 
 

 6.1  Il VIAGGIO NELL’OMBRA -  VASSILISSA 

 

Il viaggio che compiamo nella nostra Ombra lo ritrovo 

simbolicamente descritto nell’ antico racconto russo 

Vassilissa, che ha molto in comune con il mito di Persefone, 

con il quale condivide proprio il senso dell’alternanza ciclica 

Luce/Ombra. 

Anche nel racconto di Vassilissa ritroviamo il  Fuoco  come simbolo 

della presa di coscienza, dell’illuminazione intesa come il potersi e 

sapersi  affidare al proprio istinto. 

All’inizio della storia, comune a molte fiabe, Vassilissa rimane orfana 

della madre, una madre amorevole e accuditiva che le lascia in dono 

una bambola affinchè  possa proteggerla al suo posto. 

Ci ritroviamo qui con il primo importante compito da affrontare per 

iniziare il viaggio verso noi stessi, lasciare andare” la buona madre”, 

staccarsi , come abbiamo già detto, dalla rappresentazione della 

figura protettiva che ci ha nutrito e accudito da bambini ma che, ad 

un certo punto del percorso, può diventare da benefica a “troppo 

benefica”, dove il troppo assume l’accezione negativa, precludendoci 

la possibilità di affrontare nuove e solo nostre sfide nella Vita. 

Ma la fortuna di avere avuto una “buona madre” è senz’altro un 

grande aiuto, il dono che  lascia, attraverso la bambola, rappresenta 

la sua capacità di farsi da parte al momento opportuno per tornare a 

scaldare con il fuoco del suo Amore, che diverrà la base della nostra 

sana  parte istintuale, quando se ne  avrà bisogno. 

Volendo assimilare questo viaggio dentro di Sé al Viaggio 

Cronologico terreno, possiamo dire che questa azione è quella che si 

dovrebbe compiere giunti all’età adolescenziale. 

Nella vita di Vassilissa compaiono a questo punto, anche questo 

argomento comune a molte narrazioni, la matrigna e le sorellastre 



93 
 

che la vessano e sfruttano, senza che lei si ribelli , per placare il senso 

di invidia e gelosia che provano verso la sua bellezza esteriore ed 

interiore,  fino ad arrivare al rifiuto della sua presenza e al tentativo 

di annientarla, affidandogli il compito, se non impossibile quasi, di 

andare a recuperare il Fuoco, spento per sempre nella loro gelida casa 

dove non c’è Amore, da Baba Jaga, la spaventosa strega che vive 

nell’Oscurità del bosco. 

Nell’accezione simbolica la matrigna e le sorellastre rappresentano il 

nostro bisogno di compiacere gli altri pur di essere accettati, di 

sentirci desiderati e benvoluti, lo spostamento che facciamo dal 

ricercare benevolenza per sentirci protetti dalle  figure genitoriali a 

quelle del mondo, siano esse amici, partner, colleghi, maestri, ecc…, 

il riscontro interiore che diamo ai giudizi su di noi che provengono 

dall’esterno, fino a che, come abbiamo visto precedentemente 

parlando del passaggio dalla coscienza di gruppo a quella 

individuale, non avviene un evento, una spinta che ci porta ad 

affrontare da soli il viaggio nell’ Ombra,  come accade appunto a 

Vassilissa. 

E la bambola che ha ricevuto come dono ultimo dalla buona madre 

è quella che la guiderà nell’oscurità del bosco, fino a permettergli di 

arrivare faccia a faccia con le proprie paure, rappresentate dalla 

vecchia strega Baba Jaga che vive in una casa poggiata su zampe di 

galline con ossa e teschi come steccato  e si sposta  volando  in un 

mortaio. 

La bambola qui rappresenta il dono del sano istinto, dell’intuito, 

quello capace di farci muovere anche in situazioni apparentemente 

spaventose o sconosciute, è l’invito ad affidarsi ai sensi interiori in 

determinati momenti, quando fuori sembra tutto buio e oscuro, a 

trasferire il potere dell’illuminazione all’intuizione,   fidandoci che ci 

guiderà dove è necessario che si vada per poter proseguire nel 

cammino intrapreso. 



94 
 

E’ solo infatti mettendo a tacere per un po' la nostra parte razionale 

e affidandoci a quella istintuale che possiamo imparare a 

familiarizzare con quelle parti “oscure” che incontriamo nel viaggio 

nella nostra Ombra, con il diverso, con l’arcano, con il mistero che la 

mente pragmatica, poiché non può catalogarlo e ne ha paura, rifiuta 

e non concepisce. 

Non sarà un compito facile giacchè Vassilisa dovrà superare diverse 

prove per essere accettata e non “inghiottita” da Baba Jaga, e ancora 

affidandosi alla bambola e ponendo la sua fiducia, o meglio la sua 

resa, nelle sue mani, riuscirà a convincere la strega a farle dono del 

Fuoco, sotto forma di teschio di Luce, non prima di aver recepito 

l’insegnamento che compiere il viaggio nell’Ombra non vuol dire 

sforzarsi per essere capaci di trasformare e indirizzare le cose a 

proprio piacimento, bensì significa imparare a guardare, a sopportare 

la vista della propria numinosità, attraverso la luce potente del fuoco 

che esce dagli occhi del teschio, senza fuggire, a saper continuare a 

vivere nel Mondo senza essere del Mondo, come ci ha invitato a fare  

il Cristo. 

Baba Jaga ammonisce infatti  Vassilissa  quando, trovato il coraggio 

di guardarla in faccia e di parlarle, comincia a porre domande per 

comprendere il Mistero del lato Oscuro avvertendola “… Se troppo 

saprai, presto invecchierai…”, che potrebbe essere un invito ad 

accogliere il paradosso socratico  “ So di non sapere “, perché è 

importante  comprendere il ritmo naturale e fondamentale della 

Natura, l’alternanza Vita/Morte o meglio il lasciar vivere e il lasciar 

morire, senza usare la mente ma ponendosi con  il naturale sentire  

del Cuore. 

Nel finale della storia Vassilissa prende il teschio con gli occhi di 

fuoco e si allontana per far ritorno a casa e condividere il dono 

ricevuto , con l’ orgoglio di chi è stato denigrato e può ora 

manifestare il suo valore, con la matrigna e le sorellastre, che saranno 



95 
 

invece  incenerite dagli occhi di fuoco del teschio perché ritenute non 

degne di essere “riscaldate” dal suo calore. 

Durante il viaggio di ritorno anche Vassilissa ha avuto timore del 

potere della luce del teschio, poiché la sua acquisizione porta in dono 

la fiaccola luminosa della Conoscenza, l’acquisizione del Sé e questo 

“potere” implica l’inizio di un lavoro che  non finirà più, quello su Sè 

stessi. 

E’ molto più facile buttare via la luce e tornare a “dormire” perché  

una volta che si è “illuminata” la zona d’ombra e si vede  chiaramente  

questo non consente più di rimanere fermi,   si comincerà veramente 

a vedere e non solo a guardare, soprattutto bisognerà  essere capaci 

di sopportare che gli aspetti negativi , le cose o le persone che non 

sono per noi, una volta illuminate si allontanino naturalmente, come 

succede alla matrigna e alle sorellastre che vengono incenerite 

appena giunte al cospetto del teschio di fuoco,  

Come visto nel racconto di Vassilissa il prezzo da pagare per arrivare 

alla Luce è attraversare l’ Ombra e saperne uscire rinnovati, 

comprendendo  che tutto è un processo   di contrazione, tutto passa 

e tutto torna, tutto è ritmo. 

Se non ci fidiamo, se non lasciamo che l’evento ci narri la sua storia 

ma lo evitiamo, creeremo accumulo nell’Inconscio, nell’Ombra e di 

conseguenza continueremo ad attirare nella nostra vita le persone 

che andranno a colpire o saranno colpite da quelle parti, finchè non 

avremo il coraggio di attraversarle. 

Per lavorare con l’Ombra quindi bisogna non negare, non rimuovere, 

ma integrare gli aspetti, gli opposti, stabilendo  un dialogo sia a livello 

conscio con le emozioni che via via si presentano,  sia a livello 

inconscio, dove  ci potranno venire in grande aiuto i Sogni che, 

attraverso i simboli, ci parlano delle parti di noi che  non portiamo 

alla Luce durante il giorno. 



96 
 

Imparare a stare negli eventi, nelle situazioni, nell’impermanenza, 

senza identificarsi insegna e ci regala chiarezza.  

Come scrive  la psicologa Elena Caramazza nella prefazione alle 

Conferenze di C.G.Jung, “…. L’anima non consola, ci accompagna e 

basta, ci sta vicino. L’anima ci fa presente che esiste questo e quello, 

per tutti, non che andrà tutto bene.-(…)….Una possibilità di riscatto 

sta nel superamento dell’Uomo come unità di misura (…)… Nella 

vicinanza agli animali che conservano nel nome questa desinenza di 

anima. Lo sguardo sappia zoommare tra grande e piccolo, tra luce e 

ombra, tra alto e basso, tra io e sé, tra bene e male, tra vita e morte, 

per ritrovare la costante di tutte le cose, del cosmo, dell’uomo, della 

materia: il principio di una interazione tra forze che non dà tregua e 

sposta continuamente la meta, perché ogni cosa reale, perfino Dio 

secondo Jung, ha un’ombra……” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 
 

 

 

 

CONCLUSIONI 

 

Mi fa piacere concludere questo lavoro, che è stato un nutrimento 

per la mia mente e il mio cuore, con l’immagine riportata sopra del 

meraviglioso quadro La Conversione di San Paolo di Caravaggio, 

pittore che amo molto, maestro dei giochi di Luce e Ombra, e che , 

vivendo a Roma , ho la fortuna di poter andare ad ammirare nella 

Chiesa di Santa Maria degli Artisti in Piazza del Popolo. 

 Lo trovo infatti emblematico, rispetto a quanto finora trattato,  

perché mostra perfettamente il ”lavoro” che compie la Luce quando 

arriva a integrare l’Ombra. 

Per terra troviamo Saulo/Paolo, ancora con indosso “ i panni 

esteriori” del soldato romano, illuminato da questa Luce avvolgente 

e calda, con gli occhi dolcemente socchiusi, non serrati come tipico 

di chi ha paura e non vuole vedere, ma socchiusi appunto come 



98 
 

quando si aprono verso l’interno e si prende coscienza della relazione 

tra dentro e fuori. 

La divisa da soldato infatti non stona e nemmeno risulta fuori luogo 

ammirando il quadro, diventa un tutt’uno con l’atteggiamento di 

apertura che Saulo fa con le braccia, di dolce resa, di confortante 

abbandono: sono questo e per come sono vengo scelto e accettato. 

Anche la figura del cavallo mi ha sempre colpito, poiché mentre 

l’evento dell’ Illuminazione sulla via di Damasco  sembra appena 

avvenuto,  l’animale risulta stranamente  tranquillo, non è fuggito, 

anzi alza premurosamente la zampa per non calpestare il suo 

cavaliere disarcionato, come  se quella Luce che è giunta non fosse 

per lui estranea ma ben conosciuta. 

Questo mi riporta alle parole del Cristo quando invita a guardare gli 

uccelli nei cieli e i gigli nei campi, che vivono in perfetta armonia con 

il divenire della Vita, con  il presente, con il qui e ora, perché in 

contatto con la Fonte di Luce e Amore che anima tutto. 

Possiamo dire che nel quadro il cavallo occupa lo spazio più 

significativo, un sottile invito per l’uomo a uscire dall’egocentrismo 

che lo caratterizza e ad entrare in comunione, in flusso con tutto il 

Creato. 

Dobbiamo ritornare all’alleanza stretta in passato con la Natura, alla 

responsabilità che abbiamo di custodirla e proteggerla, per troppo 

tempo l’ abbiamo sfruttata e depredata e è ormai palese  che l’uomo 

che si assume la responsabilità della sua guarigione e della sua 

armonia interiore, che lavora per divenire il cambiamento che vuole 

vedere nel mondo partecipa anche alla guarigione dello stesso, non 

rimanendo in balia del caos che purtroppo sta caratterizzando 

questo secolo, non a caso infatti la stessa parola salute, dal latino 

salus,  vuol dire anche salvezza. 

Stiamo vivendo in questo momento un periodo di forte chiaroscuro, 

riagganciandoci al mito della caverna di Platone, tipico delle 



99 
 

transizioni che precedono i  grandi cambiamenti, dove si rimane 

sospesi tra passato e futuro, ognuno incatenato nel proprio personale 

modo di vedere il mondo, che altro non è che il frutto delle proprie 

esperienze, emozioni, condizionamenti, che forma la propria  

“personalità” e che erroneamente pretendiamo che sia la verità. 

Si parla di speciazione della razza umana, di un cambiamento 

radicale di modi di vivere e pensare, non so se sia vero, certo è che 

con piacere, partendo da me, sto vedendo aprirsi tanti cuori a una 

totalità piena di Luce e vibrante d’Amore, che supera i dogmatismi 

religiosi e le diversità ideologiche e diventa vera Spiritualità, intesa 

come contatto con la scintilla di Luce che ognuno di noi racchiude 

dentro lo scrigno della sua Anima. 

Lavorare con la Luce diviene allora avere come compagna quella 

Presenza Illuminante che aiuta ad andare nelle cose, senza scappare, 

senza sfuggire. 

Non si tratta di sconfiggere, di superare nulla, ma, come per l’Uomo 

Nero che ci spaventava  quando eravamo piccoli, trovare il coraggio 

di illuminare il buio sotto il letto, sollevare il tappeto dove 

nascondiamo tutto ciò che non ci piace, per riportare alla Luce i 

nostri talenti. 

 Dobbiamo diventare archeologi di noi stessi, e come loro non fare 

uso di  strumenti pesanti, ma, attraverso la delicatezza,  la leggerezza, 

entrare nel nucleo profondo delle nostre paure, accogliendo la 

sofferenza senza subirla e senza evitarla, ma trascendendola come 

esperienza. 

E ampliando la visione, possiamo giungere ad affermare che lo stato 

di salute, sempre inteso nella coerenza Corpo-Anima dell'individuo, 

rifletta quindi anche quello sociale, in virtù delle interconnessioni di 

cui abbiamo parlato, e il momento storico che stiamo vivendo ne è 

senza dubbio un emblematico esempio. 



100 
 

Trascendere la concezione di sé come personalità e arrivare  alla 

consapevolezza dell’ interconnessione con tutto e tutti, è infine  

come mi sento di definire l’ Illuminazione. 

 Di seguito le parole attribuite a Nelson Mandela e riadattate da vari 

autori, che mi sono sembrate particolarmente significative per 

chiudere questo lavoro : 

La nostra paura più profonda 

Non è di essere inadeguati 

La nostra paura più profonda 

È di essere potenti oltre ogni limite 

E’ la nostra Luce, non la nostra Ombra 

A spaventarci di più 

Ci domandiamo: chi sono io per essere brillante, 

pieno di talento, favoloso? 

In realtà chi sei tu per non esserlo? 

Tu sei figlio di Dio 

Se  voli basso non puoi servire bene il mondo 

Non si illumina nulla in questo mondo se tu ti ritiri, appassisci 

Gli altri intorno a te non si sentiranno sicuri 

Siamo tutti nati per risplendere 

Come fanno i bambini 

e quando permettiamo alla nostra Luce 

di risplendere, inconsapevolmente diamo 

agli altri la possibilità di fare lo stesso 

e quando ci liberiamo dalla nostra paura, 

la nostra presenza 

automaticamente libera gli altri 

 

 

 

 

Buon Cammino  a tutti, con Amore  



101 
 

 

 

BIBLIOGRAFIA  

 

 Fritjof Capra, Il Tao della Fisica, Adelphi Edizioni, 2014 

 Roberto Pinelli, In Viaggio con la Luce, Mind Edizioni, 2017 

Luca Donini, Siamo suono e Luce, Edizione 2018 LD Kay-Lash 

Francesca Ollin Vannini, Chirone-la Chiave dello Spirito, Om 

Edizioni,2021 

Yogi Ramacharaka, La Luce sul Sentiero, il Vero Sapere 

Cyndi Dale , Il Corpo Sottile, Bis Edizioni, 2013 

Arthur E. Powell, Il Corpo Mentale, Anguana Edizioni, 2020 

Omraam M. Aivanhov, La Luce Spirito Vivente, Edizioni Prosveta, 

2010 

Omraam M. Aivanhov, Potenze del Pensiero, Edizioni Prosveta, 2020 

Marie Noelle Urech, Ildegarda di Bingen- La medicina della luce per 
l’Anima e   il Corpo, Edizioni Ludica, 2018 

 

 Paramhansa Yogananda - Autobiografia di uno Yogi- Astrolabio 

Ubaldini, 2016 

Francesco Oliviero, Benattia- Nuova Ipsa Editore                                                      

Augusta Foss Heindel, Le Ghiandole Endocrine e il loro Mistero,  

Casa Editrice Jupiter,2013 

Giampaolo Giacomini, Trattato di Alchimia delle Emozioni, Om 

Edizioni, 2017 

Claudia Raiville, Metamedicina- Ogni Sintono è un Messaggio- 

Edizioni Amrita, 2013 



102 
 

Clarissa Pinkola Estes, Donne che corrono coi Lupi, Edizioni 

Frassinelli, 2013 

Chandra Liviani Candiani, Il Silenzio è cosa viva, Einaudi Edizioni, 

2018 

 

SITOGRAFIA  

http://www.enciclopediadelledonne.it 

https://www.fratellanzabiancauniversale.it 

http://planet.racine.ra.it 

https://www.skuola.net/filosofia-medievale 

           https://www.okpedia.it 

http://www.itisplanck.it  

https://www.impararefacile.com 

https://www.fabioscolari.it/epigenetica-biologia-quantistica-e-
biofotoni/  

http://www.leviedeldharma.it 

https://www.shiatsuatelier.it 

https://www.esseregioiaessereanima.it 

https://www.etanali.it/chakras 

https://www.conoscenzaevolutiva.it 

http://www.studiodimedicinatradizionalecinese.it 

https://www.alchimiadellepietre.it/ 

http://www.sapienzamisterica.it 

www.fisicaquantistica.it 

http://www.theologia.va 

http://www.conilfilodiarianna.it 

https://www.larchetipo.com 

 

YouTube 

Pier Giorgio Caselli – Einstein e la deformazione del Tempo  

Selene Calloni Williams – I Chakra  

https://www.fratellanzabiancauniversale.it/
http://www.itisplanck.it/
https://www.fabioscolari.it/epigenetica-biologia-quantistica-e-biofotoni/
https://www.fabioscolari.it/epigenetica-biologia-quantistica-e-biofotoni/
https://www.etanali.it/chakras

