
 
 

Accademia di Counseling Vibrazionale 

 

 

 

 

 
Elaborato Finale 

 

Silenzio tra le Note. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Agosto 2021 

 
Relatrice: Sabrina Vaiani    Candidata: Fabia Begliomini 

 

 

 
  

Ente di Formazione per Counselor Olistici  

Iscritto Siaf Italia con codici SC 119/12 e SC 120/12  



 2 

 

 

 

 

 

 

 

C’è sempre una perfezione che viene perduta. C’è sempre un 

incantesimo che non si trova più. Come quando raccoglievo i lamponi 

nel bosco la mattina presto. È un ricordo qualunque ma ho molte, 

moltissime nostalgie di ricordi privati, ricordi di antiche perfezioni 

perdute. Sono in realtà ossessionato dalle nostalgie private, e in 

qualche modo sono forse anche ossessionato da nostalgie della storia 

pubblica, che si spingevano molto indietro, fino ai tempi più antichi, 

perché so bene che si è perduta per sempre qualche speciale 

perfezione. Si continua ad abbandonare qualcosa. Si continua a dire 

addio. Il problema, forse, è cercare di inventare nuove perfezioni, 

pensare che ogni momento è una perfezione che comunque si può 

perfezionare – voglio dire il problema permanente è costruirsi nuove 

perfezioni di cui poi continuare ad avere, per sempre, nostalgia. 

Ettore Sottsass, Scritto di notte 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

INDICE 

 

 

Introduzione  Pag.    4 

Visibile e invisibile. Il mondo dei quanti  Pag.    6 

Al di là del dualismo  Pag. 14 

Biofotoni, DNA e mente  Pag. 18 

Epigenetica  Pag. 22 

Il difficile problema della coscienza  Pag. 28 

La mente non locale  Pag. 34 

Silenzio tra le note  Pag. 37 

Verso la meditazione  Pag. 40 

Anatomia sottile   Pag. 46 

In chiusura  Pag. 67 

Ringraziamenti  Pag. 69 

Bibliografia essenziale  Pag. 70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 4 

INTRODUZIONE 

 

Questo racconto muove dal discorso della dimensione energetica dell’essere umano, sia 

come corpo, che come sistema umano, in un’interazione con tutto ciò che ci circonda in 

cui è presente una continua geometria di vibrazioni. Il mondo delle Tecniche energetiche 

e dell’Anatomia energetica in una conversazione con i fondamenti della nuova scienza, 

la scienza quantistica. 

 

Il nostro corpo sa svilupparsi da una singola cellula in un organismo perfetto, quella stessa 

intelligenza ha la capacità di ristabilire l’equilibrio dove necessario.  

Riconoscere questa intelligenza è il primo passo per attivarla. 

 

Produciamo e scambiamo energia dentro e fuori di noi, generando vibrazioni che arrivano 

al mondo prima delle nostre azioni. 

La medicina energetica, la medicina vibrazionale si è sviluppata da tempo e considera la 

vibrazione di ogni sostanza, di ogni molecola, di ogni cellula, tessuto, organo. Ogni 

molecola di cui si è composti ha una formula chimica, ma quella formula chimica è 

possibile perché dietro c’è un’equazione energetica, una vibrazione, una frequenza. 

 

Siamo fatti di strati di energia a diversa densità; manifestiamo la nostra realtà in base 

all’energia che produciamo, alla sua qualità o vibrazione. La realtà risponde per risonanza 

con la nostra vibrazione.  

In questo sistema complesso, fatto di diversi strati, o corpi, esistiamo 

contemporaneamente in ognuno di essi ma a diversi stati di coscienza. Per recepire e 

processare informazioni che non sono visibili, toccabili, comunque non rilevabili con i 

nostri cinque sensi, la coscienza deve avere imparato a esistere contemporaneamente, in 

modo consapevole almeno in più piani del nostro esistere. L’unità che interessa è la 

coscienza, e “la coscienza è in questo istante di eterno presente dove il tempo non esiste”. 

E in quella dimensione più sottile, dove noi non siamo legati ai cinque sensi ma la nostra 

coscienza esiste ed abita lì, siamo veramente connessi col tutto. 



 5 

A mano a mano che prendiamo coscienza di frequenze e di corpi superiori, il grado di 

connessione aumenta, finché diventiamo un tutt’uno con l’universo. 

 

E per uscire dalla dimensione più densa della mente razionale, si snodano differenti vie: 

qui ricordiamo la Meditazione con l’utilizzo dell’energia del campo del cuore, sullo 

sfondo di una delle mappe dell’anatomia sottile dove la manifestazione della materia è 

l’espressione dei cinque elementi fondamentali: terra, acqua, fuoco, aria, etere.  

Un lavoro sui chakra ed i tre tantien, centri d’energia, porte dimensionali attraverso cui 

esplorare l’area di coscienza legata allo specifico centro per sbloccare le energie legate a 

quella particolare sfera. Essi supportano una pluralità di tecniche energetiche tra cui le 

tecniche energetiche che possono essere comprese come “tecniche di risveglio interiore” 

o esperienze di meditazione strutturata sul tema dell’elevazione vibrazionale e 

dell’armonizzazione verso l’unità delle polarità nella nostra psiche. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

VISIBILE E INVISIBILE. IL MONDO DEI QUANTI. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La vibrazione è stata da sempre associata alla creazione della materia e della forza vitale 

che pervade l’universo. Dai Veda in Oriente a Pitagora, da San Giovanni alle scoperte di 

Plank ed Einstein, sembra chiaro che “tutto è energia” e questa energia è vibrazione. 

 

All’inizio del XX secolo si sviluppò una nuova generazione di fisici la cui missione era 

lo studio dei rapporti tra l’energia e la struttura della materia: nel decennio seguente 

compresero che l’Universo non era fatto di materia sospesa nello spazio vuoto (secondo 

l’Universo fisico newtoniano), ma di energia.  

 

Nel 1900 Max Planck formulò una prima ipotesi sulla quantizzazione dell’energia, dalla 

quale sarebbe poi nata la teoria dei quanti. Scoprì che l’energia del calore radiante (come 

quella dei nostri termosifoni) non viene emessa in un flusso continuo, ma in piccole unità. 

Il termine “quanto” indicava una piccola quantità di energia.  



 7 

Con la teoria dei quanti diverrà possibile sostenere che lo scambio energetico non avviene 

in modo continuo, ma attraverso pacchetti di energia, che rappresentavano la più piccola 

parte di energia che poteva essere scambiata tra due corpi. 

 

Ma la data che segna il passaggio del cambio di paradigma dalla fisica classica alla fisica 

più recente è il 1905, associata all’opera geniale di Einstein, introducendo l’idea della 

relatività dello spazio e del tempo ridefinendoli in un’unica entità: lo spazio-tempo. 

Nel 1905 Einstein dimostrò come l’energia sia effettivamente composta da pacchetti 

discreti di energia (sia cioè quantizzata).   

I quanti di energia possiedono la proprietà di poter esistere in due forme distinte e 

apparentemente inconciliabili: una forma definita e ben oggettivabile, come corpuscolo 

ed una forma più indefinita, come onda, intesa come onda di probabilità, cioè la 

rappresentazione dell’insieme delle possibilità in cui la dimensione corpuscolare potrà 

manifestarsi.  Le onde di probabilità, non rappresentano quindi probabilità di cose, ma 

probabilità di interconnessioni.  

L’intero universo appare come una rete dinamica di sistemi energetici inseparabili. 

 

Einstein disse che tutto è energia. La teoria della relatività esprime l’equazione E=mc2: 

l’energia è uguale alla massa moltiplicata per il quadrato della velocità della luce.  

Afferma che l’energia (E) di un qualsiasi corpo fisico è uguale alla materia (m, massa), 

quando questa raggiunge la velocità della luce (c) elevata al quadrato.  

Tutto (inclusi i nostri corpi) è, quindi, fatto di energia ed essa non si può distruggere ma 

solo variare di stato. 

Gli atomi vibrano e oscillano a seconda del moto rotatorio degli elettroni e poiché tutto 

in natura è composto di atomi tutto vibra. Anche l’uomo vibra. 

 

I fisici quantistici scoprirono quindi che gli atomi materiali sono formati da vortici di 

energia in costante vibrazione e rotazione: ogni atomo oscilla ed emette energia. La 

struttura dell’atomo è formata da un insieme di vortici di energia infinitamente piccoli 

chiamati quark e fotoni. L’atomo non ha una struttura fisica, non è fatto di materia 

tangibile ma di energia invisibile. Ciascun atomo ha una specifica configurazione 



 8 

energetica (oscillazione), gli aggregati di atomi (molecole) emettono collettivamente 

modelli energetici che li identificano. 

 

Nel nostro mondo la sostanza materiale (materia) appare dal nulla. 

La materia può essere contemporaneamente definita un qualcosa di solido (particella) e 

un campo di forza immateriale (onda). 

 

Einstein aveva capito che non viviamo in un Universo fatto di oggetti materiali distinti e 

separati da uno spazio vuoto. L’Universo è un tutto indivisibile e dinamico in cui l’energia 

e la materia sono così strettamente interconnesse che è impossibile considerarle entità 

separate. 

 

La prospettiva quantistica descrive l’Universo come un insieme integrato di campi 

energetici interdipendenti in un reticolo di interazioni. 

Il passaggio dalla Fisica Newtoniana - che considerava l’atomo come un composto di 

particelle (secondo la visione della realtà basata sul piano biochimico) - alla Fisica 

Quantistica (secondo un approccio biofisico) porta quindi a definire l’atomo come un 

“aggregato di energia invisibile”. 

 

Un atomo quantistico, composto di quanti, che sono frazioni di energia. L’universo è fatto 

di energia, che si può aggregare o disgregare in modo differente: tutta la materia può 

essere contemporaneamente definita come qualcosa di solido - particella – e un campo di 

forza immateriale – onda-. 

 

Ci narra Carlo Rovelli, nel presentare il suo recentissimo libro Relatività generale  

[Adelphi 2021] di come il comprendere “la relatività generale” di Einstein, quella che il 

fisico russo Lev Landau ha chiamato “la più bella delle teorie”, sia stato per lui un grande 

amore, ma lo sforzo di “capirla” sia stato un lungo percorso che non si è mai davvero 

concluso. Come capire un grande amore, d’altronde. “Perché la teoria è un salto avanti 

strepitoso nella nostra comprensione del mondo... Einstein, dopo averne completato le 

equazioni nel 1917, è tornato molte volte sul significato della sua teoria, cambiando 



 9 

ripetutamente idea sul modo in cui intenderla… Ancora dopo la sua morte le discussioni 

sulla comprensione della teoria sono continuate… In sintesi, la relatività generale è la 

scoperta che due entità che credevamo essere diverse sono in realtà la stessa. Una è il 

campo gravitazionale…. l’altra è lo spazio in cui siamo immersi. Anzi, per essere più 

preciso, lo ‘spaziotempo’, che è un po’ la casa dentro cui vive la realtà” [C. Rovelli, 

Capire (davvero) Einstein, ecco la mia sfida infinita, Corriere della Sera, 28 giugno 

2021]. 

 

La teoria dei quanti ha molti padri ed Einstein ne è il padre spirituale.  

E se da un lato la relatività ha cambiato come pensiamo lo spazio e il tempo, dall’altro la 

meccanica quantistica ha cambiato come pensiamo le cose, gli oggetti, e ci descrive la 

nostra comprensione delle cose che sono fatte di vibrazioni. Il mondo è fatto di quanti; i 

quanti sono il cuore della meccanica quantistica, piccole entità che pullulano, balzellano. 

E del resto, se il mondo non fosse fatto così non potremmo costruire i computer, i circuiti 

integrati, i laser, gli apparecchi della risonanza magnetica… 

Ma la domanda – che cosa sia il tempo, è molto difficile, perché è una domanda a cui si 

risponde per gradi. Ci sono domande aperte e la risposta finale sul tempo non c’è ancora. 

Il pensiero di Carlo Rovelli ci indica che le cose cambiano e che il tempo è semplicemente 

un contare il cambiamento delle cose. E questo vuol dire che se non succede niente, il 

tempo non passa. Il tempo esiste soltanto quando qualche cosa cambia. Nelle equazioni 

che sta studiando, con il suo gruppo, il tempo non c’è: nasce piano piano come descrizione 

macroscopica di cose. Potremmo sempre parlare senza fare mai riferimento al tempo ma 

solo riferendo le cose le une con le altre, come “stamattina ho preso l’aereo quando il 

Sole era là”. 

 

Ma per comprendere il grande mutamento della scienza che ha consentito il progresso 

tecnologico e che in questi anni recenti sta finalmente coinvolgendo le scienze umane, 

ripercorriamo alcuni momenti della storia di queste teorie che hanno cambiato il mondo. 

 

Werner Karl Heisemberg, noto per aver esposto nel 1927 il principio di indeterminazione, 

Premio Nobel per la fisica nel 1932 per la creazione della meccanica quantistica, 



 10 

individua il cuore della teoria in questa idea: che le cose, gli oggetti, i sistemi, una penna, 

una galassia, un uomo hanno proprietà, ma queste proprietà si riferiscono sempre a come 

interagiscono con le altre cose, quindi capiamo il mondo non in termini di oggetti 

individuali ma in termini di relazioni, come le cose si mettono in relazione, l’una con 

l’altra.  

Le proprietà sono le relazioni con gli altri, non c’è una sostanza con proprietà ma abbiamo 

una rete di relazioni. 

Questa è l’idea centrale della meccanica quantistica, la più grande rivoluzione scientifica, 

comparabile a quella di Copernico, Darwin, Einstein, che cambia la scienza e la nostra 

visione del mondo. 

 

L’entanglement quantistico, uno dei perni della meccanica quantistica venne ipotizzato 

per la prima volta da Erwin Schrodinger nel 1935 (Nobel per la fisica nel 1933) come il 

fenomeno, in virtù del quale le particelle, pur essendo separate si comportano come se 

fossero una sola, in realtà connesse attraverso un’unica funzione d’onda. 

Quindi, se si fanno interagire due particelle per un certo periodo e successivamente si 

separano, quando si sollecita una delle due in modo da modificarne lo stato, 

istantaneamente si manifesta sulla seconda una analoga sollecitazione a qualunque 

distanza si trovi rispetto alla prima. 

Significa che è possibile che qualcosa che accade in un luogo possa istantaneamente – 

quindi in modo non locale- far sì che qualcos’altro accada molto lontano. 

Il concetto di non-località sostituisce il concetto di causalità lineare introducendo quello 

di sincronicità. 

Si sviluppava quindi una nuova teoria che riteneva la realtà osservata dipendente dalla 

situazione sperimentale e quindi dall’osservatore; diceva Heisenberg: “la realtà varia a 

seconda che la osserviamo o no”. 

 

L’esperimento della doppia fenditura offre una spiegazione del paradosso della materia. 

Lo sfondo sul quale opera l’esperimento della doppia fenditura è il tentativo di dare una 

risposta definitiva a una delle domande più antiche della storia della fisica: la luce si 

comporta come onda o come insieme di particelle fisiche? 



 11 

Newton aveva teorizzato nel 1600 la natura corpuscolare della luce, teoria valida fino ad 

inizio 1800 quando Young, il primo ad eseguire l’esperimento della doppia fenditura, nel 

1801, dimostrò il carattere ondulatorio della luce. 

Successivamente furono provate nuove contraddizioni, ma alla fine i fisici accolsero 

l’idea della dualità onda-corpuscolo della luce.  

Su questa duplice natura della luce, la fisica quantistica ha eretto uno dei suoi pilastri: 

sarà il tipo di esperimento eseguito a far emergere una forma anziché l’altra. 

  

Questo sosterranno, Niels Bohr (Nobel per la fisica, 1922) e la scuola di Copenaghen: se 

in un esperimento si usa una sola fenditura, la luce si comporta come particella; se si 

usano entrambe le fenditure, la luce si comporta come onda. 

Bohr ha chiarito, con il suo principio di complementarietà la coesistenza di questi due 

stati, come facenti parte della stessa entità. I due aspetti, corpuscolare e ondulatorio non 

possono essere osservati contemporaneamente in quanto si escludono a vicenda. 

 

L’esperimento della doppia fenditura, stabilisce quindi che la luce può essere sia onda 

che particella. Ma la cosa più stupefacente non è tanto il dualismo “onda-particella” 

quanto come questa cambi in base all’osservazione.  

Due principi emergono nella nuova realtà che studia la realtà subatomica: 

il primo principio è che l’osservatore, la misurazione, crea le condizioni affinché una 

possibilità prenda forma a scapito di altre, al punto da creare la realtà che viene descritta; 

il secondo principio riguarda la casualità con cui una possibilità prende forma rispetto 

alle altre. 

 

L’entanglement è stato successivamente studiato e sperimentato più e più volte. 

 

David Bohm, (1917-1922) dette un particolare contributo nello studio dell’entanglement; 

sviluppò un’interpretazione alternativa a quella di Copenaghen secondo la quale una 

particella quantistica, ad esempio un elettrone, ha un’esistenza probabilistica di tipo 

ondulatorio finché non viene osservata (collasso della funzione d’onda). 

 



 12 

Secondo Bohm l’equazione d’onda che descrive lo stato di una particella non è solo una 

funzione matematica probabilistica, ma è veramente reale. 

Lo stato della particella è inoltre influenzabile da un parametro cruciale che definì 

potenziale quantico attraverso una informazione non locale, cioè in assenza di segnale, 

totalmente indipendente dallo spazio e dal tempo, capace di operare ovunque 

istantaneamente. 

 

 

 

Fig. 1 – Entanglement quantistico. Esistere nella relazione; la relazione come 

fondamento dell’esistere. 

 

 

La nuova fisica svilupperà sempre più una rappresentazione dell’universo come un 

tessuto di interconnessioni che costituirebbero un grande campo unificato. 

 

Nel 1982 Alain Aspect, fisico dell’Università di Parigi a Orsay, in Francia, con il suo 

“esperimento della correlazione quantistica”, dimostrò con una serie di sofisticati 

esperimenti il fenomeno dell’entanglement, indicando di conseguenza la nullità del 

principio di località e viceversa l’esistenza di un fenomeno non-locale dove due particelle 

si influenzano a vicenda istantaneamente.  

 



 13 

Nel 1998 inoltre il fenomeno dell’entanglement è stato definitivamente confermato dalla 

riuscita di un esperimento sul teletrasporto effettuato dall’Institut of Technology di 

Pasadena in California, il famoso “Caltech”.  



 14 

AL DI LÀ DEL DUALISMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La fisica quantistica è” probabilistica” e dice che la scienza non può essere esatta. La 

nostra conoscenza è solo probabilistica e questo si sa per certo fin dal principio di 

indeterminazione del 1927. 

 

Le onde di probabilità non rappresentano probabilità di cose, ma probabilità di 

interconnessioni. Cioè i fisici ci dicono che non esistono “cose” e che quelle che 

chiamavamo cose sono in realtà percorsi che potrebbero dare luogo ad avvenimenti. 

Un universo come rete dinamica di sistemi energetici inseparabili, una rete di 

interconnessioni energetiche che include sempre l’osservatore in modo essenziale e 

quindi noi non siamo parti separate di un intero, ma siamo l’intero. 

 

David Bohm nel suo libro Universo mente e materia teorizza l’esistenza di un ordine 

implicato dietro al mondo visibile e invisibile della fisica classica che raccoglie in sé la 

totalità delle cose e degli eventi, un ordine implicato che esiste a uno stato non manifesto 

ed è il fondamento su cui si regge tutta la realtà manifesta, che costituisce un ordine 

esplicato. Un campo energetico unificato rispondente alle leggi dell’entanglement. 



 15 

 “Si spinse a sostenere che ciò che percepiamo è un’illusione: sarebbe infatti a un livello 

più profondo e vasto che prendono forma tutti gli oggetti del nostro mondo fisico. 

Prendono forma, poiché la realtà, nonostante la sua solidità, fa parte di un gigantesco 

ologramma che cambia in continuazione, attraverso l’olomovimento” [Pagliaro 2021]. 

Un ologramma, dove le parti sono solo illusoriamente distinte, ma realmente connesse in 

un processo unitario.  

Viene utilizzata come metafora chiarificatrice una sinfonia di Beethoven: la sinfonia non 

esiste senza le note che la compongono e non possiamo contemporaneamente osservare 

la sinfonia e le singole note: la sinfonia rappresenta l’ordine implicato. 

L’ordine esplicato e l’ordine implicato non sono separati o alternativi, ma un flusso da un 

ordine all’altro e come l’olomovimento rappresentano le due manifestazioni di un unico 

grande processo. 

Lo spazio e il tempo cessano di esistere nell’ordine implicato; mente e materia superano 

il dualismo cartesiano per tornare a essere espressione di un’unica realtà. 

 

La teoria di Bohm si configura come una teoria dinamica, che vede l’universo come un 

tutto in movimento. 

Nel paradigma olografico l’osservatore coincide con l’osservato. La coscienza è una 

forma più sottile di materia e la base dell’interconnessione fra coscienza e materia risiede 

nell’ordine implicito della realtà. 

 

Due realtà, quella della materia e quella della coscienza, che interagiscono in maniera 

sincronica e armoniosa e che Bohm intendeva descrivere con un modello fisico-

matematico in grado di offrire un’interpretazione unificante. 

Anche mente e corpo sono un’astrazione nella prospettiva olografica, data l’unità 

originaria di tutto ciò che esiste. 

E un aspetto rilevante del paradigma olografico è dato dall’unione della teoria di Bohm 

con il modello cerebrale olografico di Pribam. 

 



 16 

Karl Pribam, medico neurochirurgo, professore di psichiatria e psicologia in varie 

università americane tra cui l’Università di Stanford, collaborò con David Bohm per lo 

sviluppo del cosiddetto paradigma olografico. 

I suoi studi lo portarono a raccogliere una serie di prove che dimostrano come la struttura 

cerebrale profonda sia essenzialmente olografica, in modo che ogni frammento può 

fornire le informazioni relative all’intero.  

Così il cervello struttura la vista, l’udito, il gusto, l’olfatto e il tatto in maniera olografica. 

Il cervello è un ologramma celato in un universo olografico. 

La realtà che chiamiamo oggettiva non esisterebbe nel modo in cui la percepiamo. Tutto 

quello che percepiamo come realtà materiale, preesistente all’osservazione, prenderebbe 

forma dalla non forma, dal dominio delle frequenze. 

Frequenze che trascendono il tempo e lo spazio. 

 

Il biologo inglese Rupert Sheldrake, professore presso l’Università di Cambridge, ha 

elaborato agli inizi degli anni ’80 la teoria dei campi morfici: campi organizzativi che 

guidano e plasmano la struttura, i comportamenti, le caratteristiche di tutti i sistemi 

chimici, fisici, biologici. 

 

La teoria di Rupert Sheldrake suggerisce, nel suo libro A New Science of Life, che tutti i 

sistemi siano regolati non soltanto da energie note e da fattori materiali, ma anche da 

campi ordinatori invisibili, che servono come matrice per la forma e il comportamento. 

“Gli effetti di questi campi superano le barriere spazio temporali solitamente attribuite 

all’energia. Vale a dire che gli effetti dei campi ordinatori invisibili sono egualmente 

potenti a distanza e da vicino” [B.A. Brennan 1987]. 

Ha denominato questa matrice invisibile campo morfogenetico, generatore di forma.  

Tali campi hanno natura probabilistica, sono strutture di probabilità. Non sono immutabili 

nel tempo, sono variabili e vengono influenzati da quanto accaduto in precedenza. 

In questa visione ogni struttura dipende da un campo esterno di influenza, che la forma e 

la guida nella sua crescita.  



 17 

Non esiste un unico campo morfogenetico: i campi di un individuo interagiscono tra loro 

(quando un organismo contiene dei sub-organismi) e sono collegati con quelli della 

specie. 

I campi morfici di ogni sistema comunicano tra loro attraverso un processo chiamato 

risonanza morfica e questo tipo di comunicazione ha un carattere non locale mentre i 

campi morfogenetici sono strutture di probabilità. 

 

Sheldrake dialoga con il fisico David Bohm sulla compatibilità della teoria dei campi 

morfici con la teoria dell’ordine implicato. 

Le riflessioni condivise con David Bohm rafforzeranno la sua convinzione che nessun 

essere vivente o entità possa essere compreso se studiato separatamente. 

 

La nozione di campo deriva dalla fisica e costituisce la migliore approssimazione 

disponibile all’idea di un’interazione a distanza fra individui o eventi. 

 

 La realtà subatomica cellulare del nostro corpo sarebbe costituita da energia e 

informazione con uno scambio di dati con l’esterno del corpo umano tramite campi 

elettromagnetici, frequenze e biofotoni. 

 

 

 

 

  



 18 

BIOFOTONI, DNA E MENTE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Il biologo e medico russo Alexander Gurwitsch, docente presso l’università di Berna e 

successivamente presso l’Università Statale di Mosca, analizzando la divisione cellulare 

delle cellule della cipolla scoprì un’emissione ultra debole di luce e la presenza di quanti 

di luce emessi da un’entità vivente lo portò a coniare il termine “biofotone”.  

 

Partendo dalle ricerche di Gurwitsch, Pjotr Petrovic Garjajev, biofisico e biologo 

molecolare, membro dell’Accademia Russa delle Scienze sostenne un concetto molto 

importante: la vita della cellula dipenderebbe dal biocampo. Il termine è stato introdotto 

per descrivere il campo energetico della cellula, di un organo o di un intero organismo. 

Dal biocampo da lui definito endogeno – endogeno per indicare l’azione più interna del 

biocampo - prenderebbe forma la struttura molecolare. Il biocampo endogeno opererebbe 

a livello dei cromosomi e funzionerebbe come un laser di biofotoni. 

La comunicazione tra le cellule avverrebbe quindi non solo attraverso processi 

biochimici, ma primariamente attraverso sofisticati processi elettromagnetici.  

 



 19 

Sostenne quindi che la struttura genetica degli organismi viventi funzionerebbe attraverso 

onde e campi di energia trasferendo le informazioni attraverso fotoni, onde 

elettromagnetiche e acustiche. 

 

Arrivò a strutturare la teoria della genetica ondulatoria che “interpreta l’apparato 

genetico come una specie di biocomputer quantistico”, che usa le vie di comunicazione 

del DNA, dell’RNA e delle proteine per la gestione dell’organismo. 

Ed ipotizzò che il 90% del DNA che era rimasto sconosciuto e che era stato definito 

“DNA spazzatura” agirebbe a livelli superiori di complessità. 

 

 

 
 

Fig. 2 – Il DNA. La codifica dei geni. 

 

 

Dalla ricerca di Garjajev unita a quella di Poponin, nel 1995, emergerebbe che esista un 

campo di energia del DNA, denominato “DNA fantasma” in grado di trattenere la luce: 

assorbire i fotoni, conservarli e far assumere loro una forma a spirale. 

 

Il fisico tedesco Fritz -Albert Popp, dell’Università di Marburg è stato pioniere della 

teoria dei biofotoni. Riprese gli studi russi dimostrando in laboratorio, nel 1974, come 

qualsiasi organismo vivente sul pianeta terra sia in grado di emettere quantità seppur 



 20 

minime di frequenze luminose. Queste frequenze sono alla base della comunicazione 

cellulare.  

I biofotoni sono molto simili ai fotoni (particelle di luce) ma hanno la caratteristica di 

essere prodotti da organismi viventi. 

Il fotone è una quantità elementare di energia elettromagnetica; è luce, quindi onda ed 

energia. 

All’interno del corpo umano, la “risonanza” e la trasmissione di energia e di informazioni 

è garantita dai biofotoni: attraverso essi ogni cellula del corpo può scambiare 

informazioni con le altre vibrando alle stesse frequenza d’onda.  

 

 
 

Fig. 3 – I biofotoni sono i quanti di luce irradiati dai tessuti di tutti gli esseri  

(batteri, piante, animali, esseri umani). 

 

 

E la natura della luce è una delle cose più difficili da capire. Il fotone, ovvero l’unità di 

luce minima, è osservabile un’unica volta: la sua identificazione costituisce di fatto il suo 

annullamento. Quindi “non possiamo vedere la luce, essa stessa è il vedere”.  

 

“La luce è pura azione, come dimostrato da Planck con la sua costante (unità d’azione), 

che esprime la relazione tra energia e frequenza, e che spiega che la luce è trasmessa 

mediante unità intere o quanti d’azione (‘ciascun fotone contiene una certa quantità di 



 21 

energia proporzionata alla sua frequenza’) … I fotoni, privi di massa, rappresentano i 

quanti energetici della luce. Il fotone, in effetti, rappresenta una forza energetica che, 

interagendo con la materia la compone e scompone. In questa interazione esso genera un 

elettrone (con carica negativa) e un positrone (elettrone con carica positiva), cioè due 

particelle a polarità diversa, che, nel fondersi, spariscono liberando nuovamente un 

fotone.… La materia, quindi, nasce dalla luce. … Possiamo affermare che la materia è 

solo un’espressione visibile e passeggera di una concentrazione d’energia; ciò che conta 

di essa, non è la massa, ma l’energia stessa che la forma. … L’energia si trasforma da 

materiale a immateriale, da visibile a invisibile…” [F. Oliviero 2017]. 

 

Popp ha quindi dimostrato che ogni forma vivente rappresenta, in quanto composta da 

energia, un corpo vibrazionale, che tutto è vibrazione, e in particolare che esiste una 

radiazione fotonica ultra debole che si manifesta in tutti gli organismi viventi, la cui 

rilevanza aumenta con il loro grado di evoluzione. 

I fotoni, nell’individuo, sono prodotti dal normale funzionamento delle cellule; ogni 

cellula vivente è un risonatore elettromagnetico in grado di emettere e assorbire radiazioni 

di frequenza molto alta. La catena del DNA è risonatore chiave all’interno della cellula: 

l’elica del DNA, con la propria frequenza oscillatoria, è produttore, accumulatore, 

emettitore di fotoni e tale emissione è direttamente proporzionale al grado di salute delle 

cellule. 

I suoi studi aprirono la strada, in modo più sistematico, a una nuova biologia fondata 

sull’epigenetica e sulla genetica ondulatoria. 

 

  



 22 

EPIGENETICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Epi-genetico”, significa “al di sopra dei geni”. Bruce Lipton afferma che il 98% delle 

malattie è causato dallo stress e solo il 2% è genetico, e ciò che è genetico si può 

interpretare come stress “ereditato” dai genitori. Nel libro La biologia delle credenze, 

spiega che la causa responsabile dei movimenti che generano il comportamento delle 

proteine è il cambiamento delle loro cariche elettromagnetiche (in base a segnali 

ambientali sbagliati o nocivi) e non il DNA. E sono le nostre credenze ad attivare le 

risposte delle proteine-recettore delle nostre cellule agli stimoli ambientali, e quindi a 

determinare la nostra biologia. 

 

Per la Fisica quantistica: l’osservatore cambia l’osservato. 

Per l’Epigenetica: l’ambiente influenza i geni, quindi influenza l’osservatore. 

L’ambiente cambia l’osservatore; l’osservatore cambia l’osservato. 

 

Ad un recente seminario organizzato da Translational Music (giugno 2021) Lipton ha 

ricontestualizzato i principi dell’epigenetica alla luce del tema della coscienza.  

Questa la descrizione del suo racconto. Molte persone credono che il DNA sia la fonte 

della nostra vita e controlli la vita. Questo è falso. I DNA sono un programma per fare le 

proteine che sono i mattoncini del corpo. Il DNA non si attiva né si disattiva. Il DNA è 



 23 

controllato dall’ambiente e più nello specifico dalla coscienza. Se i geni non controllano 

la vita, cosa controlla la vita?  

Ci sono più di centomila diverse proteine e ognuna ha una struttura e forma unica. 

Quando le proteine rispondono ai segnali ambientali, l’ambiente può far cambiare la 

forma della proteina. Questo è movimento e questo è esattamente il ruolo delle proteine 

nella vita. Le proteine ci danno la struttura fisica ma i loro movimenti sono utilizzati per 

la biologia e creano le funzioni del corpo (la vista, l’udito, l’olfatto, il tatto e tutte le 

funzioni del nostro corpo). 

 

 
 

Fig. 4 – Le modificazioni epigenetiche. 

 

Cosa sono questi segnali che controllano la nostra biologia?  

La fisica newtoniana divideva l’universo in due regni: quello fisico meccanico, quindi la 

materia, e quello invisibile energetico, cioè l’energia invisibile. 

In tale visione, la materia incide sulla materia e l’energia incide sull’energia e non 

viceversa.  Nell’epigenetica, quando guardiamo la visione del corpo umano e quindi il 

concetto di mente e corpo, la mente non è materia ma energia.  

 



 24 

Se separiamo la mente dal corpo, escludiamo la coscienza e la spiritualità dal mondo.  

Nel 1927 il mondo è cambiato: attraverso la fisica quantistica con la nuova visione dei 

meccanismi con cui funziona l’universo, tutto è energia, non c’è la materia.  

Se prendiamo un atomo, all’interno abbiamo particelle più piccole, elettroni, protoni, 

neutroni, ma in esse non c’è niente di fisico ma vortici energetici che creano il senso e la 

sensazione di un atomo. Quindi non c’è niente di fisico in un atomo e siamo fatti di atomi. 

Perché la chimica è fatta di atomi e la chimica ci costituisce.  

L’esperienza fisica che abbiamo su questo pianeta è un’illusione. C’è una citazione di 

Einstein che dice “la realtà è una mera illusione, sebbene molto persistente.”  

 

Quello che noi vediamo come energia è energia, ma è fisica. Io la vedo, è energia, ma 

l’energia è invisibile per definizione. Quindi come posso vederla? La risposta viene dai 

fotoni. I fotoni, dalle loro fonti luminose, colpiscono la superficie dell’energia e vengono 

riflessi. Quindi si vede la superficie del fotone che viene da una fonte luminosa e 

rimbalza. Ma non si vede l’energia sottostante. Sotto i fotoni non vi è una struttura, ma 

un vortice energetico.  

Ogni atomo è quindi un tornado vorticoso, un campo di forza che crea increspature 

centrifughe; non quindi particelle di atomi ma onde che si uniscono. 

Quando le onde si uniscono, convergono e fondono i propri contributi energetici. 

Il campo, l’energia invisibile circostante, è ciò che governa la materia.  

Siamo circondati dall’energia in ogni momento.  

I campi energetici che si uniscono realizzano una interferenza; a volte si amplificano, a 

volte si annullano. Esistono cioè interferenze costruttive, armoniche e interferenze 

distruttive, disarmoniche. L’interferenza costruttiva è Amore, che amplifica energia. 

L’interferenza distruttiva è Paura, che drena energia. 

 

In data 7 Luglio 2005, Nature, la rivista scientifica più prestigiosa al mondo, pubblica un 

articolo di Richard Conn Henry, fisico quantistico, in cui scrive che “L’universo è 

immateriale, è mentale, è spirituale”.  

Questo è importante perché è l’energia spirituale e mentale della nostra coscienza e dei 

campi energetici circostanti che plasma la nostra esperienza. 



 25 

 

Ci siamo riferiti al campo come fattore che controlla la materia. Adesso riconosciamo che 

il campo è la mente e la materia è il corpo fisico, pur non essendo vera materia ma energia. 

Cosa è la mente? La mente è energia vibrazionale. 

Ed ora sappiamo che sono la mente e le immagini della mente che abbiamo che 

manifestano il corpo che abbiamo. Questa e l’Epigenetica. “Epi” significa “sopra”: quindi 

dicendo che una certa caratteristica sta sotto il controllo epigenetico, significa che è sotto 

il controllo di quello che sta sopra i geni. E sopra i geni che controlla i geni abbiamo la 

coscienza. E questo è la base non solo della nuova biologia e dell’epigenetica ma è proprio 

la stessa base della fisica quantistica. Tutto è vibrazione. 

 

La neuroscienziata Candace B. Pert, circa vent’anni fa si era posta la domanda: La mente 

è in tutto il corpo? 

 

Nel suo libro Molecole di Emozioni (1997), relativamente alla meccanica “del cervello 

della cellula” descrive come “il suo studio dei recettori processori di informazioni, situati 

sulle membrane cellulari dei nervi, l’avevano portata a scoprire che gli stessi recettori 

“neurali” erano presenti in molte, se non tutte le cellule del corpo. I suoi eleganti 

esperimenti dimostrano che la “mente” non è localizzata nel cervello, ma è distribuita in 

tutto il corpo attraverso le molecole-segnale.  

Fatto ancora più importante, i suoi studi rilevano che le emozioni non sono prodotte 

soltanto da un feedback del corpo in risposta alle informazioni ambientali. Attraverso 

l’auto-coscienza, la mente può usare il cervello per generare “molecole di emozione” 

scavalcando il sistema. [B. Lipton, 2005]. 

 

Per me il concetto essenziale, esprime Candace Pert è “che le emozioni esistono nel corpo 

sotto forma di sostanze chimiche informazionali, ossia neuropeptidi e recettori, ed 

esistono anche in un altro regno, quello che sperimentiamo sotto forma di sensazioni, 

ispirazione, amore, e che trascende il mondo fisico. Le emozioni si spostano dall’uno 

all’altro, scorrendo liberamente in entrambi e, in questo senso, collegano il mondo fisico 

con quello non fisico. Forse è l’equivalente di quella che i terapeuti orientali chiamano 



 26 

energia sottile, o prana, la circolazione di informazioni emozionali e spirituali nel 

complesso corpo/mente. Sappiamo che il modo in cui la salute si ristabilisce nel corpo 

fisico ha a che fare con il flusso delle sostanze biochimiche delle emozioni. La ricerca 

scientifica mi ha insegnato che le emozioni hanno una realtà fisica” [Candace B. Pert 

2015]. 

 

In origine gli scienziati erano convinti che il flusso dei neuropeptidi e dei recettori fosse 

controllato dai centri cerebrali, lobo frontale, ipotalamo, amigdala.  Successivamente fu 

scoperto, per il lavoro di Pert e altri studiosi, che il flusso delle sostanze chimiche 

derivava contemporaneamente da siti posti in diversi sistemi (immunitario, nervoso, 

endocrino, gastrointestinale), siti nodali per lo scambio di informazioni a livello 

molecolare. 

Quindi se il flusso delle molecole non è orientato dal cervello, che è uno dei tanti punti 

nodali della rete, ci chiediamo da dove viene l’intelligenza, l’insieme di informazioni che 

governa il complesso corpo/mente. La ricerca di Candace Pert risponde che abbiamo una 

rete biochimica psicosomatica diretta dall’intelligenza, un’intelligenza che non conosce 

limiti, e non è prerogativa di un singolo individuo ma condivisa da tutti nell’ambito di 

una rete più grande, il macrocosmo in rapporto al nostro microcosmo. 

Ma cos’è che scorre fra tutti noi, collegandoci, coordinando e integrando i vari punti? 

Sono le emozioni, dice Pert, sono le emozioni che ci uniscono, scorrendo da un individuo 

all’altro, attraverso un fenomeno di “risonanza emotiva” ed “è scientificamente accertato 

che possiamo sentire quello che altri sentono. L’unità di vita si basa su questa semplice 

realtà: le nostre molecole delle emozioni vibrano tutte insieme” [C. Pert, cit]. 

Se un uso appropriato della consapevolezza può ridare la salute a un corpo malato, una 

gestione inconscia e inappropriata delle emozioni può far ammalare un corpo sano  

 

Alcuni noti biologi e biofisici hanno introdotto l’espressione “biologia quantistica”.  

La biologia quantistica “si basa sul fatto che alcuni processi biologici potrebbero non solo 

manifestarsi secondo le leggi della fisica classica, ma anche emergere da fenomeni 

caratteristici della meccanica quantistica, come la coerenza, il tunneling e l’entanglement, 

tutti processi che erano attribuibili solo ai sistemi non viventi” [Pagliaro 2021]. 



 27 

 

Oltre l’inganno della separazione dalla natura e dall’universo, creati dalla coscienza 

sensoriale e l’elaborazione cognitiva, ciò che noi chiamiamo reale è sempre correlato alla 

presenza di un osservatore. 

Ma oggi siamo in presenza di una condizione di potenzialità, per la mente individuale, di 

uscire dall’inganno illusorio e di sentirsi parte del vasto campo di energia-informazione 

che viene definito “mente estesa”, mente eterna e vasta, comune a tutti gli individui. 

 

 

  



 28 

IL PROBLEMA DIFFICILE DELLA COSCIENZA 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

Comprendere la coscienza è mistero che ha sempre resistito ai chiarimenti, ma ci ricorda 

il filosofo Antonio Damiano che senza la coscienza non avremmo accesso alla vera 

felicità e nemmeno la possibilità della trascendenza. 

 

Essere è essere coscienti 

 

L’espressione “ problema difficile della coscienza” fu coniata negli anni Novanta dal 

filosofo David Chalmers per rappresentare uno dei due problemi identificati nella sua 

indagine della coscienza. 

Il primo, il problema facile, riguarda i meccanismi complessi, ma intelligibili del costruire 

immagini e gli strumenti (come memoria, linguaggio, processo decisionale…) con cui le 

immagini possono essere manipolate. 

 

Il problema difficile riguarda la questione dell’esperienza mentale e del modo in cui può 

essere costruita. E perché l’esperienza è accompagnata da sentimenti.  

 



 29 

Antonio Damasio nel suo libro Lo strano ordine delle cose propone come spiegazione 

che l’esperienza stessa è in parte generata dai sentimenti e quindi non è una questione di 

accompagnamento. “In organismi come i nostri, i sentimenti sono l’esito di operazioni 

necessarie per l’omeostasi”[A. Damasio 2018]. L’imperativo omeostatico fin 

dall’organizzazione degli organismi primitivi ha garantito la conservazione dell’integrità 

dell’individuo. I sentimenti, scaturiti da una serie di processi graduali relativi al corpo, 

sono l’esito di operazioni necessarie per l’omeostasi. La sua risposta alla domanda è 

quindi che “è vantaggioso per gli organismi avere stati mentali caratterizzati dai 

sentimenti”. 

 

Vorrei adesso posare l’attenzione sul problema dei rapporti tra corpo e mente dal 

racconto dello psicoanalista Romolo Rossi, Cambiare le carte in tavola. Dal somatico al 

mentale  

[R. Rossi 2010], che riprendo attraverso le sue parole in una connessione libera che mi 

permette di descriverne il cuore dell’idea. 

La costruzione di metafore, ci dice l’autore, è una operazione fondamentale nel passaggio 

dal corpo alla strutturazione della mente, come una grande teoria, un grande “come se”, 

articolato per spiegare, comprendere e contenere il fenomeno somatico. 

La teoria psicoanalitica e la sua evoluzione possono essere considerate come un 

paradigma di questo modo generale di procedere del passaggio dal rilievo del corpo alla 

sua espressione metaforica e quindi mentale. 

 

E si potrebbe dire che la dimensione psichica o mentale è una metafora, appresa nel 

tempo, nella cultura e nell’evoluzione individuale, del corporeo e del fisico. 

Ci riportiamo ora al momento dello sviluppo della persona legato alla prima infanzia; le 

espressioni unitarie somato-psichiche possono essere meglio comprese dalla prospettiva 

della formazione del sé, del modo di sviluppo infantile, dell’unità psiche-soma 

nell’ambito della relazione madre bambino. L’unione del bambino con la madre è ciò che 

di più oggettivo e tangibile, e quindi corporeo, esiste, fatto come è di calore cutaneo, 

odori, suoni, percezioni somatestesiche. 



 30 

Come il linguaggio attraverso la metafora crea il mentale a partire dal corporeo, anche la 

psiche individuale si costituisce come invenzione metaforica (per esempio metafora di 

uno spazio interno fisico, che diventa spazio mentale) per evitare le angosce separative 

connesse al corpo, il quale è senza ripari esposto alla morte nella separazione, mentre la 

mente può ripararsene in molti altri modi, fantasie, invenzioni, oggetti interni. 

L’impossibilità di far procedere il contenimento fisico, lo scacco della réverie materna, e 

gli elementi di frattura corporea (perdita della circolazione placentare, della omeostasi 

termica, del contatto epidermico) con l’esigenza di supplire a tali perdite, pongono la 

necessità di invenzione della mente, e fanno nascere il dualismo mente corpo. 

Accade come se il corpo, struttura fisico-biologica, ad un certo livello di organizzazione 

funzionale, creasse, battendo una nuova strada, una realtà con caratteri prima sconosciuti, 

autocontenitiva, per evitare o attenuare la separazione e la scissione non tollerabili, 

elaborando tutta una serie di elementi nuovi (fantasie diverse, scissioni in parti, 

spostamenti di contenuti) possibili in una dimensione metaforica, e non possibili nella 

realtà corporea. 

Si potrebbe dunque dire che la dimensione psichica o mentale è una metafora, appresa 

nel tempo, nella cultura e nell’evoluzione individuale, del corporeo e del fisico. [R. Rossi 

2010]. 

 

La singolare concezione di J. Jaines sull’origine della coscienza, conteneva alcune 

considerazioni di questo tipo tra i suoi punti di partenza. Secondo questo autore la 

coscienza ha, nella storia dell’uomo, una nascita piuttosto recente, ed è stata preceduta 

dal funzionamento di quella che egli chiama mente bicamerale: questa prescindeva dalla 

coscienza individuale, ed era connessa con un funzionamento in cui l’emisfero sinistro, 

con le sue funzioni operative, era comandato dall’emisfero destro, attraverso stimoli 

uditivi. Il crollo di questo funzionamento bicamerale, avvenuto per una serie di eventi 

(come l’aumento della complessità del funzionamento sociale, la trasmigrazione dei 

popoli e così via), ha condotto alla costruzione della coscienza, che è costituita da 

metafore e da una connessione di metafore, e cioè di descrizioni e di narrazioni interne, 

attraverso rappresentazioni metaforiche, del proprio funzionamento. 

 



 31 

Quindi nello spazio ampio del problema della ricerca neuroscientifica della coscienza, 

l’approccio consueto - studiare le caratteristiche del cervello e cercare di derivarne in 

qualche modo l’esperienza soggettiva – si scontra inevitabilmente con l’hard problem. 

 

Una visione strettamente materialista e studi focalizzati soltanto sulle strutture fisiche del 

cervello e sui suoi processi neurologici per comprendere fenomeni non materiali non sono 

sufficienti per capire la coscienza e il suo funzionamento. 

 

Che cosa significa esplorare il concetto di mente e coscienza che prende forma dalle 

premesse epistemologiche del mondo dei quanti dove questa nuova tipologia di mente, è 

“parte inscindibile di una sovrastruttura mentale che risiede in altre dimensioni, ed è 

chiamata mente non locale” [G. Pagliaro 2021]. 

 

Ed è proprio dalle illuminanti intuizioni sulla mente di alcuni fondatori della meccanica 

quantistica che hanno preso avvio gli approfondimenti in ambito scientifico dei processi 

quantistici come realtà sottostante alle dinamiche biologiche e mentali ma capace di 

influenzare la loro struttura e le loro funzioni. 

Heisenberg aveva sostenuto che la teoria dei quanti svolge un’importante funzione nei 

fenomeni biologici e psicologici.  

Niels Bohr che i processi fisici che danno luogo all’attività mentale sono processi 

quantistici. 

Che cos’è la realtà? Bohr diceva “tutto ciò che chiamiamo reale è fatto di cose che non 

possiamo considerare reali” 

Schrondiger aveva dimostrato che tutti i processi della biologia molecolare sono di natura 

quantistica. Nelle sue opere Che cos’è la vita? e Mente e Materia ci apre all’idea che può 

esistere una coscienza dell’umanità, intesa come un’unica grande ed eterna unità, e nel 

testo Mente e Materia appare anche il suo netto rifiuto di una forma coscienza/personalità 

collocata nel cervello (1995). In Che cos’è la vita? emblematiche le sue parole “C’è 

evidentemente una sola alternativa, vale a dire l’unificazione delle menti e della 

coscienza. La loro molteplicità è solo apparente: in realtà esiste una sola mente”. 



 32 

Lo studio delle Upanishad, ci ricorda Pagliaro, sicuramente ha contribuito ad instillare in 

lui “l’idea che la mente non sia separata dal mondo, ma che sia qualcosa che unisce tutte 

le singole menti ed entità”. 

 

Le scienze della coscienza si spingono sempre di più verso concetti di coscienza espansa, 

allargata, più profonda, elevata.  

 

Rupert Sheldrake ha parlato di campi morfogenetici, campi informati che si strutturano 

attraverso “informazioni” e con l’espressione mente estesa ha sintetizzato la descrizione 

della mente che si estenderebbe al di fuori del corpo per mezzo di campi interagenti con 

quelli di altri organismi. 

 

 Le cose esistono nella misura in cui le percepiamo. Forse i nostri organi percettivi sono 

in grado di percepire solo una parte ed è possibile che si possa percepire anche con altri 

organi percettivi, come di notte quando usiamo altri organi di senso e vediamo lo spazio 

ed il tempo in un altro modo.  

Quello che vediamo, quello che crediamo essere al di fuori di noi, è una illusione degli 

organi percettivi e della mente che è in grado di decodificare così attraverso delle 

coordinate tridimensionali di tempo, di spazio, di profondità. 

Ma la realtà com’è davvero se io la percepisco con altri organi che sono quelli della 

visione interiore, della meditazione, della trascendenza?  

 

Una convinzione materialistica in cui si ritiene che vi sia un prima e un dopo, una causa 

ed un effetto, e che vede l’individuo separato dal tutto è fonte di illusione.  

Il tempo lineare (passato, presente, futuro) non è così come lo pensiamo. Secondo la 

scienza, nel passato si è ritenuto che la coscienza risiedesse nel cervello. Nelle 

neuroscienze il tema era cercare il substrato anatomico cerebrale della coscienza, ma se 

la coscienza non fosse solo dentro il corpo. 

 



 33 

Riprendendo l’esperimento della doppia fenditura: gli elettroni quando passano da una 

doppia fenditura se non vengono osservati si comportano come un’onda, cioè danno una 

immagine di interferenza. Se sono osservati si comportano come una particella. 

Ci sono comunicazioni non locali, che accadono istantaneamente da una parte e dall’altra 

nell’organismo, capaci di regolare i meccanismi biochimici. 

Informazioni. 

Siamo parte di un sistema più vasto costantemente collegato, immersi nel campo. 

 

Anche i temi della guarigione sono oggi implicati in questa esplorazione: ci sono oggi 

medici coraggiosi che assumono, in ragione di importanti validazioni scientifiche che 

siamo unità emotivo-energetiche, e questo implica una modificazione del paradigma 

medico terapeutico.  

Affermare di essere un campo energetico-emotivo, significa dire che il nostro essere, il 

nostro esistere, è contemporaneamente essere qui e non-essere-qui, essere qui ed essere 

altrove da qui, essere dentro di me e fuori da me. 

L’esistenza di un dominio delle frequenze e dei campi di vibrazione, inosservabile e 

caratterizzato da potenzialità, costituisce il fondamento dell’interconnessione e può 

fornire un nuovo modello per comprendere le caratteristiche olistiche degli organismi, i 

campi morfogenetici, la morfogenesi, la rigenerazione, la mente estesa [Sheldrake 2009]. 

 

E ci sono diversi scienziati che adesso parlano di questo.  

Robert Lanza, impegnato oggi nello studio delle cellule staminali e nella medicina 

rigenerativa, uno dei cento scienziati più influenti al mondo secondo il Times (2014), nel 

suo libro Biocentrismo, sostiene che ci sia una coscienza prima della vita stessa.  

La coscienza esisterebbe sotto forma di energia nel nostro cervello con una frequenza e 

intensità specifici. Spazio e tempo sarebbero anch’essi strumenti utilizzati dalla nostra 

coscienza per creare il mondo così come lo percepiamo. Nel Biocentrismo non è la 

materia a generare la coscienza ma sarebbe proprio la coscienza stessa a generare la 

materia.  



 34 

LA MENTE NON LOCALE 

 

 

 

 

 

Viene quindi sottolineato il carattere transpersonale e universale della mente: la non 

localizzazione. 

La teoria della mente non locale dissolve il concetto di separazione, è contraddistinta dalla 

non località, dalle continue fluttuazioni e sovrapposizioni di stato che corrispondono al 

campo delle possibilità, al campo diffuso delle probabilità. 

 

Ci riassume Pagliaro che il livello mentale sovraordinato pervade l’universo e tutta la 

realtà materiale e la mente individuale ne è parte, come l’individuo e ogni entità organica 

e non. Possediamo dentro di noi questo collegamento e siamo questo collegamento.   

 

“Questa teoria rompe lo schema tradizionale della mente individuale intesa come 

epifenomeno del cervello, introducendo una nuova rappresentazione che la considera 

come entità processuale, inseparabilmente legata alla mente non locale, anche se nella 

dimensione ordinaria essa non ne è cosciente. 



 35 

La consapevolezza attiverebbe nel cervello una vasta area di coerenza in grado di 

sintonizzarsi con il campo quantico delle possibilità (la funzione d’onda), consentendo 

alla mente biografica di connettersi con la mente non locale. Per mezzo della 

consapevolezza, l’intenzione farebbe collassare l’onda di possibilità in uno stato definito, 

come se tutti gli altri sparissero, lasciando percepibile per la coscienza ordinaria 

quell’unica realtà” [Pagliaro 2021]. 

 

Relativamente al concetto di coerenza - ossia i fenomeni vibratori per risonanza - durante 

questo stato il sistema biologico funziona con un alto grado di sincronizzazione ed 

efficienza, producendo modelli altamente strutturati di feedback elettrochimici ed 

elettromagnetici tali da permettere al biocampo di riallineare l’insieme di frequenze che 

orbitano nel suo raggio d’azione. 

Un’informazione all’interno del sistema biologico è un’informazione vibrante all’interno 

di un campo coerente e il campo coerente, per risonanza sarà in grado di tradurre le 

informazioni istantaneamente.  

In fisica si chiama entanglement. 

 

“La meccanica quantistica ha stabilito il primato dell’inseparabilità e della totalità, 

sollecitandoci con decisione ad abbandonare l’idea di separazione per disporre di teorie 

esplicative più adeguate in merito al concetto di salute e benessere, con conseguenti 

trattamenti capaci di integrare le cure allopatiche con quelle energetiche e spirituali. 

Per questa ragione, la base della nuova interpretazione dell’organismo umano dev’essere 

la comprensione dell’interconnessione tra le varie componenti dell’organismo stesso, tra 

l’organismo e l’ambiente e tra il campo energetico dell’organismo e il campo energetico 

unificato, la mente e il livello mentale sovraordinato” [Pagliaro 2021]. 

 

La ricerca del Prof. Piergiorgio Spaggiari, fisico e medico, uno dei pionieri della medicina 

quantistica, autore del libro La medicina attraverso la fisica dei quanti (2005) afferma 

che il benessere è una questione di oscillazioni elettromagnetiche ordinate. La malattia 

nasce all’origine come un disturbo della rete elettromagnetica di controllo del traffico 

molecolare che nello stadio finale diventa un’anomalia della struttura molecolare del 



 36 

corpo. L’organismo si mantiene in equilibrio dinamico grazie ai messaggi che le cellule 

si scambiano costantemente fra loro, sotto forma di segnali elettromagnetici. 

estremamente deboli, a frequenza definita. È proprio di queste energie infinitamente 

piccole, che si occupa la medicina quantistica. 

 

Il Prof. Carlo Ventura (direttore del laboratorio di biologia molecolare e bioingegneria 

delle cellule staminali- Università di Bologna in collaborazione con Università della 

California), ci dice che le cellule, come tutto l’universo vibrano e, facendo ascoltare le 

giuste frequenze alle cellule staminali, queste ultime possono essere istruite per divenire 

cellule specifiche dei nostri organi. La vibrazione può dunque innescare la guarigione. 

Siamo un organismo in salute quando viviamo in uno stato di coerenza del cuore e tutte 

le nostre cellule vibrano all’unisono con noi, influenzate dalla luce e dal suono che sono 

appunto vibrazione e possono modificare il loro comportamento in base a come vibriamo 

interiormente. Come esseri umani siamo una comunità di cellule, una comunità di trenta 

triliardi di cellule che si parlano di continuo, una moltitudine. Melodie cellulari, 

vibrazioni armoniche. 

 

Suggestiva la sua convinzione secondo cui gli esseri viventi sono parte delle vibrazioni 

elettromagnetiche e sonore dell’universo. 

Alcune vibrazioni sonore, soprattutto musicali, possono guidare le cellule staminali nella 

rigenerazione di tessuti. 

 

  



 37 

SILENZIO TRA LE NOTE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ci sono tre linguaggi fondamentali, la musica, la matematica e la meditazione che sono 

linguaggi trascendentali, sono frequenze, informazioni universali che appartengono a 

tutti gli esseri e vanno al di là delle barriere mentali. 

È il silenzio la chiave della musica, è il silenzio fra le note che fa la differenza: - osserva 

Bollani. 

 

Mozart diceva che la musica non è nelle note, la musica è tra le note. Un’idea incredibile: 

tra una nota e l’altra anche se strettamente legate c’è l’infinito. Il mistero è lì, in quello 

spazio che racchiude l’universo. E per Riccardo Muti, compito del musicista, quindi del 

direttore d’orchestra, è proprio di riuscire a dar voce e interpretare la musica che sta tra 

una nota e l’altra: tirar fuori ciò che non è scritto eseguendo rigorosamente quel che è 

scritto: una grande responsabilità. 

 

Riguardo all’alchimia di trasformare i poli opposti in complementari ci narra Osho: 

“Questo è stato uno dei problemi più rilevanti per tutti i meditatori: o scegli il silenzio – 

ma poi diventi morto, freddo, senza amore, duro, congelato – oppure scegli la creatività 

e vivi una vita intensa e appassionata, ma molto estenuante. 



 38 

Il mio impegno consiste nel portare nella vostra vita queste due polarità insieme. Se mi 

chiedete di definire la meditazione, la definirei come arte: l’arte, l’alchimia di trasformare 

i poli opposti in complementari. Non occorre scegliere: si deve essere liquidi, fluidi, 

flessibili, per spostarsi da un polo all’altro, sapendo che uno sostiene l’altro, che non sono 

l’uno contro l’altro, non sono nemici, sono amici. Così come l’elettricità non può esistere 

senza polo positivo e polo negativo, così come il giorno non può esistere senza la notte, 

così come la vita non può esistere senza la morte, la creatività non può esistere senza il 

silenzio. Ed è vero anche il contrario: il silenzio non può esistere senza la creatività. […] 

Così come esci di casa, quando all’interno inizia a essere troppo freddo, e te ne vai al 

sole; oppure come quando ti ripari in casa, all’ombra fresca, se fuori fa troppo caldo; non 

c’è alcuna opposizione tra queste due cose. […] Quando sei capace di spostarti facilmente 

dall’interno all’esterno e dall’esterno all’interno, trascendi la dualità.  

Questo è il messaggio della Mandukya Upanishad: la trascendenza della dualità. E la 

trascendenza non può accadere scegliendo uno dei due, quella non è trascendenza, è 

attaccamento” [Osho 2013]. 

 

L’universo è un suono, una vibrazione. 

La musica è fatta di consonanze, quando i suoni s’incontrano, e dissonanze, dove i suoni 

s’incontrano e producono qualcosa di aspro, necessario peraltro anche per gustarsi le 

consonanze. La musica è fatta di entropia e sintropia: un accordo ti muove verso un altro 

che non è detto che succeda. Questo si chiama “cadenza d’inganno”. 

 

Molte persone pensano che la musica sia solo un suono che suona bene. C’è un 

fondamento biologico più profondo nella musica perché è la vibrazione al cuore della 

nostra visione, di chi siamo, del mondo in cui viviamo, nella nostra coscienza e di come 

la mente controlla il corpo. 

La musica ha molto più potere nelle nostre vite di quello che pensavamo. 

 

Ascoltarsi: tutto ciò che riceve la nostra attenzione si rivitalizza. 

C’è un ascolto del corpo attraverso il respiro che permette di non giudicare; un ascolto 

del respiro in cui possiamo accorgerci della vita che ci respira; un ascolto della presenza 



 39 

nel percepire il “miracolo della vita” o nell’essere semplicemente, e in quell’essere si 

rivela tutto ciò che è nascosto e un ascolto del silenzio come assenza del flusso di pensieri. 

 

Cinque accenti del silenzio: 

• un silenzio verbale, che ci permette di entrare in un ascolto più profondo di sé e 

degli altri; 

• un silenzio esteriore, dai rumori, dall’inquinamento acustico, ma poi ci sono 

pratiche come la camminata in silenzio, un muoversi attraverso il silenzio; 

• un silenzio interiore, come stato profondamente rigenerativo; 

• un silenzio attivo, abitato da un’intenzionalità intensa che ci permette di regolare 

le relazioni; 

• un silenzio passivo o contemplativo, un silenzio che guarisce, accoglie l’altro 

senza limitazioni, come un bambino: una poesia. Ed è l’amore che lo permette. 

 

 

  



 40 

VERSO LA MEDITAZIONE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Includere nel nostro processo cognitivo la nozione di interconnessione, implica la 

consapevolezza dell’intero inseparabile fuori del tempo lineare e dello spazio 

tridimensionale. Ed è complesso avere esperienza dell’interconnessione quando 

l’esperienza fondamentale della nostra vita è quella dualistica. 

La meditazione è uno dei sistemi per trascendere i limiti della mente lineare e far sì che 

il collegamento fra tutte le cose divenga una realtà sperimentabile. 

 

Nelle Upanisad si trova il primo riferimento esplicito alla meditazione che sia giunto a 

noi: il termine sanscrito con cui viene indicata è dhyana, “visione”, uno stato della mente. 

Lo stato meditativo ci permette di connetterci all’intelligenza intrinseca che governa 

l’universo, ci riporta in uno stato di meraviglia come un bambino immerso nel miracolo 

della vita.  

E qui ci ricorda Barbara Ann Brennan “In ciascuno di noi vi è un bambino. Tutti 

ricordiamo com’era essere bambini, godere della libertà infantile e prendere la vita in 

modo semplice. Il bambino che è in noi è molto saggio: esso si sente in comunione con 

ogni forma di vita. Conosce l’amore senza porsi domande sull’amore. A mano a mano 

che diventiamo adulti quel bambino viene represso e noi cerchiamo di vivere secondo i 



 41 

dettami della nostra mente razionale. Questo ci limita. Bisogna liberare di nuovo il 

bambino e farsi guidare da lui; bisogna recuperare la saggezza amorosa e fiduciosa del 

bambino interiore” [B. A. Brennan 1987].  

 

Nello stato meditativo, attraverso un particolare tipo di conoscenza chiamata “conoscenza 

per identificazione” o “assorbimento cognitivo”, la mente assume le caratteristiche e la 

forma di ciò che si vuole conoscere, divenendolo in termini percettivi e cognitivi. In tale 

assorbimento percettivo la meditazione può raggiungere una profondità tale da far 

scomparire totalmente l’impressione di essere separati dalle cose. Lo stato, detto di 

samadhi, unione tra percipiente e percepito, è la capacità di entrare in intima connessione 

con la vita, divenendo in grado di riconoscerne l’unità essenziale in tutto, come esperienza 

intrinseca alla nostra natura. 

Ed è l’attenzione che svolge un ruolo determinante in questo tipo di conoscenza per 

identificazione. 

Nella pratica meditativa ci sono ragioni esistenziali, ragioni evolutive e percettive; tra 

esse si pone come strategica l’esperienza di superare il senso di divisione e di frattura. 

 

E’ importante comprendere come avere accesso, colloquio costruttivo e nutrimento con 

l’invisibile. La vita di ogni essere umano, sotto tutti gli aspetti - personale, relazionale e 

collettivo- dipende dal suo rapporto con l’invisibile; ciò che conta davvero nella vita di 

ogni essere umano non passa al vaglio degli occhi. Basta pensare al nostro corpo, tutto 

ciò che permette la vita fisiologica non è aperto allo sguardo, e siamo profondamente 

interconnessi con ogni forma di vita.  

La meditazione è uno strumento chiave per intuire, percepire, comprendere l’invisibile. 

Non è un fare, non è una tecnica: è uno stato, un flusso di coscienza costante, uno stato 

di coscienza. 

Questo flusso viene esplorato in un percorso attivo di meditazione. 

Quando si era piccoli, tra i tre e i cinque anni, si era spesso in meditazione. 

Meditare porta a esplorare il significato del viaggio dell’esperienza umana. E ciò che dà 

un senso alle relazioni, a ciò che ci accade, è la nostra presenza. 



 42 

Meditare come “ricerca” interiore ha il proposito di entrare in contatto profondo con la 

luce della coscienza, per realizzare la propria essenza, in cui è esplicita l’intenzione di 

purezza, semplicità, amore. Una via del successo nel percorso di consapevolezza, nel 

portare attenzione alla presenza luminosa dell’essere è offerto dalla perseveranza. 

Il tema della consapevolezza della natura della vita porta ad agire per amore; del resto la 

natura della vera gioia è un processo inclusivo e una mente piena di amore è capace di 

penetrare il mistero dell’esistenza. 

Una seconda via è la coerenza: molti pensano, credono di essere coerenti perché 

rispettano una linea di coerenza prestabilita spesso violentando sé stessi e la loro 

creatività. Non esiste niente di più rivoluzionario della coerenza intesa come vibrare 

all’unisono con il proprio cuore, con l’intelligenza del proprio cuore, avendo il coraggio 

di seguire l’invisibile. 

 

Si possono individuare quattro fasi nel processo meditativo: una fase di attenzione 

focalizzata su un punto specifico di luce; una in cui l’attenzione prolungata diventa 

concentrazione; una in cui la concentrazione sostenuta diviene contemplazione, che è uno 

stato superiore di attenzione; e quando la contemplazione è sostenuta e prolungata, si ha 

il fenomeno della meditazione come stato prolungato di coscienza. 

Noi intimamente siamo luce, tutte le nostre cellule emanano luce, un campo 

elettromagnetico luminoso. Se si altera abbiamo disequilibri che chiamiamo malattie. 

La luce che emaniamo dal corpo è la prima cosa che trasmettiamo; si potrebbe definire il 

linguaggio dell’anima.  

La luce è capace di cambiare il metabolismo cellulare: sono contenute nella luce 

informazioni evolutive profondissime. 

Esiste un “Codice luminoso”; da questo codice dipende il proprio sistema percettivo. Si 

può decodificare e ricodificare il proprio codice di luce. 

 

Il Filo d’Oro creato da Daniel Lumera si offre come un cammino di realizzazione del Sé, 

attraverso un approccio esperienziale che lavora su 4 talenti: meditativo, trascendentale, 

gnostico e devozionale, riunendo questi grandi pilastri della tradizione sapienziale antica. 



 43 

Talento meditativo, capace di osservare la vita attraverso il silenzio della mente e assenza 

di giudizio. Talento trascendentale, quale processo di non identificazione, permette di 

accogliere il non attaccamento e le esperienze di coscienza impersonale, nella 

comprensione che ognuno di noi è una coscienza senza limiti né forma. Talento 

devozionale, come flusso di amore incondizionato rivolto verso l’infinito. Talento 

gnostico, il cui approccio porta all’esperienza dell’identità essenziale al di là di 

identificazioni transitorie e arriva al cuore della pura coscienza di essere, esperienza 

profonda che viene trasmessa solo dopo la pratica dei precedenti percorsi. 

“Filo d’Oro” è una metafora della vita; un Filo d’Oro che abbiamo perduto e che 

ricerchiamo costantemente, ma in realtà noi siamo quel Filo d’Oro che collega tutte le 

nostre esperienze, noi siamo il senso di tutto ciò che compiamo, il percorso e la meta. 

Un percorso coscienziale che esplora la natura della coscienza. 

 

Esiste una relazione strettissima tra attività mentale e respirazione, validata dalla scienza 

in tempi recenti, già affermata e spiegata in testi millenari come i Veda che considerano 

il respiro come “la parte più densa della mente”, capace di incidere sulla sua attività e i 

suoi stati. Controllo del respiro e respirazione consapevole: in particolare le antiche 

tradizioni pongono l’accento sulla regolazione dell’espirazione e la ritenzione del respiro 

a polmoni vuoti. L’obiettivo di questo tipo di respirazione è ottenere “la calma della 

mente”, che entra in uno stato di concentrazione e focalizzazione aprendosi all’esperienza 

meditativa. 

Nello Yoga Sutra di Patanjali si parla esclusivamente di ritenzione del respiro a polmoni 

vuoti, per creare una sorta di vuoto mentale, favorito dall’effetto fisiologico dei polmoni 

mantenuti privi d’aria. 

 

Il percorso di meditazione esplorato da Sabrina Vaiani nell’Accademia di Counseling 

Vibrazionale, Eterea, (di cui è direttrice con Marco Maci) privilegia prioritariamente la 

modalità della meditazione guidata, laddove la stessa, peraltro si esprime come una delle 

meditazioni. 

 



 44 

Utilizzando la metafora della meditazione come tecnologia dell’anima, si viene guidati in 

un percorso all’interno di sé, un’esplorazione del proprio mondo interiore attraverso un 

linguaggio onirico, avventurandoci, in qualche modo, “in un sogno da svegli”. Questo 

consente di poter rimuovere blocchi emotivi in piena sicurezza.: Questa modalità “ci 

permette di sviluppare la nostra capacità immaginifica che è fondamentale per sviluppare 

la capacità di vedere. C’è differenza tra immaginare e vedere. L’immaginazione è 

qualcosa che io induco attraverso, in questo caso, parole, immagini.  

A un certo punto l’immaginazione diventa vedere, quando ad esempio, nel caso della 

meditazione guidata s’inizia ad anticipare quello che l’altro dice, oppure si ha proprio 

l’impressione di viaggiare insieme.  E la nostra percezione raggiunge livelli diversi, ed 

anche il nostro piano emotivo inizia ad avere l’opportunità di andare a recuperare i 

depositi di energia cristallizzati dentro di noi attraverso eventi della nostra vita, blocchi 

emotivi che la simbologia utilizzata nello specifico viaggio permette di sbloccare in totale 

sicurezza e con grande fascino.  

 

Quando si parla di meditazione come tecnologia dell’anima s’intende un’attività che ci 

permette di sviluppare la concentrazione, cioè la nostra capacità di stare in tempo 

presente. Quando prendo uno spazio, costruisco uno spazio dentro cui stare nella calma e 

riesco a costruire dentro di me uno spazio di rigenerazione allora cominciano ad attivarsi 

altre qualità: si coltiva lo stato di percezione sottile.  

Esso va coltivato insieme alla capacità di gestire le nostre emozioni senza farsi sopraffare 

dalle stesse e senza reprimerle. La parola gestione, anche se può essere parola 

controversa, ci permette comunque di comprendere che la gestione delle nostre emozioni 

è la capacità di farle fluire e di utilizzare l’energia delle nostre emozioni per nutrirci, 

anziché essere in qualche modo bloccati da quello che può essere un flusso emotivo” [S. 

Vaiani 2021].  

 

Le meditazioni guidate e i viaggi interiori permettono un lavoro sui chakra, sui corpi 

sottili, sul nucleo energetico, esplorando l’area di coscienza ad essi legata, con l’intento 

di sbloccare le energie cristallizzate in una determinata sfera. L’unicità dell’esperienza 



 45 

permette di andare in profondità, di esplorare le nostre emozioni, di ascoltare, di 

ascoltarci. 

 

Ci ricorda Igor Sibaldi che fuori dallo spazio- tempo, che la nostra mente conosce e che 

ritiene l’unico reale, si può percepire attraverso un altro organo di senso, più agile e veloce 

dei cinque sensi fisiologici abituati allo spazio tridimensionale e al tempo unidirezionale: 

un altro organo di senso più agile e veloce, che da millenni si chiama immaginazione. 

L’immaginazione è la facoltà con la quale proviamo a raffigurarci ciò che percepiamo, 

ma che non sappiamo ancora capire e dire. L’immaginazione succede, come l’accorgersi: 

possiamo solo attenderla. Accorgersi di immaginare, che non è un’azione, non è un fare, 

ma solo un lasciar avvenire. 

E dopo il suo improvviso succedere, il secondo momento dell’immaginazione, quale atto 

indispensabile, è il trattenere. Trattenere le immagini perché non svaniscano subito, 

perché la mente cosciente non le dissolva, con sforzi di invenzione. 

 

Negli ultimi anni si è fortemente incrementato l’interesse della scienza nei confronti della 

meditazione, soprattutto in riferimento agli studi genetici sul DNA e sulle sue 

modificazioni. 

Le neuroscienze in particolare hanno studiato e cercato di comprendere i meccanismi che 

la meditazione attiva nelle varie aree cerebrali, (come ad esempio nell’amigdala, la 

regione che presiede alle emozioni) evidenziando come sia in grado di plasmare alcune 

aree del cervello, rafforzando quelle che presiedono alla percezione di sé inibendo 

emozioni che attivino risposte negative di stress. Da molteplici studi, ci racconta 

Immaculata De Vivo, una delle massime esperte mondiali nel settore dell’epidemiologia 

molecolare ed esponente di spicco nello studio dei telomeri, è emerso che la meditazione 

sembra influenzare i processi che sono alla base della risposta da stress acuto che trova 

corrispondenza in una maggiore lunghezza dei telomeri nei soggetti che praticano la 

meditazione, segno di un’azione protettiva che contribuisce al mantenimento della 

stabilità del DNA.   



 46 

ANATOMIA SOTTILE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Il campo energetico universale è noto e viene osservato fin da tempi remoti. 

Per millenni molto prima che la scienza occidentale scoprisse le leggi della fisica 

quantistica, gli Asiatici hanno onorato l’energia come il fattore principale della natura e 

del benessere. 

Benché i mistici non abbiano mai parlato di campo energetico umano, le loro tradizioni 

che risalgono a più di cinquemila anni fa e diffuse su tutto il pianeta, confermano le 

osservazioni che gli scienziati vanno compiendo. 

Tutti gli studi compiuti dimostrano che il modello, secondo cui il corpo consiste di sistemi 

ed apparati, è insufficiente e va concepito un modello ulteriore basato sull’idea di un 

campo energetico organizzato. 

Il modello olistico può essere descritto come un paradigma emergente in una teoria che 

interconnette scienza e spirito. 

 

Fondamento di tecniche millenarie si descrivono i centri di energia del corpo umano, 

richiamando per ciascuno di essi funzioni e caratteristiche. 



 47 

 

“L’essere umano ha una struttura elettronica, formata da un sistema sottile, circondato da 

un nucleo energetico. Il corpo è energia condensata; come gli atomi invisibili di idrogeno 

ed ossigeno possono essere condensati in vapore, acqua e ghiaccio visibili, così la luce si 

sintetizza in materia. L’Energia cosmica entra dal midollo allungato per essere 

immagazzinata nel cervello, e da lì discende nei sette chakra e nel passaggio dalla 

coscienza del corpo a quella dello Spirito, si sperimentano queste sette porte di energia”, 

così Sabrina Vaiani ci ha introdotto alla lettura del campo energetico umano. 

 

I Chakra e i corpi sottili corrispondenti 

 

 
 

Fig. 5 – I sette Chakra 

 

 

L’anatomia energetica dell’uomo, “anatomia sottile” che approfondisce il sistema dei 

chakra, si connette alla visione orientale sull’essere umano e sulla sua struttura, secondo 

cui “il corpo fisico e il corpo sottile (emozioni, pensieri, percezioni, stati di coscienza) 

formano un insieme”. 



 48 

Nel corso della storia, varie culture diffuse ma diverse una dall’altra hanno compreso che 

l’essere umano è composto da vibrazioni: frequenze che interagiscono con il mondo 

esterno e che talvolta reagiscono ad esso. La maggior parte dei ricercatori ritiene che il 

sistema dei chakra sia nato in India quattromila anni fa come un sistema di classificazione 

“dell’anatomia esoterica” umana, uno schema dei vari corpi di energia sottile e dei canali 

che influiscono sul corpo. Questa conoscenza discenderebbe dalla filosofia Vedanta alla 

base delle Upanishad, composte tra l’800 e il ‘500 a.C. 

 

Ma la storia dei chakra sembra essere intrecciata con numerose altre culture. 

(Relativamente alla sua introduzione in Occidente il riferimento è ad Arthur Avalon che 

pubblicò nel 1919 The Serpent Power (Il Potere del serpente, Edizioni Mediterranee, 

1992). 

 Il campo energetico umano può essere descritto come un corpo luminoso che circonda e 

compenetra il corpo fisico e che emette radiazioni caratteristiche. Esso viene chiamato 

“aura”. 

 

Il nucleo energetico si estende circa un metro e mezzo intorno al corpo fisico (ma può 

raggiungere spazi più grandi o più piccoli), suddiviso in sette strati chiamati corpi sottili. 

I corpi sono costituiti di una sostanza sempre più sottile a mano che si procede verso 

l’esterno rispetto al corpo fisico, e le loro “vibrazioni” rivelano frequenze 

progressivamente più alte. 

Questi corpi di energia che avvolgono il corpo fisico sono l’espressione delle emozioni, 

dei pensieri, dell’anima dell’essere. 

Si possono considerare i nostri corpi sottili come una struttura elettronica, il cui 

equilibrio implica l’allineamento di corpo mente e spirito in un’armonia complessiva. 

L’aura, cioè l’insieme dei corpi sottili ha i suoi organi come il corpo fisico: gli organi del 

corpo energetico sono costituiti dai chakra o vortici che permettono il passaggio e lo 

scambio di energia cosmica, secondo differenti frequenze, tra l’essere vivente e 

l’ambiente esterno. 

Ogni corpo sottile è quindi connesso con un centro energetico particolare chiamato 

chakra (dal sanscrito ruota di luce). 



 49 

Ogni chakra regola il sistema energetico collegando aspetti visibili e invisibili, la materia 

e lo spirito. 

L’Energia Cosmica fluisce, entra dal midollo allungato per essere immagazzinata nel 

cervello, e da lì discende nei sette chakra che sono sette porte di energia. 

I chakra sono quindi porte dimensionali che accompagnano questo movimento (che prima 

discende verso e dentro la terra e poi ascende verso il cielo) che caratterizza il processo 

di trasformazione dell’essere nel suo cammino verso quella che viene definita “la 

possibilità di sperimentare il risveglio” o la “possibilità di ricordare”: ricordarsi di essere 

Uno con il Tutto. 

I sette chakra sono i sette chakra principali (a cui si accompagnano 21 chakra minori): 

base, regione sacrale, plesso solare, cuore, gola, fronte, sommità del capo. 

I chakra regolano gli aspetti fisici ed emotivi ed assorbono, trasformano, distribuiscono 

l’energia dall’universo multidimensionale alle strutture fisiche e sottili dell’essere umano 

attraverso il sistema dei meridiani e dei nadi. 

 

Tre sono i principali canali energetici detti Nadi. 

Le nadi vengono tradizionalmente raffigurate intrecciate a spirale l’una intorno all’altra.  

La nadi ida parte dalla sinistra del rachide, la nadi pingala dalla destra, ed entrambe 

serpeggiano intorno al canale centrale, o sushumna, (canale che scorre all’interno della 

colonna vertebrale) lungo il quale sono situati i sette chakra maggiori, rappresentati come 

fiori di loto. 

Ida nadi (conosciuta come luna) controlla tutti i processi mentali, mentre Pingala nadi 

(conosciuta come sole) tutti i processi vitali. La nadi Sushumna è il canale di risveglio 

della coscienza spirituale. Esse possono essere considerate come forza pranica (Pingala), 

forza mentale (Ida), forza spirituale (Sushumna). 

Ida e Pingala funzionano nel corpo alternativamente. Osservando le narici, quando la 

narice sinistra è aperta fluisce l’energia lunare ed è in attività l’emisfero destro del 

cervello; quando la narice destra è aperta fluisce l’energia solare ed è in attività l’emisfero 

sinistro del cervello. 

Sushumna è svincolato dal tempo e in questo canale le due polarità positiva e negativa di 

Pingala e Ida si fondono e si supera la dualità. Dentro il canale Sushumna scorre l’energia 



 50 

“Kundalini” che, con le polarità positiva, negativa e neutra genera, all’incrocio di queste 

polarità, dei vortici di energia, cioè i chakra. 

Accanto e intorno alla Sushumna vi sono altre strade o canali: uno di questi canali è quello 

dei meridiani dell’agopuntura cinese. 

 

Barbara Ann Brennan offre questo quadro generale della relazione tra i sette strati 

dell’aura e i sette chakra. 

• Il primo strato dell’aura e il primo chakra sono associati alle funzioni e alle 

sensazioni fisiche. 

• Il secondo strato e il secondo chakra sono in genere associati alla vita emotiva 

dell’individuo. 

• Il terzo strato e il terzo chakra sono connessi con l’attività mentale, cioè il 

pensiero lineare. 

• Il quarto livello, associato al quarto chakra (del cuore), è il veicolo attraverso il 

quale amiamo non solo il nostro partner ma l’umanità in generale, cioè è quello 

che metabolizza l’energia dell’amore. 

• Il quinto livello è connesso con una volontà superiore che è più prossima alla 

volontà divina e il quinto chakra è associato al potere della parola, di ascoltare e 

di assumere la responsabilità delle proprie azioni. 

• Il sesto livello e il sesto chakra sono connessi con l’amore celestiale. Questo tipo 

di amore vede in ogni forma di amore una preziosa manifestazione di Dio.  

• Il settimo strato e il settimo chakra appartengono alla mente superiore, cioè a una 

forma superiore di conoscenza e d’integrazione della nostra composizione fisica 

e spirituale. 

 

Approfondendo secondo la riflessione della Scuola Eterea si descrivono le successive 

sequenze di corpi sottili: il corpo eterico; il corpo astrale, suddiviso in astrale 

propriamente detto e corpo emozionale; il corpo mentale, il corpo causale; il corpo 

animico e corpo spirituale. 

 



 51 

Il corpo eterico, veicolo del prana, (energia vibratoria cosmica) è il primo, connesso al 

corpo fisico e al primo chakra. 

Il sanscrito prana viene tradotto nella lingua italiana in maniera non perfetta con ‘forza 

vitale’, ‘energia vitale’ o ‘aria vitale’ (in cinese chi traduce esattamente il concetto di 

prana). 

Il prana scorre nel corpo fisico attraverso specifici canali sottili le Nadi, osservate in 

precedenza, che possono essere immaginate come strade che scorrono all’interno di un 

sistema autostradale energetico, e quando due o più strade si incrociano, si formano dei 

raccordi di energia, o chakra. 

La struttura del corpo eterico è simile a una rete di linee luminose, in costante movimento. 

Il suo colore varia dall’azzurro chiaro al grigio 

Il corpo eterico può avere costituzione grossolana o fine secondo il tipo di corpo fisico 

cui è connesso. 

Esso possiede solo una coscienza diffusa: se separato dalla parte fisica non può servire da 

intermediario alla mente. 

 

Il secondo corpo è il corpo astrale, più sottile del corpo eterico e meno sottile del corpo 

successivo. 

Esso si suddivide in astrale propriamente detto e corpo emozionale. 

Il corpo emozionale è legato al secondo chakra ed il corpo astrale al terzo chakra. 

Il corpo astrale è legato al funzionamento endocrino e, per via della sua caratteristica 

emozionale, ha una influenza neurochimica. 

Una quantità eccessiva o scarsa di energia astrale può determinare uno squilibrio fisico. 

Il corpo astrale si presenta come un fluido multicolore e si espande per circa trenta 

centimetri al di fuori del corpo fisico. L’energia astrale si trasmette da una persona 

all’altra ogni volta che interagiamo, ci relazioniamo con qualcuno. 

Il corpo astrale funziona come veicolo della coscienza, che può esistere separatamente, 

seppure connessa con il corpo fisico. 

Durante il sonno tutti lasciano l’involucro materiale per contattare il piano astrale. 

Il piano astrale “celebra tutti gli elementi”: terra, acqua, fuoco, aria, etere. 

 



 52 

Il corpo mentale attrae le strutture necessarie per la creazione dei pensieri e della forma 

mentale, che guidano la persona nella realizzazione della propria esistenza, sviluppando 

due funzioni principali: la prima, la mente inferiore, riguarda la parte concreta legata ai 

sensi ed alla fisicità; l’altra, la mente spirituale, in cui l’individuo sa di essere “Uno” con 

la “Fonte” e non separato da essa. “Quando la mente superiore è colma di luce, la mente 

inferiore si accorda a questa frequenza e risponde alla vibrazione dell’Amore”.  

Il corpo mentale è collegato con il quarto chakra. In questo centro si sviluppa il concetto 

interiore di amore incondizionato. 

E attraverso la ricerca interiore e la meditazione è possibile giungere alla consapevolezza 

che pensieri ed emozioni creano vortici energetici suscettibili di “aggregare materia o 

evolvere”. 

 

Il corpo causale contiene la memoria del vissuto personale e delle esperienze legate alla 

vita che uno sta vivendo e contemporaneamente il bagaglio genetico genitoriale. 

“Racchiude le memorie ancestrali, gli archetipi interiori e lo scopo dell’anima”. 

Il corpo causale è legato al quinto chakra, “ponte verso le stelle”.  

In esso è racchiuso lo scopo dell’esistenza a livello spirituale e la lezione che ci siamo 

prefissati di apprendere nel nostro cammino sulla Terra. 

E’ uno dei corpi superiori il cui sviluppo permette di svincolarsi da un passato che agisce 

attivando condizionamenti. 

 

Il corpo animico e il corpo spirituale sono i corpi superiori che manifestano l’essenza 

libera dalla personalità che si disvelano quando l’individuo volge verso l’evoluzione. 

Sono collegati con il sesto e settimo chakra. 

 

I primi tre chakra sono definiti terrestri e gli altri celesti. 

Quando si schiudono i tre centri terrestri e l’energia degli elementi più densi –terra, acqua, 

fuoco-diventa “aria”, si risveglia il centro del cuore, e “nel cuore si accende il ricordo di 

essere parte dell’Unità”. Questo si sintetizza nel corpo astrale e l’uomo può allora fondere 

l’energia della materia con quella dell’Anima che ha sede nel cuore e con quella dello 

Spirito con sede nella testa. 



 53 

E ciascuno di noi lavora a quello che è il suo processo di crescita del momento per aprire 

lentamente ogni chakra, per aumentare il suo flusso energetico, in modo da avere il tempo 

di elaborare il materiale personale che viene liberato ed integrarlo con la propria vita. 

Nel linguaggio che descrive i vari stati dell’essere esiste una distinzione tra corpo anima 

e spirito ma “tutti e tre formano una trinità sintetizzata dalla vita”. 

 

I Chakra e i tre guna 

 

La natura, secondo la cultura indovedica (prakrti, realtà immanente; prakriti, terreno 

primordiale, simile al concetto alchemico occidentale della prima materia) è 

caratterizzata e influenzata da tre qualità chiamate guna.  

Il prakriti, ci racconta Anodea Judith è tessuto con tre fili detti guna, assimilabili alla 

materia, all’energia e alla coscienza. 

I tre guna sono: 

• tamas, la materia, la massa, l’oscurità, le pesanti forze di inerzia che possono 

ostacolare il dinamismo; 

• rajas, l’energia sotto forma di movimento, la componente attivatrice della vita; 

• sattva, verità o “ciò che è”; le forze che elevano e illuminano. 

I guna possono anche essere descritti come tamas, la forza magnetica, rajas la forza 

cinetica, e sattva la forza equilibrante delle altre due. Sattva domina il piano causale, rajas 

regola il piano sottile, e tamas governa il piano materiale o fisico. 

 

 Ed i chakra sono tutti composti dai tre guna in varie proporzioni. La materia (tamas) 

regola i chakra inferiori; l’energia (rajas) regola i chakra di mezzo; e la coscienza (sattva) 

regola i chakra superiori. Ma una parte di ciascun elemento si trova ad ogni livello. 

 

“Queste tre qualità sono l’essenza di una sostanza fondamentale, unificata e primordiale. 

Insieme costituiscono la danza dell’universo, e separatamente sono distinti. I guna 

descrivono i passi di una danza cosmica” [A.Judith 2018]. E portare in equilibrio 

l’intreccio di questi tre fili fondamentali permette di portare in equilibrio noi stessi, nella 

relazione corpo, mente, spirito 



 54 

I tre guna mantengono sempre la loro essenza: la totalità dei tre guna rimane costante e 

rispecchia i principi di conservazione dell’energia. 

 

I Chakra e i cinque elementi 

 

Cinque sono gli elementi associati ai chakra: terra, acqua, fuoco, aria, etere, 

rispettivamente dal basso verso l’alto. 

Non sono letteralmente elementi fisici, ma elementi vibratori: essi compongono tutta la 

materia. Ogni elemento è determinato da un principio specifico che rappresenta la sua 

essenza intrinseca. 

La maggior parte dei sistemi metafisici postula quattro elementi - Terra, Acqua, Fuoco, 

Aria - ma i quattro elementi precedenti derivano tutti dal principio eterico. Gli alchimisti 

lo chiamano “quinta essenza”, il tutto nel tutto. 

Ed i tre elementi acqua, aria e fuoco sono attivi nel quarto: nella terra. 

 

L’etere può essere visto come il campo unificatore e onnicomprensivo delle sottili 

vibrazioni che si trovano in tutto l’universo. E tutte le vibrazioni sono caratterizzate dal 

ritmo. E il ruolo primario del ritmo consiste nell’integrare le varie parti di un sistema. 

Il quinto chakra è l’ultimo dei sette chakra ad avere un elemento correlato, secondo le 

associazioni classiche; il regno dello spirito è suddiviso fra i tre chakra superiori. 

Anodea Judith ha aggiornato tali connessioni, associando al chakra cinque il suono, e 

collegando gli “elementi” della luce e del pensiero ai due chakra superiori, in quanto 

elementi vibrazionali progressivamente più sottili; ricordandoci l’affermazione di Arthur 

Avalon in Il potere del serpente: “Il suono…è ciò che rende manifesta l’esistenza 

dell’etere”. 

 

Ogni chakra ha un suono-seme o bija-mantra associato che ne contiene l’essenza e offre 

accesso alle qualità di quell’elemento. 

 

  



 55 

I Sette Chakra principali  

 

I sette chakra principali hanno un’ubicazione, rispetto al corpo fisico, che corrisponde ai 

principali centri nervosi in quella determinata regione del corpo stesso. 

Ogni chakra ha una polarità positiva o negativa che si esprime attraverso il movimento. 

Secondo l’accezione descritta nella Scuola Eterea (che riprende la visione tantrica), gli 

uomini hanno il primo chakra con carica positiva (con movimento orario) e le donne con 

carica negativa (con movimento antiorario). Successivamente l’energia si muove 

modulandosi sull’alternanza orario-antiorario, oppure antiorario-orario fino al settimo 

chakra (per l’uomo con carica positiva; per la donna con carica negativa). 

 

Ogni chakra contiene la memoria di tutto quello che è stato vissuto dall’individuo e dalla 

propria linea genetica. Attraverso il coinvolgimento col mondo esterno, gli schemi 

all’interno dei chakra tendono a ripetersi: è quello che si dice “essere bloccati in un 

chakra”. I blocchi possono dipendere dall’eccesso o dalla riduzione di un chakra. 

Fondamento è la deprogrammazione delle memorie di sofferenza registrate sui chakra, in 

modo da non essere più collegati con la sofferenza ma con la creatività. Si tratta sempre 

di frequenze vibratorie: possono essere sentimenti a bassa, media, alta frequenza.  

Alti e bassi sono gli stessi sentimenti che noi sperimentiamo ad alte o basse frequenze. E 

la bacchetta magica è l’amore, con l’apertura totale del cuore, che noi possiamo utilizzare 

in tutte le circostanze. 

 

Osservava Osho (Chakra. La forza della vita, De Vecchi 2018): posso descrivere i chakra 

anche in questo modo: il primo, materiale: muladhara. Il secondo, vitale: svadhishthana. 

Il terzo, sessuale, elettrico: manipura. Il quarto, morale, estetico: anahata. Il quinto, 

religioso: vishuddha. Il sesto, spirituale: ajna. Il settimo, divino: sahasrara. 

I primi tre centri inferiori sono profondamente legati ai secondi tre. Si tratta di due serie 

accoppiate. 

Il primo chakra è collegato al cibo e il quarto all’amore. Se il cibo è nutrimento per il 

corpo, l’amore è nutrimento per lo spirito. 



 56 

Il secondo chakra è collegato al quinto. Il secondo chakra è politico, dominio; il quinto è 

potere spirituale: padronanza di se stessi. 

Il terzo chakra è collegato al sesto. Il terzo è il centro sessuale e il sesto è il centro tantrico. 

Il sesto è il centro spirituale. 

Il settimo è sovrumano, è divino. 

I primi tre ed i successivi tre sono due forze che si equilibrano. Quando inferiore e 

superiore hanno lo stesso peso, ecco che accade il settimo. A quel punto all’improvviso 

ogni dualità scompare. Quell’Uno è la meta di ogni ricerca. 

 

I chakra: Muladhara “ Radice, Supporto” 

• Simbolo: Loto a quattro petali 

• Collocazione: Tra l’ano e gli organi genitali, in corrispondenza del plesso coccigeo 

• Colore: Rosso 

• Ghiandole associate: Surrenali 

• Parte fisica associata: Influenza la vescica e il retto, gli organi della riproduzione e 

parte delle funzioni del sistema nervoso e circolatorio 

• Ormone: Adrenalina 

• Senso: Olfatto   

• Nota: SI 

• Mantra: Lam 

• Pianeti: Saturno  

• Elemento: Terra 

• Meridiani di Agopuntura: Vescica, intestino tenue, intestino crasso  

• Corpo corrispondente: Corpo eterico 

• Diritto: Esistere 

• Limite: Paura 

 

Il primo chakra rappresenta la madre, il rapporto con l’archetipo materno e l’energia 

femminile.  



 57 

Questo chakra raccoglie l’energia vitale che nutre gli altri chakra. L’elemento Terra 

quindi regge e organizza tutta la struttura materiale sia più densa che più sottile in cui la 

differenza è la vibrazione. 

Temi ricorrenti sono la connessione e la separazione. Il chakra della radice aiuta a 

sviluppare le capacità del qui ed ora, dell’essere presenti nel mondo materiale. 

Disturbi nel flusso energetico di questo chakra portano ad ansia, senso di instabilità, 

eccessivo attaccamento alle cose materiali, e fisicamente a patologie rettali e uretrali, 

costipazioni, disturbi del metabolismo 

  

II chakra: Swadhisthana “Dolcezza” 

• Simbolo: Loto a sei petali 

• Collocazione: È situato al di sopra dei genitali, in corrispondenza del plesso sacrale 

• Colore: Arancione  

• Ghiandole associate: Gonadi 

• Parte fisica associata: Plesso nervoso sacrale che controlla gli organi interni 

dell’escrezione e della procreazione, la vescica, i condotti urinari e gli organi genitali 

interni. 

• Ormoni: Estrogeni e testosterone 

• Senso: Gusto 

• Nota: FA 

• Mantra: Vam 

• Pianeti: Luna 

• Elemento: Acqua 

• Meridiani di agopuntura: Vescica, intestino tenue, intestino crasso, milza e pancreas 

• Corpo corrispondente: Corpo emotivo 

• Diritto: Provare piacere 

• Limite: Colpa 

 

Chakra collegato alla creatività, alla gioia di vivere, alla capacità di operare scelte. Centro 

dei sentimenti, simboleggia il continuo movimento e la ricerca di rinnovamento. 



 58 

Contemporaneamente in questo chakra troviamo tutte le ferite emotive legate al corpo 

emozionale.  

Disturbi nel flusso energetico del secondo Chakra portano a sensi di colpa, di inutilità, 

tristezza, timore della vita, dei contatti. Fisicamente, malattie infettive, degli organi 

genitali, del colon, dei reni 

  

III chakra: Manipura “Gemma splendente” 

• Simbolo: Loto a dieci petali 

• Collocazione: È situato 4 dita sopra l’ombelico in corrispondenza al plesso solare 

• Colore: Giallo dorato 

• Ghiandole associate: Pancreas 

• Parte fisica associata: il Plesso solare e il pancreas, domina fegato e pancreas.  

• Ormoni: Insulina 

• Senso: Vista 

• Nota: LA 

• Mantra: Ram 

• Pianeti: Marte 

• Elemento: Fuoco 

• Meridiani di agopuntura: Milza, pancreas, stomaco, fegato, vescica biliare, reni 

• Corpo corrispondente: Corpo astrale 

• Diritto: Agire 

• Limite: Vergogna e rabbia 

 

In questo chakra parte l’energia per le funzioni vitali. E’ la sede della forza di volontà, 

del raziocinio, del desiderio di autoaffermazione, del potere e della conoscenza. Esso 

presenta, come il secondo chakra due oscillazioni energetiche: l’espressione della forza e 

la sua mancanza; l’aspetto costruttivo e distruttivo. Nel corpo astrale sono presenti le 

ferite karmiche. 

Disturbi localizzati a questo chakra portano ad aggressività, prepotenza, diffidenza, 

invidia. Fisicamente dolori allo stomaco e al fegato, disturbi digestivi, ulcera, diabete 



 59 

 

IV chakra: Anahata “Suono prodotto da due cose che non si colpiscono (Corpo/Spirito) 

• Simbolo: Loto a dodici petali 

• Collocazione: È situato al centro del petto all’altezza del cuore in corrispondenza del 

plesso cardiaco e polmonare 

• Colore: Verde, rosa, oro 

• Ghiandole associate: Timo 

• Parte fisica associata: Plesso cardiaco e sistema simpatico 

• Ormoni: Ormoni del Timo 

• Senso: Tatto 

• Nota: MI 

• Mantra: Yam 

• Pianeti: Venere 

• Elemento: Aria 

• Meridiani di agopuntura: Stomaco, fegato, vescica biliare, reni, cuore e polmoni 

• Corpo corrispondente: Corpo mentale 

• Diritto: Amare 

• Limite: Dolore, Solitudine 

 

Da questo chakra, sede dell’amore e della tolleranza, situato nel mezzo del corpo, può 

muovere il cammino verso l’ascesa spirituale, quando i primi tre chakra sono equilibrati 

e si sono superate paura, tristezza e rabbia. 

(Così come il primo chakra apre la porta dell’esperienza materiale). 

Il chakra del cuore, considerato da molte tradizioni la sede dell’Anima, è il luogo dove la 

parte maschile e femminile si fondono e si sviluppa il concetto interiore di amore 

incondizionato. Parola chiave è la “compassione”, cioè entrare in vibrazione con l’altro. 

Il quarto chakra non è però solo il chakra dell’amore: esso può essere appesantito 

dall’eccesso di informazione che può spostare la nostra centratura da noi stessi verso il 

“pensiero collettivo”, rendendoci quindi manipolabili. 



 60 

Squilibri in questa zona portano intolleranza, fanatismo e insensibilità. Fisicamente 

disturbi circolatori e cardiaci, tachicardia, disturbi respiratori, insufficienza immunitaria. 

 

V chakra: Vishuddha “Purificazione” 

• Simbolo: Loto a sedici petali 

• Collocazione: tra l’avvallamento del collo e la laringe in corrispondenza del plesso 

faringeo 

• Colore: Azzurro 

• Ghiandole associate: Tiroide e paratiroide 

• Parte fisica associata: Plesso nervoso cervicale 

• Ormoni: Tiroxina 

• Senso: Udito 

• Nota: Nessuna corrispondente 

• Mantra: Ham 

• Pianeti: Mercurio 

• Elemento: Akasha, etere, suono 

• Meridiani di agopuntura: Cuore, polmoni 

• Corpo corrispondente: Corpo causale 

• Diritto: Parlare 

• Limite: Bugie 

 

Questo centro è collegato alla consapevolezza, all’espressione dei sentimenti attraverso 

la parola, alla conoscenza, alla creatività. In esso si palesa il “potere della 

manifestazione”, cioè la capacità di creare nella propria vita quello che si desidera, 

lavorando sull’allineamento tra mente corpo e spirito. Il quinto chakra è collegato con “la 

mappatura che regola il nostro scopo sulla terra” 

Disarmonie portano alla difficoltà di espressione, prepotenza, fobie. Fisicamente disturbi 

e infiammazione alla gola, alla laringe, al cavo orale, tosse. 

Lo squilibrio di questo chakra è collegato a quello del cuore e può provocare sensazioni 

di soffocamento, groppo in gola, paura di morire. 



 61 

 

VI chakra: Ajna “Percepire, Sapere” 

• Simbolo: Loto a novantasei petali 

• Collocazione: Un dito sopra il ponte del naso, al centro della fronte in corrispondenza 

del plesso craniale 

• Colore: Blu scuro o indaco 

• Ghiandole associate: Ipofisi 

• Parte fisica associata: Principale centro di coordinamento del sistema nervoso 

centrale. Parte inferiore del cervello, occhio sinistro, orecchie, naso 

• Ormoni: Vasopressina 

• Senso: Tutti 

• Nota: RE 

• Mantra: OM 

• Pianeti: Giove 

• Elemento: Pensiero 

• Meridiani di agopuntura: Triplice riscaldatore, circolazione, fegato, vescica biliare 

• Corpo corrispondente: Corpo animico 

• Diritto: Vedere 

• Limite: Illusione, fanatismo 

Questo chakra- chiamato anche terzo occhio- ha la funzione di riunire armoniosamente 

le funzioni dei due emisferi del cervello. Regola i processi del pensiero, è sede 

dell’intuizione e della percezione extrasensoriale. E’ la sede delle più elevate facoltà 

mentali. 

Il sesto chakra è definito Chakra del Maestro, perché è qui che abita il Maestro Interiore, 

invisibile, l’unico che dovremmo seguire. 

Quando il chakra del cuore è aperto e in congiunzione con quello del terzo occhio, siamo 

in grado di liberare potenti energie guaritrici sia da vicino che da lontano. 

Disturbi nel suo flusso energetico portano ad insicurezza, caos, poca voglia di vivere. 

Fisicamente può portare disturbi alla vista, udito, naso, memoria e labirintiti. 

 



 62 

VII chakra: Sahashrara “Loto dai mille petali” 

• Simbolo: Loto dai mille petali 

• Collocazione: Al centro della sommità della testa in corrispondenza alla corteccia 

cerebrale 

• Colore: Viola, bianco, oro 

• Ghiandole associate: Epifisi o pineale 

• Parte fisica associata: Plesso coronario. Occhio destro, parte superiore del cervello 

• Ormoni: Serotonina 

• Senso: Tutti 

• Nota: Do 

• Mantra: So ham 

• Pianeti: Sole 

• Elemento: Luce 

• Meridiani di agopuntura: Tutti i dodici meridiani 

• Corpo corrispondente: Corpo dello Spirito Divino 

• Diritto: Conoscenza 

• Limite: Attaccamento 

 

Questo chakra è sede del contatto con il Sé superiore, porta di accesso all’ignoto, 

Influenza la corteccia cerebrale e vari tipi di coscienza, compresa l’unificazione delle 

facoltà spirituali, mentali e fisiche. È legato all’archetipo paterno, al rapporto con 

l’energia maschile e al rapporto con la Divinità. 

Rappresenta nella sua forma più evoluta il superamento del dualismo e la trasformazione 

della conoscenza in consapevolezza e, laddove si compia questo “risveglio”, la possibilità 

di “liberarsi dalle catene dell’illusione e dalle maschere della personalità”. 

Disturbi del suo flusso energetico possono portare a depressione, paura di morire, 

iperattività, disturbi psicotici, emicrania e disturbi agli occhi. 

 

  



 63 

I 3 tan tien secondo la tradizione Taoista 

 

Il Taoismo, è una delle filosofie fondamentali della cultura cinese, e propone l’idea 

dell’equilibrio e della circolarità degli opposti all’interno di un’unica circolarità, il Tao, 

la Via, quella da percorrere per giungere alla piena realizzazione umana e spirituale. 

Il Tao è il processo, il fluire; è ogni cosa in trasformazione costante. Lao-tzu, il filosofo 

mitico fondatore del Taoismo dice “ Il Tao non fa nulla, ma nulla è lasciato non fatto”. 

Prima di tutto vi era, per la filosofia taoista un non-essere trascendente e indifferenziato, 

la “VIA”. Il Tao che diede origine all’essere. 

A un certo punto - nell’essere - si formarono due polarità di segno diverso che 

rappresentano i principi fondamentali dell’universo, presenti nella natura: Yin, il 

principio negativo, freddo, lunare femminile (il cui segno convenzionale è una linea 

spezzata); Yang, il principio positivo, caldo, solare, maschile (il cui segno convenzionale 

è una linea continua). 

L’alternanza di Yin e Yang sintetizza l’idea di perenne divenire implicita nel Tao, 

comprensiva di ogni cosa e del suo opposto. Dallo Yin e lo Yang, elementi quindi di 

differenziazione complementari, deriva tutto il mondo visibile e invisibile della 

cosmologia taoista. 

Da essi deriva il qi, l’energia che scorre nel mondo fisico, rappresentato dai cinque 

elementi, acqua, legno, fuoco, metallo, terra, (le cinque fasi dell’energia), che si 

combinano a loro volta nelle otto forze. Le otto forze, risultato dell’interazione di Yin e 

Yang, formano gli otto trigrammi del bagua e, combinate, danno origine ai 

sessantaquattro esagrammi dell’I Ching. Tali esagrammi sono binari, ossia formati da 

linee intere e linee spezzate, proprio “come il codice di programmazione di un mondo 

virtuale”. 

Il Taoismo quindi, concepisce l’universo come un immenso oceano di interazioni 

energetiche, derivate dal contributo fondamentale dello Yin e dello Yang e tutte le 

creature viventi sono in continua interazione con i cinque elementi dell’esistenza. 

La scienza moderna ha recentemente individuato prove concrete da rendere consistente 

la visione taoista dell’universo. 

 



 64 

Nella filosofia taoista si parla di tre Tan Tien, tre centri nel corpo umano situati lungo 

l’asse gravitario che passa al centro della testa, del torace e dell’addome. 

Il termine vuol dire “Campo del Cinabro”, cioè luogo in cui si compie la trasmutazione 

alchemica delle sostanze di base (mercurio e zolfo) per ottenere appunto il Cinabro 

(solfuro di mercurio), che nell’alchimia cinese è la materia prima della pietra filosofale, 

l’operazione alchimistica che realizza simbolicamente la rigenerazione. 

 

I Tan Tien (superiore, medio ed inferiore/ Campi di Cinabro) sono sovrapponibili ai 

chakra: 

• il Tan Tien superiore, situato in un punto in mezzo alle sopracciglia, legato al piano 

mentale  

• il Tan Tien di mezzo, posto al centro del petto, legato alle emozioni 

• il Tan Tien Inferiore, nell’addome, nel punto sotto l’ombelico, legato al corpo fisico. 

 

Questi tre punti sono in strettissima connessione con i cosiddetti “tre tesori” della 

Medicina Tradizionale Cinese. 

Il Campo inferiore è la regione dell’essenza vitale (Jing); il Campo mediano è sede del 

soffio vitale (Qi); il Campo superiore dimora dell’energia spirituale (Shen). 

La comunicazione tra questi tre centri avviene tramite la colonna vertebrale e il midollo. 

Si creano così tre cavità, pelvica, toracica, craniale in cui agiscono tre visceri straordinari: 

utero; vescica biliare e cervello. 

 

Jing: essenze, sono la potenza dell’unione fra Cielo e Terra, unione di Ying e Yang, 

aspetti polari di un processo ritmico, in una dialettica interminabile. Esse sono la 

componente di base di un essere vivente che si organizza: hanno in sé delle specificità, 

come il seme della pianta, che vengono dalla Terra (qualità delle essenze del padre e della 

madre) e dal Cielo (attraverso il soffio vitale che  ad un certo punto viene ad animare la 

composizione particolare di essenze). Esse costituiscono il fondamento energetico della 

vita e sono custodite nei Reni. 

  



 65 

Le essenze sono ciò che vi è di più sottile in una sostanza, prodotto della raffinazione o 

della distillazione, la quintessenza. Con procedimenti di alchimia interna o esterna l’uomo 

può raffinare sempre più le sue essenze, allora “queste diventano l’elisir della vita, il 

cinabro”. 

 

Qi: letteralmente significa soffio, energia vitale immateriale, manifesta e diretta. Una 

forza immateriale contraddistinta da movimento, cambiamento, trasformazione. E’ il 

manifestarsi specifico di questa forza all’interno di un singolo individuo. Elemento 

intermedio fra Jing e Shen, rappresenta l’attivazione e la trasformazione. E la 

trasformazione di tutto ciò che deriva dal Jing e vi fa ritorno.  

Yin e Yang sono le caratteristiche primarie del soffio, il ritmo binario fondamentale della 

vita in una dialettica interminabile. Non sono due soffi, ma il soffio che passa da differenti 

fasi secondo i momenti e le circostanze. Non vi è Yin senza Yang e non vi è Yang senza 

Yin; Yin non è assenza di Yang, e Yang non è assenza di Yin e nessuno dei due è 

assolutamente primo. 

 

Shen: è un livello estremamente puro e sottile di vibrazione energetica. Rappresenta un 

patrimonio universale, ma si radica nel Cuore del singolo individuo e ne guida 

l’orientamento profondo nel corso della sua vita, costituendosi, nell’immagine che ci 

riassume Franco Bottalo come “la nostra profonda guida spirituale interiore”.  

 

I tre tesori sono quindi associati al livello della sopravvivenza (Jing), alla relazione (Qi) 

e alla differenziazione (Shen). 

L’insieme dei tre Tan Tien è considerato “un organo del corpo” come il cuore o i polmoni, 

chiamato “Triplice Riscaldatore”. Esso garantisce l’unità dei soffi del corpo e mantiene 

la relazione tra il soffio originario e le sue manifestazioni nell’organismo.  Attiva le 

trasformazioni organiche attraverso un processo di distillazione, che contiene l’idea della 

“capacità di ottenere sostanze pure e preziose alla vita”, come un processo alchemico e 

permette alle sostanze prodotte da tali trasformazioni di circolare, coordinando  il 

controllo della trasformazione dei liquidi e della loro diffusione, regolando, quindi, la 

circolazione delle acque. E l’acqua è contemporaneamente sostanza seminale. 



 66 

Parlare allora di Jing, Qi e Shen come dei tre tesori custoditi nei tre centri fisico-energetici 

dell’individuo si connette con la visione taoista dell’individuo come processo di alchimia 

interiore. 

I tre Tan Tien sono i tre campi in cui coltivare ciò che è prezioso per il nostro processo di 

purificazione ed elevazione e le sostanze preziose dei tre Tan Tien sono i tre tesori 

dell’essere umano: Jing, Qi, Shen. 

Tesori rappresentati anche come fiori: Jing, il fiore di piombo; Qi il fiore d’argento, Shen 

il fiore d’oro. E l’espressione “fiore d’oro” contiene esotericamente anche il termine 

“luce”; l’oro, la qualità incorruttibile dello Shen, rappresenta la purezza finale del 

massimo conseguimento spirituale. 

Nel libro Il segreto del fiore d’oro, per lungo tempo tramandato oralmente, (la prima 

stampa risale al XVIII secolo), “far circolare la luce” è il segreto più profondo e 

stupefacente. Ci dice Richard Wilhelm, che assieme a Jung ha rivelato all’Occidente nel 

1929 questo testo prezioso: “Mettere in movimento la luce è facile, ma è difficile fissarla. 

Se la si fa circolare per il tempo dovuto, essa si cristallizza e costituisce il corpo spirituale 

naturale. Tale spirito cristallizzato si forma al di là dai nove cieli. E’ di questa condizione 

che parla il Libro del sigillo del cuore, quando dice: “Silenziosamente  al mattino spicca 

il tuo volo”. Tutti i mutamenti della coscienza spirituale dipendono dal cuore.  

I tre Tan Tien permettono quindi di lavorare su tre campi principali della nostra vita. 

 

Nel suo sistema di ricerca interiore denominato “Quarta Via” Gurdjieff (che aveva avuto 

come suoi Maestri di riferimento Maestri di varie scuole Sufi) ha parlato dei tre centri 

dell’uomo, -superiore, intermedio, inferiore-, e delle tre energie fondamentali, - attiva, 

passiva e la forza di conciliazione. È la legge del Tre, la legge dei Tre Principi o delle Tre 

Forze, secondo cui ogni fenomeno, dal piano molecolare al piano cosmico è il risultato 

della combinazione o dell’incontro di tre forze, tutte ugualmente attive. E gli uomini non 

possono né percepire né osservare direttamente la terza forza, non più di quanto possano 

percepire spazialmente la “quarta dimensione. L’uomo può imparare ad osservare e 

vedere in sé l’azione delle tre forze. (Ouspensky, Frammenti di un insegnamento 

sconosciuto, la testimonianza di otto anni di lavoro come discepolo di G. I. Gurdjeff). 

  



 67 

IN CHIUSURA 

 

“Nasciamo e moriamo come nascono e muoiono le stelle, sia individualmente che 

collettivamente. Questa è la nostra realtà. Per noi, proprio per la sua natura effimera, la 

vita è preziosa” ci ricorda Carlo Rovelli, “Ma immersi in questa natura che ci ha fatto e 

che ci porta, non siamo esseri senza casa, sospesi fra due mondi, parti solo in parte della 

natura, con la nostalgia di qualcosa d’altro. No: siamo a casa. 

 

…Noi siamo fatti della stessa polvere di stelle di cui sono fatte le cose e sia quando siamo 

immersi nel dolore sia quando ridiamo e risplende la gioia non facciamo che essere quello 

che non possiamo che essere. Una parte del nostro mondo. 

…Qui sul bordo di quello che sappiamo, a contatto con l’oceano di quanto non sappiamo, 

brillano il mistero del mondo, la bellezza del mondo, e ci lasciano senza fiato” [C. Rovelli 

2014]. 

 

Allora quel silenzio tra le note ricercato, quella tensione inesauribile verso la trascendenza 

della dualità in cui siamo immersi, ha significato un movimento: sciogliere un minuscolo 

granello di materia condensata, interferenza sublime nel nostro fluire. Avere dischiuso la 

fessura che permette la presenza della luce, la sua azione vitale di presenza e di guarigione 

e ritrovarci come ci racconta e suona per incanto Emiliano Toso nel suo brano:  

In Questo Luogo Di Stelle 

“Chiudete gli occhi e lasciatevi andare 

nel profondo mare che è l’Universo. 

Ad ogni inspirazione immergete sempre di più 

nel blu profondo del Cosmo scintillante di stelle. 

Ogni inspirazione è un lasciare andare le tensioni, gli stress  

e tutto ciò che apparentemente ci separa dal tutto, dall’Uno. 

Siamo immersi nell’oceano di Stelle  

e una dolce luce ci avvolge. 

Il nostro corpo è un tutt’uno col cosmo e la pace del creato, 

luce e pace in un blu ammantato di stelle. 



 68 

E mentre inspiriamo ed espiriamo 

il creato respira con noi,  

i nostri cuori risuonano insieme.  

E percepiamo ogni cosa come un unico essere vivente 

Noi inspiriamo, il tutto inspira, 

Noi espiriamo, il tutto espira. 

Siamo nel ritmo e siamo il ritmo del respiro dell’Universo 

La vita è Spirito e noi siamo vita 

e nel silenzio udiamo la musica delle stelle, 

la musica del nostro corpo e la musica delle nostre cellule, 

e nelle cellule la danza del nostro DNA, 

la struttura energetica dell’esistenza, 

la nostra e del cosmo. 

E nel sintonizzarci con questa melodia quasi impercettibile, 

la memoria ci riporta indietro alle origini dell’Universo, 

alle origini della Creazione  

dove tutto era Uno con il suo Creatore. 

Un suono e un respiro, 

una nota e un’anima. 

A fondamenta della Creazione. 

il Creatore diede forma alle sue note 

e la loro eco risuona in tutto il creato. 

Combinandosi tra loro 

 esse hanno dato forma ad ogni cosa 

 e ad ogni creatura. 

22 suoni 22 lettere 22 energie e intelligenze 

ognuna nel silenzio del proprio essere 

 si è inchinata alla volontà del suo Creatore 

 per realizzare la sua benedizione, 

che è la vita…”  



 69 

RINGRAZIAMENTI 

 

Grazie agli amori imperituri di ogni giorno, fonte inesauribile di tutto ciò che scorre in 

me e oltre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 70 

BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE 

 

▪ Barbara Ann Brennan, Mani di Luce, Longanesi, 1987 

▪ Franco Bottalo, Il cammino dell’anima in Medicina Cinese, Xenia Edizioni, 2016 

▪ Antonio Damasio, Lo strano ordine delle cose, Adelphi Edizioni, 2018 

▪ Immaculata De Vivo, Daniel Lumera, Biologia della Gentilezza, Mondadori, 2020 

▪ Bruce H. Lipton, La biologia delle credenze, Macro Edizioni, 2006 (Copyright 2005, 

Bruce Lipton) 

▪ Daniel Goleman, La forza della meditazione, BUR, Rizzoli, 2018 (Copyright 1988, 

daniel Goleman) 

▪ Anodea Judith, Chakra. Ruote di vita, Tecniche corporee, 2018 

▪ René Guenon, Scritti sull’esoterismo islamico e il Taoismo 

▪ Osho, Chakra. La forza della vita, DeVecchi Edizioni, 2018 

▪ Osho, Questa è la vita, Mondadori, 2012 

▪ Gioacchino M. Pagliaro, Intenzionalità di guarigione. La mente e la cura nel mondo 

dei quanti, Edizioni Amrita, 2021 

▪ Candace B. Pert, Molecole di emozioni. Perché sentiamo quel che sentiamo? TEA, 

2020 (Copyright 1997, Candace B. Pert) 

▪ Erica Francesca Poli, Anatomia della coscienza quantica. La fisica 

dell’autoguarigione, Anima Edizioni, 2016 

▪ Romolo Rossi, Sottovoce agli psichiatri, Piccin 2010 

▪ Carlo Rovelli, Sette brevi lezioni di fisica, Adelphi Edizioni, 2014 

▪ Sabrina Vaiani, Morte e Nascita, Eterea, 2016 

 

 

 


