Accademia di Counseling Vibrazionale

Elaborato Finale

Silenzio tra le Note.

Agosto 2021

Relatrice: Sabrina Vaiani Candidata: Fabia Begliomini

~e \ Ente di Formazione per Counselor Olistici
“% |scritto Siaf Italia con codici SC 119/12 e SC 120/12



C’¢ sempre una perfezione che viene perduta. C’¢ sempre un
incantesimo che non si trova piu. Come quando raccoglievo i lamponi
nel bosco la mattina presto. E un ricordo qualunque ma ho molte,
moltissime nostalgie di ricordi privati, ricordi di antiche perfezioni
perdute. Sono in realtd ossessionato dalle nostalgie private, e in
qualche modo sono forse anche ossessionato da nostalgie della storia
pubblica, che si spingevano molto indietro, fino ai tempi piu antichi,
perché so bene che si e perduta per sempre qualche speciale
perfezione. Si continua ad abbandonare qualcosa. Si continua a dire
addio. Il problema, forse, e cercare di inventare nuove perfezioni,
pensare che ogni momento & una perfezione che comunque si pud
perfezionare — voglio dire il problema permanente € costruirsi nuove
perfezioni di cui poi continuare ad avere, per sempre, nostalgia.

Ettore Sottsass, Scritto di notte



INDICE

Introduzione

Visibile e invisibile. Il mondo dei quanti
Al di 1a del dualismo

Biofotoni, DNA e mente
Epigenetica

Il difficile problema della coscienza
La mente non locale

Silenzio tra le note

Verso la meditazione

Anatomia sottile

In chiusura

Ringraziamenti

Bibliografia essenziale

Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.
Pag.

14
18
22
28
34
37
40
46
67
69
70



INTRODUZIONE

Questo racconto muove dal discorso della dimensione energetica dell’essere umano, sia
come corpo, che come sistema umano, in un’interazione con tutto cio che ci circonda in
cui e presente una continua geometria di vibrazioni. Il mondo delle Tecniche energetiche
e dell’ Anatomia energetica in una conversazione con i fondamenti della nuova scienza,

la scienza quantistica.

Il nostro corpo sa svilupparsi da una singola cellula in un organismo perfetto, quella stessa
intelligenza ha la capacita di ristabilire I’equilibrio dove necessario.

Riconoscere questa intelligenza é il primo passo per attivarla.

Produciamo e scambiamo energia dentro e fuori di noi, generando vibrazioni che arrivano
al mondo prima delle nostre azioni.

La medicina energetica, la medicina vibrazionale si e sviluppata da tempo e considera la
vibrazione di ogni sostanza, di ogni molecola, di ogni cellula, tessuto, organo. Ogni
molecola di cui si & composti ha una formula chimica, ma quella formula chimica é

possibile perché dietro ¢’¢ un’equazione energetica, una vibrazione, una frequenza.

Siamo fatti di strati di energia a diversa densita; manifestiamo la nostra realta in base
all’energia che produciamo, alla sua qualita o vibrazione. La realta risponde per risonanza
con la nostra vibrazione.

In questo sistema complesso, fatto di diversi strati, o corpi, esistiamo
contemporaneamente in ognuno di essi ma a diversi stati di coscienza. Per recepire e
processare informazioni che non sono visibili, toccabili, comunque non rilevabili con i
nostri cinque sensi, la coscienza deve avere imparato a esistere contemporaneamente, in
modo consapevole almeno in piu piani del nostro esistere. L’unita che interessa € la
coscienza, e “la coscienza ¢ in questo istante di eterno presente dove il tempo non esiste”.
E in quella dimensione piu sottile, dove noi non siamo legati ai cinque sensi ma la nostra

coscienza esiste ed abita Ii, siamo veramente connessi col tutto.



A mano a mano che prendiamo coscienza di frequenze e di corpi superiori, il grado di

connessione aumenta, finché diventiamo un tutt’uno con ’universo.

E per uscire dalla dimensione piu densa della mente razionale, si snodano differenti vie:
qui ricordiamo la Meditazione con 1’utilizzo dell’energia del campo del cuore, sullo
sfondo di una delle mappe dell’anatomia sottile dove la manifestazione della materia ¢
I’espressione dei cinque elementi fondamentali: terra, acqua, fuoco, aria, etere.

Un lavoro sui chakra ed i tre tantien, centri d’energia, porte dimensionali attraverso cui
esplorare 1’area di coscienza legata allo specifico centro per sbloccare le energie legate a
quella particolare sfera. Essi supportano una pluralita di tecniche energetiche tra cui le
tecniche energetiche che possono essere comprese come “tecniche di risveglio interiore”
0 esperienze di meditazione strutturata sul tema dell’elevazione vibrazionale e

dell’armonizzazione verso I’unita delle polarita nella nostra psiche.



VISIBILE E INVISIBILE. IL MONDO DEI QUANTI.

La vibrazione e stata da sempre associata alla creazione della materia e della forza vitale
che pervade I’universo. Dai Veda in Oriente a Pitagora, da San Giovanni alle scoperte di

Plank ed Einstein, sembra chiaro che “tutto e energia” e questa energia ¢ vibrazione.

All’inizio del XX secolo si sviluppd una nuova generazione di fisici la cui missione era
lo studio dei rapporti tra /’energia e la struttura della materia: nel decennio seguente
compresero che 1’Universo non era fatto di materia sospesa nello spazio vuoto (secondo

I’Universo fisico newtoniano), ma di energia.

Nel 1900 Max Planck formulo una prima ipotesi sulla quantizzazione dell’energia, dalla
quale sarebbe poi nata la teoria dei quanti. Scopri che I’energia del calore radiante (come
quella dei nostri termosifoni) non viene emessa in un flusso continuo, ma in piccole unita.

Il termine “quanto” indicava una piccola quantita di energia.



Con la teoria dei quanti diverra possibile sostenere che lo scambio energetico non avviene
in modo continuo, ma attraverso pacchetti di energia, che rappresentavano la piu piccola

parte di energia che poteva essere scambiata tra due corpi.

Ma la data che segna il passaggio del cambio di paradigma dalla fisica classica alla fisica
piu recente ¢ il 1905, associata all’opera geniale di Einstein, introducendo I’idea della
relativita dello spazio e del tempo ridefinendoli in un’unica entita: lo spazio-tempo.

Nel 1905 Einstein dimostro come 1’energia sia effettivamente composta da pacchetti
discreti di energia (sia cioe quantizzata).

| quanti di energia possiedono la proprieta di poter esistere in due forme distinte e
apparentemente inconciliabili: una forma definita e ben oggettivabile, come corpuscolo
ed una forma piu indefinita, come onda, intesa come onda di probabilita, cioé la
rappresentazione dell’insieme delle possibilita in cui la dimensione corpuscolare potra
manifestarsi. Le onde di probabilita, non rappresentano quindi probabilita di cose, ma
probabilita di interconnessioni.

L’intero universo appare come una rete dinamica di sistemi energetici inseparabili.

Einstein disse che tutto & energia. La teoria della relativita esprime 1’equazione E=mc?
I’energia ¢ uguale alla massa moltiplicata per il quadrato della velocita della luce.
Afferma che I’energia (E) di un qualsiasi corpo fisico ¢ uguale alla materia (m, massa),
quando questa raggiunge la velocita della luce (c) elevata al quadrato.

Tutto (inclusi i nostri corpi) &, quindi, fatto di energia ed essa non si puo distruggere ma
solo variare di stato.

Gli atomi vibrano e oscillano a seconda del moto rotatorio degli elettroni e poiche tutto

in natura e composto di atomi tutto vibra. Anche 1’uomo vibra.

| fisici quantistici scoprirono quindi che gli atomi materiali sono formati da vortici di
energia in costante vibrazione e rotazione: ogni atomo oscilla ed emette energia. La
struttura dell’atomo ¢ formata da un insieme di vortici di energia infinitamente piccoli
chiamati quark e fotoni. L’atomo non ha una struttura fisica, non é fatto di materia

tangibile ma di energia invisibile. Ciascun atomo ha una specifica configurazione



energetica (oscillazione), gli aggregati di atomi (molecole) emettono collettivamente

modelli energetici che li identificano.

Nel nostro mondo la sostanza materiale (materia) appare dal nulla.
La materia puo essere contemporaneamente definita un qualcosa di solido (particella) e

un campo di forza immateriale (onda).

Einstein aveva capito che non viviamo in un Universo fatto di oggetti materiali distinti e
separati da uno spazio vuoto. L’Universo ¢ un tutto indivisibile e dinamico in cui I’energia
e la materia sono cosi strettamente interconnesse che & impossibile considerarle entita

separate.

La prospettiva quantistica descrive 1’Universo come un insieme integrato di campi
energetici interdipendenti in un reticolo di interazioni.

Il passaggio dalla Fisica Newtoniana - che considerava I’atomo come un composto di
particelle (secondo la visione della realta basata sul piano biochimico) - alla Fisica
Quantistica (secondo un approccio biofisico) porta quindi a definire 1’atomo come un

“aggregato di energia invisibile”.

Un atomo quantistico, composto di quanti, che sono frazioni di energia. L’universo ¢ fatto
di energia, che si puo aggregare o disgregare in modo differente: tutta la materia puo
essere contemporaneamente definita come qualcosa di solido - particella — e un campo di

forza immateriale — onda-.

Ci narra Carlo Rovelli, nel presentare il suo recentissimo libro Relativita generale
[Adelphi 2021] di come il comprendere “la relativita generale” di Einstein, quella che il
fisico russo Lev Landau ha chiamato “la piu bella delle teorie”, sia stato per lui un grande
amore, ma lo sforzo di “capirla” sia stato un lungo percorso che non si ¢ mai davvero
concluso. Come capire un grande amore, d’altronde. “Perché la teoria ¢ un salto avanti
strepitoso nella nostra comprensione del mondo... Einstein, dopo averne completato le

equazioni nel 1917, é tornato molte volte sul significato della sua teoria, cambiando



ripetutamente idea sul modo in cui intenderla... Ancora dopo la sua morte le discussioni
sulla comprensione della teoria sono continuate... In sintesi, la relativita generale ¢ la
scoperta che due entita che credevamo essere diverse sono in realta la stessa. Una € il
campo gravitazionale.... I’altra ¢ lo spazio in cui siamo immersi. Anzi, per essere piu
preciso, lo ‘spaziotempo’, che € un po’ la casa dentro cui vive la realta” [C. Rovelli,
Capire (davvero) Einstein, ecco la mia sfida infinita, Corriere della Sera, 28 giugno
2021].

La teoria dei quanti ha molti padri ed Einstein ne € il padre spirituale.

E se da un lato la relativita ha cambiato come pensiamo lo spazio e il tempo, dall’altro la
meccanica quantistica ha cambiato come pensiamo le cose, gli oggetti, e ci descrive la
nostra comprensione delle cose che sono fatte di vibrazioni. Il mondo e fatto di quanti; i
quanti sono il cuore della meccanica quantistica, piccole entita che pullulano, balzellano.
E del resto, se il mondo non fosse fatto cosi non potremmao costruire i computer, i circuiti
integrati, 1 laser, gli apparecchi della risonanza magnetica. ..

Ma la domanda — che cosa sia il tempo, e molto difficile, perché e una domanda a cui si
risponde per gradi. Ci sono domande aperte e la risposta finale sul tempo non c¢’¢€ ancora.
Il pensiero di Carlo Rovelli ci indica che le cose cambiano e che il tempo é semplicemente
un contare il cambiamento delle cose. E questo vuol dire che se non succede niente, il
tempo non passa. Il tempo esiste soltanto quando qualche cosa cambia. Nelle equazioni
che sta studiando, con il suo gruppo, il tempo non c¢’¢: nasce piano piano come descrizione
macroscopica di cose. Potremmo sempre parlare senza fare mai riferimento al tempo ma
solo riferendo le cose le une con le altre, come “stamattina ho preso ’aereo quando il

Sole era 1a”.

Ma per comprendere il grande mutamento della scienza che ha consentito il progresso
tecnologico e che in questi anni recenti sta finalmente coinvolgendo le scienze umane,

ripercorriamo alcuni momenti della storia di queste teorie che hanno cambiato il mondo.

Werner Karl Heisemberg, noto per aver esposto nel 1927 il principio di indeterminazione,

Premio Nobel per la fisica nel 1932 per la creazione della meccanica quantistica,



individua il cuore della teoria in questa idea: che le cose, gli oggetti, i sistemi, una penna,
una galassia, un uomo hanno proprieta, ma queste proprieta si riferiscono sempre a come
interagiscono con le altre cose, quindi capiamo il mondo non in termini di oggetti
individuali ma in termini di relazioni, come le cose si mettono in relazione, 1’'una con
’altra.

Le proprieta sono le relazioni con gli altri, non ¢’¢ una sostanza con proprieta ma abbiamo
una rete di relazioni.

Questa ¢ I’idea centrale della meccanica quantistica, la piu grande rivoluzione scientifica,
comparabile a quella di Copernico, Darwin, Einstein, che cambia la scienza e la nostra

visione del mondo.

L’entanglement quantistico, uno dei perni della meccanica quantistica venne ipotizzato
per la prima volta da Erwin Schrodinger nel 1935 (Nobel per la fisica nel 1933) come il
fenomeno, in virtu del quale le particelle, pur essendo separate si comportano come se
fossero una sola, in realta connesse attraverso un’unica funzione d’onda.

Quindi, se si fanno interagire due particelle per un certo periodo e successivamente si
separano, quando si sollecita una delle due in modo da modificarne lo stato,
istantaneamente si manifesta sulla seconda una analoga sollecitazione a qualunque
distanza si trovi rispetto alla prima.

Significa che e possibile che qualcosa che accade in un luogo possa istantaneamente —
quindi in modo non locale- far si che qualcos’altro accada molto lontano.

Il concetto di non-localita sostituisce il concetto di causalita lineare introducendo quello
di sincronicita.

Si sviluppava quindi una nuova teoria che riteneva la realta osservata dipendente dalla
situazione sperimentale ¢ quindi dall’osservatore; diceva Heisenberg: “la realta varia a

seconda che la osserviamo o no”.

L’esperimento della doppia fenditura offre una spiegazione del paradosso della materia.
Lo sfondo sul quale opera 1’esperimento della doppia fenditura é il tentativo di dare una
risposta definitiva a una delle domande piu antiche della storia della fisica: la luce si

comporta come onda o come insieme di particelle fisiche?

10



Newton aveva teorizzato nel 1600 la natura corpuscolare della luce, teoria valida fino ad
inizio 1800 quando Young, il primo ad eseguire 1’esperimento della doppia fenditura, nel
1801, dimostro il carattere ondulatorio della luce.

Successivamente furono provate nuove contraddizioni, ma alla fine i fisici accolsero
I’idea della dualita onda-corpuscolo della luce.

Su questa duplice natura della luce, la fisica quantistica ha eretto uno dei suoi pilastri:

sara il tipo di esperimento eseguito a far emergere una forma anziché ’altra.

Questo sosterranno, Niels Bohr (Nobel per la fisica, 1922) e la scuola di Copenaghen: se
in un esperimento si usa una sola fenditura, la luce si comporta come particella; se si
usano entrambe le fenditure, la luce si comporta come onda.

Bohr ha chiarito, con il suo principio di complementarieta la coesistenza di questi due
stati, come facenti parte della stessa entita. | due aspetti, corpuscolare e ondulatorio non

pOSSONO essere osservati contemporaneamente in quanto si escludono a vicenda.

L’esperimento della doppia fenditura, stabilisce quindi che la luce puod essere sia onda
che particella. Ma la cosa piu stupefacente non ¢ tanto il dualismo ‘“onda-particella”
quanto come questa cambi in base all’osservazione.

Due principi emergono nella nuova realta che studia la realta subatomica:

il primo principio € che [’osservatore, la misurazione, crea le condizioni affinché una
possibilita prenda forma a scapito di altre, al punto da creare la realta che viene descritta;
il secondo principio riguarda la casualita con cui una possibilita prende forma rispetto
alle altre.

L’entanglement € stato successivamente studiato e sperimentato piu e piu volte.
David Bohm, (1917-1922) dette un particolare contributo nello studio dell’entanglement;
sviluppd un’interpretazione alternativa a quella di Copenaghen secondo la quale una

particella quantistica, ad esempio un elettrone, ha un’esistenza probabilistica di tipo

ondulatorio finché non viene osservata (collasso della funzione d’onda).

11



Secondo Bohm 1’equazione d’onda che descrive lo stato di una particella non ¢ solo una
funzione matematica probabilistica, ma & veramente reale.

Lo stato della particella & inoltre influenzabile da un parametro cruciale che defini
potenziale quantico attraverso una informazione non locale, cioé in assenza di segnale,
totalmente indipendente dallo spazio e dal tempo, capace di operare ovunque

istantaneamente.

Fig. 1 — Entanglement quantistico. Esistere nella relazione; la relazione come
fondamento dell’esistere.

La nuova fisica sviluppera sempre piu una rappresentazione dell’universo come un

tessuto di interconnessioni che costituirebbero un grande campo unificato.

Nel 1982 Alain Aspect, fisico dell’Universita di Parigi a Orsay, in Francia, con il suo
“esperimento della correlazione quantistica”, dimostro con una serie di sofisticati
esperimenti il fenomeno dell’entanglement, indicando di conseguenza la nullita del
principio di localita e viceversa 1’esistenza di un fenomeno non-locale dove due particelle

si influenzano a vicenda istantaneamente.

12



Nel 1998 inoltre il fenomeno dell’entanglement ¢ stato definitivamente confermato dalla
riuscita di un esperimento sul teletrasporto effettuato dall’Institut of Technology di

Pasadena in California, il famoso “Caltech”.

13



AL DI LA DEL DUALISMO

La fisica quantistica e” probabilistica” e dice che la scienza non puo essere esatta. La
nostra conoscenza € solo probabilistica e questo si sa per certo fin dal principio di

indeterminazione del 1927.

Le onde di probabilita non rappresentano probabilita di cose, ma probabilita di
interconnessioni. Cio¢ i fisici ci dicono che non esistono “cose” e che quelle che
chiamavamo cose sono in realta percorsi che potrebbero dare luogo ad avvenimenti.

Un universo come rete dinamica di sistemi energetici inseparabili, una rete di
interconnessioni energetiche che include sempre ’osservatore in modo essenziale e

quindi noi non siamo parti separate di un intero, ma siamo 1’intero.

David Bohm nel suo libro Universo mente e materia teorizza 1’esistenza di un ordine
implicato dietro al mondo visibile e invisibile della fisica classica che raccoglie in sé la
totalita delle cose e degli eventi, un ordine implicato che esiste a uno stato non manifesto
ed ¢ il fondamento su cui si regge tutta la realta manifesta, che costituisce un ordine

esplicato. Un campo energetico unificato rispondente alle leggi dell’entanglement.

14



“Si spinse a sostenere che cio che percepiamo ¢ un’illusione: sarebbe infatti a un livello
pit profondo e vasto che prendono forma tutti gli oggetti del nostro mondo fisico.
Prendono forma, poiché la realta, nonostante la sua solidita, fa parte di un gigantesco
ologramma che cambia in continuazione, attraverso 1’olomovimento” [Pagliaro 2021].
Un ologramma, dove le parti sono solo illusoriamente distinte, ma realmente connesse in
un processo unitario.

Viene utilizzata come metafora chiarificatrice una sinfonia di Beethoven: la sinfonia non
esiste senza le note che la compongono e non possiamo contemporaneamente osservare
la sinfonia e le singole note: la sinfonia rappresenta 1’ordine implicato.

L’ordine esplicato e I’ordine implicato non sono separati o alternativi, ma un flusso da un
ordine all’altro € Come 1’olomovimento rappresentano le due manifestazioni di un unico
grande processo.

Lo spazio e il tempo cessano di esistere nell’ordine implicato; mente e materia superano

il dualismo cartesiano per tornare a essere espressione di un’unica realta.

La teoria di Bohm si configura come una teoria dinamica, che vede I’universo come un
tutto in movimento.

Nel paradigma olografico 1’osservatore coincide con 1’osservato. La coscienza ¢ una
forma piu sottile di materia e la base dell’interconnessione fra coscienza e materia risiede

nell’ordine implicito della realta.

Due realta, quella della materia e quella della coscienza, che interagiscono in maniera
sincronica e armoniosa e che Bohm intendeva descrivere con un modello fisico-
matematico in grado di offrire un’interpretazione unificante.

Anche mente e corpo sono un’astrazione nella prospettiva olografica, data ['unita
originaria di tutto cio che esiste.

E un aspetto rilevante del paradigma olografico ¢ dato dall’unione della teoria di Bohm

con il modello cerebrale olografico di Pribam.

15



Karl Pribam, medico neurochirurgo, professore di psichiatria e psicologia in varie
universita americane tra cui I’Universita di Stanford, collaboro con David Bohm per lo
sviluppo del cosiddetto paradigma olografico.

| suoi studi lo portarono a raccogliere una serie di prove che dimostrano come la struttura
cerebrale profonda sia essenzialmente olografica, in modo che ogni frammento puo
fornire le informazioni relative all’intero.

Cosi il cervello struttura la vista, I’udito, il gusto, I’olfatto e il tatto in maniera olografica.
Il cervello € un ologramma celato in un universo olografico.

La realta che chiamiamo oggettiva non esisterebbe nel modo in cui la percepiamo. Tutto
quello che percepiamo come realta materiale, preesistente all’osservazione, prenderebbe
forma dalla non forma, dal dominio delle frequenze.

Frequenze che trascendono il tempo e lo spazio.

Il biologo inglese Rupert Sheldrake, professore presso I’Universita di Cambridge, ha
elaborato agli inizi degli anni *80 la teoria dei campi morfici: campi organizzativi che
guidano e plasmano la struttura, i comportamenti, le caratteristiche di tutti i sistemi

chimici, fisici, biologici.

La teoria di Rupert Sheldrake suggerisce, nel suo libro A New Science of Life, che tutti i
sistemi siano regolati non soltanto da energie note e da fattori materiali, ma anche da
campi ordinatori invisibili, che servono come matrice per la forma e il comportamento.
“Gli effetti di questi campi superano le barriere spazio temporali solitamente attribuite
all’energia. Vale a dire che gli effetti dei campi ordinatori invisibili sono egualmente
potenti a distanza e da vicino” [B.A. Brennan 1987].

Ha denominato questa matrice invisibile campo morfogenetico, generatore di forma.
Tali campi hanno natura probabilistica, sono strutture di probabilita. Non sono immutabili
nel tempo, sono variabili e vengono influenzati da quanto accaduto in precedenza.

In questa visione ogni struttura dipende da un campo esterno di influenza, che la forma e

la guida nella sua crescita.

16



Non esiste un unico campo morfogenetico: i campi di un individuo interagiscono tra loro
(quando un organismo contiene dei sub-organismi) e sono collegati con quelli della
specie.

I campi morfici di ogni sistema comunicano tra loro attraverso un processo chiamato
risonanza morfica e questo tipo di comunicazione ha un carattere non locale mentre i

campi morfogenetici sono strutture di probabilita.

Sheldrake dialoga con il fisico David Bohm sulla compatibilita della teoria dei campi
morfici con la teoria dell’ordine implicato.
Le riflessioni condivise con David Bohm rafforzeranno la sua convinzione che nessun

essere vivente o entita possa essere compreso se studiato separatamente.

La nozione di campo deriva dalla fisica e costituisce la migliore approssimazione

disponibile all’idea di un’interazione a distanza fra individui o eventi.
La realta subatomica cellulare del nostro corpo sarebbe costituita da energia e

informazione con uno scambio di dati con 1’esterno del corpo umano tramite campi

elettromagnetici, frequenze e biofotoni.

17



BIOFOTONI, DNA E MENTE

Il biologo e medico russo Alexander Gurwitsch, docente presso 1’universita di Berna e
successivamente presso 1’Universita Statale di Mosca, analizzando la divisione cellulare
delle cellule della cipolla scopri un’emissione ultra debole di luce e la presenza di quanti

di luce emessi da un’entita vivente lo porto a coniare il termine “biofotone”.

Partendo dalle ricerche di Gurwitsch, Pjotr Petrovic Garjajev, biofisico e biologo
molecolare, membro dell’Accademia Russa delle Scienze sostenne un concetto molto
importante: la vita della cellula dipenderebbe dal biocampo. Il termine € stato introdotto
per descrivere il campo energetico della cellula, di un organo o di un intero organismo.
Dal biocampo da lui definito endogeno — endogeno per indicare 1’azione piu interna del
biocampo - prenderebbe forma la struttura molecolare. 1l biocampo endogeno opererebbe
a livello dei cromosomi e funzionerebbe come un laser di biofotoni.

La comunicazione tra le cellule avverrebbe quindi non solo attraverso processi

biochimici, ma primariamente attraverso sofisticati processi elettromagnetici.

18



Sostenne quindi che la struttura genetica degli organismi viventi funzionerebbe attraverso
onde e campi di energia trasferendo le informazioni attraverso fotoni, onde

elettromagnetiche e acustiche.

Arrivo a strutturare la teoria della genetica ondulatoria che “interpreta 1’apparato
genetico come una specie di biocomputer quantistico”, che usa le vie di comunicazione
del DNA, dell’RNA e delle proteine per la gestione dell’organismo.

Ed ipotizzo che il 90% del DNA che era rimasto sconosciuto e che era stato definito

“DNA spazzatura” agirebbe a livelli superiori di complessita.

Fig. 2 — 1 DNA. La codifica dei geni.

Dalla ricerca di Garjajev unita a quella di Poponin, nel 1995, emergerebbe che esista un
campo di energia del DNA, denominato “DNA fantasma” in grado di trattenere la luce:

assorbire i fotoni, conservarli e far assumere loro una forma a spirale.
Il fisico tedesco Fritz -Albert Popp, dell’Universita di Marburg & stato pioniere della

teoria dei biofotoni. Riprese gli studi russi dimostrando in laboratorio, nel 1974, come

qualsiasi organismo vivente sul pianeta terra sia in grado di emettere quantita seppur

19



minime di frequenze luminose. Queste frequenze sono alla base della comunicazione
cellulare.

| biofotoni sono molto simili ai fotoni (particelle di luce) ma hanno la caratteristica di
essere prodotti da organismi viventi.

Il fotone & una quantita elementare di energia elettromagnetica; € luce, quindi onda ed
energia.

All’interno del corpo umano, la “risonanza” e la trasmissione di energia e di informazioni
e garantita dai biofotoni: attraverso essi ogni cellula del corpo pud scambiare

informazioni con le altre vibrando alle stesse frequenza d’onda.

Fig. 3 — I biofotoni sono i quanti di luce irradiati dai tessuti di tutti gli esseri
(batteri, piante, animali, esseri umani).

E la natura della luce é una delle cose piu difficili da capire. Il fotone, ovvero [ 'unita di
luce minima, ¢ osservabile un’unica volta: la sua identificazione costituisce di fatto il suo

annullamento. Quindi “non possiamo vedere la luce, essa stessa ¢ il vedere”.
“La luce ¢ pura azione, come dimostrato da Planck con la sua costante (unita d’azione),

che esprime la relazione tra energia e frequenza, e che spiega che la luce e trasmessa

mediante unita intere o quanti d’azione (‘ciascun fotone contiene una certa quantita di

20



energia proporzionata alla sua frequenza’) ... | fotoni, privi di massa, rappresentano i
quanti energetici della luce. Il fotone, in effetti, rappresenta una forza energetica che,
interagendo con la materia la compone e scompone. In questa interazione esso genera un
elettrone (con carica negativa) e un positrone (elettrone con carica positiva), cioé due
particelle a polarita diversa, che, nel fondersi, spariscono liberando nuovamente un
fotone.... La materia, quindi, nasce dalla luce. ... Possiamo affermare che la materia e
solo un’espressione visibile e passeggera di una concentrazione d’energia; cio che conta
di essa, non ¢ la massa, ma I’energia stessa che la forma. ... L’energia si trasforma da

materiale a immateriale, da visibile a invisibile...” [F. Oliviero 2017].

Popp ha quindi dimostrato che ogni forma vivente rappresenta, in quanto composta da
energia, un corpo vibrazionale, che tutto e vibrazione, e in particolare che esiste una
radiazione fotonica ultra debole che si manifesta in tutti gli organismi viventi, la cui
rilevanza aumenta con il loro grado di evoluzione.

I fotoni, nell’individuo, sono prodotti dal normale funzionamento delle cellule; ogni
cellula vivente & un risonatore elettromagnetico in grado di emettere e assorbire radiazioni
di frequenza molto alta. La catena del DNA ¢ risonatore chiave all’interno della cellula:
I’elica del DNA, con la propria frequenza oscillatoria, € produttore, accumulatore,
emettitore di fotoni e tale emissione é direttamente proporzionale al grado di salute delle
cellule.

| suoi studi aprirono la strada, in modo piu sistematico, a una nuova biologia fondata

sull’epigenetica e sulla genetica ondulatoria.

21



EPIGENETICA

B)YD) =7
e f©) y

“Epi-genetico”, significa “al di sopra dei geni”. Bruce Lipton afferma che il 98% delle
malattie & causato dallo stress e solo il 2% € genetico, e ci0 che e genetico si puo
interpretare come stress “ereditato” dai genitori. Nel libro La biologia delle credenze,
spiega che la causa responsabile dei movimenti che generano il comportamento delle
proteine e il cambiamento delle loro cariche elettromagnetiche (in base a segnali
ambientali sbagliati o nocivi) e non il DNA. E sono le nostre credenze ad attivare le
risposte delle proteine-recettore delle nostre cellule agli stimoli ambientali, e quindi a

determinare la nostra biologia.

Per la Fisica quantistica: 1’osservatore cambia 1’osservato.
Per I’Epigenetica: I’ambiente influenza i geni, quindi influenza I’osservatore.

L’ambiente cambia I’ osservatore; 1’osservatore cambia 1’osservato.

Ad un recente seminario organizzato da Translational Music (giugno 2021) Lipton ha
ricontestualizzato i principi dell’epigenetica alla luce del tema della coscienza.

Questa la descrizione del suo racconto. Molte persone credono che il DNA sia la fonte
della nostra vita e controlli la vita. Questo é falso. | DNA sono un programma per fare le

proteine che sono i mattoncini del corpo. Il DNA non si attiva né si disattiva. Il DNA é

22



controllato dall’ambiente e piu nello specifico dalla coscienza. Se i geni non controllano
la vita, cosa controlla la vita?

Ci sono piu di centomila diverse proteine e ognuna ha una struttura e forma unica.
Quando le proteine rispondono ai segnali ambientali, I’ambiente puo far cambiare la
forma della proteina. Questo &€ movimento e questo & esattamente il ruolo delle proteine
nella vita. Le proteine ci danno la struttura fisica ma i loro movimenti sono utilizzati per
la biologia e creano le funzioni del corpo (la vista, 1’udito, 1’olfatto, il tatto e tutte le

funzioni del nostro corpo).

| Cromosoma

Cromatina

J
J
/

./
| Medificazioni
| Isotoniche

et
&Jw

4 del DNA

Metilazione

Fig. 4 — Le modificazioni epigenetiche.

Cosa sono questi segnali che controllano la nostra biologia?

La fisica newtoniana divideva I’universo in due regni: quello fisico meccanico, quindi la
materia, e quello invisibile energetico, cio¢ I’energia invisibile.

In tale visione, la materia incide sulla materia e 1’energia incide sull’energia e non
viceversa. Nell’epigenetica, quando guardiamo la visione del corpo umano e quindi il

concetto di mente e corpo, la mente non € materia ma energia.

23



Se separiamo la mente dal corpo, escludiamo la coscienza e la spiritualita dal mondo.
Nel 1927 il mondo é cambiato: attraverso la fisica quantistica con la nuova visione dei
meccanismi con cui funziona 1’universo, tutto ¢ energia, non ¢’¢ la materia.

Se prendiamo un atomo, all’interno abbiamo particelle piu piccole, elettroni, protoni,
neutroni, ma in esse non c¢’¢ niente di fisico ma vortici energetici che creano il senso e la
sensazione di un atomo. Quindi non c’e niente di fisico in un atomo e siamo fatti di atomi.
Perché la chimica é fatta di atomi e la chimica ci costituisce.

L’esperienza fisica che abbiamo su questo pianeta ¢ un’illusione. C’¢ una citazione di

Einstein che dice “la realta ¢ una mera illusione, sebbene molto persistente.”

Quello che noi vediamo come energia € energia, ma ¢ fisica. lo la vedo, € energia, ma
I’energia ¢ invisibile per definizione. Quindi come posso vederla? La risposta viene dai
fotoni. | fotoni, dalle loro fonti luminose, colpiscono la superficie dell’energia e vengono
riflessi. Quindi si vede la superficie del fotone che viene da una fonte luminosa e
rimbalza. Ma non si vede I’energia sottostante. Sotto i fotoni non vi e una struttura, ma
un vortice energetico.

Ogni atomo é quindi un tornado vorticoso, un campo di forza che crea increspature
centrifughe; non quindi particelle di atomi ma onde che si uniscono.

Quando le onde si uniscono, convergono e fondono i propri contributi energetici.

Il campo, I’energia invisibile circostante, € ¢io che governa la materia.

Siamo circondati dall’energia in ogni momento.

| campi energetici che si uniscono realizzano una interferenza; a volte si amplificano, a
volte si annullano. Esistono cioé interferenze costruttive, armoniche e interferenze
distruttive, disarmoniche. L’interferenza costruttiva & Amore, che amplifica energia.

L’interferenza distruttiva ¢ Paura, che drena energia.

In data 7 Luglio 2005, Nature, la rivista scientifica piu prestigiosa al mondo, pubblica un
articolo di Richard Conn Henry, fisico quantistico, in cui scrive che “L’universo é
immateriale, & mentale, e spirituale”.

Questo é importante perché é I’energia spirituale ¢ mentale della nostra coscienza ¢ dei

campi energetici circostanti che plasma la nostra esperienza.

24



Ci siamo riferiti al campo come fattore che controlla la materia. Adesso riconosciamo che
il campo € lamente e la materia ¢ il corpo fisico, pur non essendo vera materia ma energia.
Cosa € la mente? La mente é energia vibrazionale.

Ed ora sappiamo che sono la mente e le immagini della mente che abbiamo che
manifestano il corpo che abbiamo. Questa e I’Epigenetica. “Epi” significa “sopra”: quindi
dicendo che una certa caratteristica sta sotto il controllo epigenetico, significa che e sotto
il controllo di quello che sta sopra i geni. E sopra i geni che controlla i geni abbiamo la
coscienza. E questo ¢ la base non solo della nuova biologia e dell’epigenetica ma ¢ proprio

la stessa base della fisica quantistica. Tutto e vibrazione.

La neuroscienziata Candace B. Pert, circa vent’anni fa si era posta la domanda: La mente

e in tutto il corpo?

Nel suo libro Molecole di Emozioni (1997), relativamente alla meccanica “del cervello
della cellula” descrive come “il suo studio dei recettori processori di informazioni, situati
sulle membrane cellulari dei nervi, I’avevano portata a scoprire che gli stessi recettori
“neurali” erano presenti in molte, se non tutte le cellule del corpo. I suoi eleganti
esperimenti dimostrano che la “mente” non é localizzata nel cervello, ma e distribuita in
tutto il corpo attraverso le molecole-segnale.

Fatto ancora piu importante, i suoi studi rilevano che le emozioni non sono prodotte
soltanto da un feedback del corpo in risposta alle informazioni ambientali. Attraverso
I’auto-coscienza, la mente puo usare il cervello per generare “molecole di emozione”

scavalcando il sistema. [B. Lipton, 2005].

Per me il concetto essenziale, esprime Candace Pert ¢ “che le emozioni esistono nel corpo
sotto forma di sostanze chimiche informazionali, ossia neuropeptidi e recettori, ed
esistono anche in un altro regno, quello che sperimentiamo sotto forma di sensazioni,
ispirazione, amore, ¢ che trascende il mondo fisico. Le emozioni si spostano dall’uno
all’altro, scorrendo liberamente in entrambi e, in questo senso, collegano il mondo fisico

con quello non fisico. Forse € 1’equivalente di quella che i terapeuti orientali chiamano

25



energia sottile, o prana, la circolazione di informazioni emozionali e spirituali nel
complesso corpo/mente. Sappiamo che il modo in cui la salute si ristabilisce nel corpo
fisico ha a che fare con il flusso delle sostanze biochimiche delle emozioni. La ricerca
scientifica mi ha insegnato che le emozioni hanno una realta fisica” [Candace B. Pert
2015].

In origine gli scienziati erano convinti che il flusso dei neuropeptidi e dei recettori fosse
controllato dai centri cerebrali, lobo frontale, ipotalamo, amigdala. Successivamente fu
scoperto, per il lavoro di Pert e altri studiosi, che il flusso delle sostanze chimiche
derivava contemporaneamente da siti posti in diversi sistemi (immunitario, nervoso,
endocrino, gastrointestinale), siti nodali per lo scambio di informazioni a livello
molecolare.

Quindi se il flusso delle molecole non € orientato dal cervello, che & uno dei tanti punti
nodali della rete, ci chiediamo da dove viene I’intelligenza, 1’insieme di informazioni che
governa il complesso corpo/mente. La ricerca di Candace Pert risponde che abbiamo una
rete biochimica psicosomatica diretta dall’intelligenza, un’intelligenza che non conosce
limiti, e non e prerogativa di un singolo individuo ma condivisa da tutti nell’ambito di
una rete piu grande, il macrocosmo in rapporto al nostro microcosmo.

Ma cos’¢ che scorre fra tutti noi, collegandoci, coordinando e integrando i vari punti?
Sono le emozioni, dice Pert, sono le emozioni che ci uniscono, scorrendo da un individuo
all’altro, attraverso un fenomeno di “risonanza emotiva” ed “€ scientificamente accertato
che possiamo sentire quello che altri sentono. L unita di vita si basa su questa semplice
realta: le nostre molecole delle emozioni vibrano tutte insieme” [C. Pert, cit].

Se un uso appropriato della consapevolezza puo ridare la salute a un corpo malato, una

gestione inconscia e inappropriata delle emozioni puo far ammalare un corpo sano

Alcuni noti biologi e biofisici hanno introdotto I’espressione “biologia quantistica”.

La biologia quantistica ““si basa sul fatto che alcuni processi biologici potrebbero non solo
manifestarsi secondo le leggi della fisica classica, ma anche emergere da fenomeni
caratteristici della meccanica quantistica, come la coerenza, il tunneling e I’entanglement,

tutti processi che erano attribuibili solo ai sistemi non viventi” [Pagliaro 2021].

26



Oltre I’inganno della separazione dalla natura e dall’universo, creati dalla coscienza
sensoriale ¢ I’elaborazione cognitiva, cio che noi chiamiamo reale & sempre correlato alla
presenza di un osservatore.

Ma oggi siamo in presenza di una condizione di potenzialita, per la mente individuale, di
uscire dall’inganno illusorio e di sentirsi parte del vasto campo di energia-informazione

che viene definito “mente estesa”, mente eterna e vasta, comune a tutti gli individui.

27



IL PROBLEMA DIFFICILE DELLA COSCIENZA

Comprendere la coscienza € mistero che ha sempre resistito ai chiarimenti, ma ci ricorda
il filosofo Antonio Damiano che senza la coscienza non avremmo accesso alla vera

felicita e nemmeno la possibilita della trascendenza.

Essere € essere coscienti

L’espressione “ problema difficile della coscienza” fu coniata negli anni Novanta dal
filosofo David Chalmers per rappresentare uno dei due problemi identificati nella sua
indagine della coscienza.

Il primo, il problema facile, riguarda i meccanismi complessi, ma intelligibili del costruire
immagini e gli strumenti (come memoria, linguaggio, processo decisionale...) con cui le

immagini possono essere manipolate.

Il problema difficile riguarda la questione dell’esperienza mentale e del modo in cui puod

essere costruita. E perché I’esperienza ¢ accompagnata da sentimenti.

28



Antonio Damasio nel suo libro Lo strano ordine delle cose propone come spiegazione
che I’esperienza stessa ¢ in parte generata dai sentimenti e quindi non & una questione di
accompagnamento. “In organismi come i nostri, i sentimenti sono 1’esito di operazioni
necessarie per 1’omeostasi”[A. Damasio 2018]. L’imperativo omeostatico fin
dall’organizzazione degli organismi primitivi ha garantito la conservazione dell’integrita
dell’individuo. | sentimenti, scaturiti da una serie di processi graduali relativi al corpo,
sono 1’esito di operazioni necessarie per ’omeostasi. La sua risposta alla domanda é
quindi che “¢ vantaggioso per gli organismi avere stati mentali caratterizzati dai

sentimenti”.

Vorrei adesso posare I’attenzione sul problema dei rapporti tra corpo e mente dal
racconto dello psicoanalista Romolo Rossi, Cambiare le carte in tavola. Dal somatico al
mentale

[R. Rossi 2010], che riprendo attraverso le sue parole in una connessione libera che mi
permette di descriverne il cuore dell’idea.

La costruzione di metafore, ci dice I’autore, &€ una operazione fondamentale nel passaggio
dal corpo alla strutturazione della mente, come una grande teoria, un grande “come se”,
articolato per spiegare, comprendere e contenere il fenomeno somatico.

La teoria psicoanalitica e la sua evoluzione possono essere considerate come un
paradigma di questo modo generale di procedere del passaggio dal rilievo del corpo alla

sua espressione metaforica e quindi mentale.

E si potrebbe dire che la dimensione psichica 0 mentale € una metafora, appresa nel
tempo, nella cultura e nell’evoluzione individuale, del corporeo e del fisico.

Ci riportiamo ora al momento dello sviluppo della persona legato alla prima infanzia; le
espressioni unitarie somato-psichiche possono essere meglio comprese dalla prospettiva
della formazione del sé, del modo di sviluppo infantile, dell’unita psiche-soma
nell’ambito della relazione madre bambino. L unione del bambino con la madre € cio che
di piu oggettivo e tangibile, e quindi corporeo, esiste, fatto come € di calore cutaneo,

odori, suoni, percezioni somatestesiche.

29



Come il linguaggio attraverso la metafora crea il mentale a partire dal corporeo, anche la
psiche individuale si costituisce come invenzione metaforica (per esempio metafora di
uno spazio interno fisico, che diventa spazio mentale) per evitare le angosce separative
connesse al corpo, il quale é senza ripari esposto alla morte nella separazione, mentre la
mente puo ripararsene in molti altri modi, fantasie, invenzioni, oggetti interni.
L’impossibilita di far procedere il contenimento fisico, lo scacco della réverie materna, e
gli elementi di frattura corporea (perdita della circolazione placentare, della omeostasi
termica, del contatto epidermico) con 1’esigenza di supplire a tali perdite, pongono la
necessita di invenzione della mente, e fanno nascere il dualismo mente corpo.

Accade come se il corpo, struttura fisico-biologica, ad un certo livello di organizzazione
funzionale, creasse, battendo una nuova strada, una realta con caratteri prima sconosciuti,
autocontenitiva, per evitare o attenuare la separazione e la scissione non tollerabili,
elaborando tutta una serie di elementi nuovi (fantasie diverse, scissioni in parti,
spostamenti di contenuti) possibili in una dimensione metaforica, e non possibili nella
realta corporea.

Si potrebbe dunque dire che la dimensione psichica 0 mentale e una metafora, appresa
nel tempo, nella cultura e nell’evoluzione individuale, del corporeo e del fisico. [R. Rossi

2010].

La singolare concezione di J. Jaines sull’origine della coscienza, conteneva alcune
considerazioni di questo tipo tra i suoi punti di partenza. Secondo questo autore la
coscienza ha, nella storia dell’'uomo, una nascita piuttosto recente, ed ¢ stata preceduta
dal funzionamento di quella che egli chiama mente bicamerale: questa prescindeva dalla
coscienza individuale, ed era connessa con un funzionamento in cui 1’emisfero sinistro,
con le sue funzioni operative, era comandato dall’emisfero destro, attraverso stimoli
uditivi. Il crollo di questo funzionamento bicamerale, avvenuto per una serie di eventi
(come I"aumento della complessita del funzionamento sociale, la trasmigrazione dei
popoli e cosi via), ha condotto alla costruzione della coscienza, che e costituita da
metafore e da una connessione di metafore, e cioe di descrizioni e di narrazioni interne,

attraverso rappresentazioni metaforiche, del proprio funzionamento.

30



Quindi nello spazio ampio del problema della ricerca neuroscientifica della coscienza,
I’approccio consueto - studiare le caratteristiche del cervello e cercare di derivarne in

qualche modo I’esperienza soggettiva — si scontra inevitabilmente con 1’hard problem.

Una visione strettamente materialista e studi focalizzati soltanto sulle strutture fisiche del
cervello e sui suoi processi neurologici per comprendere fenomeni non materiali non sono

sufficienti per capire la coscienza e il suo funzionamento.

Che cosa significa esplorare il concetto di mente e coscienza che prende forma dalle
premesse epistemologiche del mondo dei quanti dove guesta nuova tipologia di mente, €
“parte inscindibile di una sovrastruttura mentale che risiede in altre dimensioni, ed é

chiamata mente non locale” [G. Pagliaro 2021].

Ed é proprio dalle illuminanti intuizioni sulla mente di alcuni fondatori della meccanica
guantistica che hanno preso avvio gli approfondimenti in ambito scientifico dei processi
quantistici come realta sottostante alle dinamiche biologiche e mentali ma capace di
influenzare la loro struttura e le loro funzioni.

Heisenberg aveva sostenuto che la teoria dei quanti svolge un’importante funzione nei
fenomeni biologici e psicologici.

Niels Bohr che i processi fisici che danno luogo all’attivita mentale sono processi
quantistici.

Che cos’¢ la realta? Bohr diceva “tutto cio che chiamiamo reale ¢ fatto di cose che non
possiamo considerare reali”

Schrondiger aveva dimostrato che tutti i processi della biologia molecolare sono di natura
quantistica. Nelle sue opere Che cos e la vita? e Mente e Materia ci apre all’idea che puo
esistere una coscienza dell’umanita, intesa come un’unica grande ed eterna unita, e nel
testo Mente e Materia appare anche il suo netto rifiuto di una forma coscienza/personalita
collocata nel cervello (1995). In Che cos’é la vita? emblematiche le sue parole “C’¢
evidentemente una sola alternativa, vale a dire 1’unificazione delle menti e della

coscienza. La loro molteplicita ¢ solo apparente: in realta esiste una sola mente”.

31



Lo studio delle Upanishad, ci ricorda Pagliaro, sicuramente ha contribuito ad instillare in
lui “I’idea che la mente non sia separata dal mondo, ma che sia qualcosa che unisce tutte

le singole menti ed entita”.

Le scienze della coscienza si spingono sempre di pitl verso concetti di coscienza espansa,

allargata, piu profonda, elevata.

Rupert Sheldrake ha parlato di campi morfogenetici, campi informati che si strutturano
attraverso “informazioni” ¢ con I’espressione mente estesa ha sintetizzato la descrizione
della mente che si estenderebbe al di fuori del corpo per mezzo di campi interagenti con

quelli di altri organismi.

Le cose esistono nella misura in cui le percepiamo. Forse i nostri organi percettivi sono
in grado di percepire solo una parte ed é possibile che si possa percepire anche con altri
organi percettivi, come di notte quando usiamo altri organi di senso e vediamo lo spazio
ed il tempo in un altro modo.

Quello che vediamo, quello che crediamo essere al di fuori di noi, € una illusione degli
organi percettivi e della mente che e in grado di decodificare cosi attraverso delle
coordinate tridimensionali di tempo, di spazio, di profondita.

Ma la realta com’¢ davvero se io la percepisco con altri organi che sono quelli della

visione interiore, della meditazione, della trascendenza?

Una convinzione materialistica in cui si ritiene che vi sia un prima e un dopo, una causa
ed un effetto, e che vede I’individuo separato dal tutto ¢ fonte di illusione.

Il tempo lineare (passato, presente, futuro) non e cosi come lo pensiamo. Secondo la
scienza, nel passato si € ritenuto che la coscienza risiedesse nel cervello. Nelle
neuroscienze il tema era cercare il substrato anatomico cerebrale della coscienza, ma se

la coscienza non fosse solo dentro il corpo.

32



Riprendendo ’esperimento della doppia fenditura: gli elettroni quando passano da una
doppia fenditura se non vengono osservati si comportano come un’onda, cio¢ danno una
immagine di interferenza. Se sono osservati si comportano come una particella.

Ci sono comunicazioni non locali, che accadono istantaneamente da una parte e dall’altra
nell’organismo, capaci di regolare i meccanismi biochimici.

Informazioni.

Siamo parte di un sistema piu vasto costantemente collegato, immersi nel campo.

Anche i temi della guarigione sono oggi implicati in questa esplorazione: ci sono oggi
medici coraggiosi che assumono, in ragione di importanti validazioni scientifiche che
siamo unita emotivo-energetiche, e questo implica una modificazione del paradigma
medico terapeutico.

Affermare di essere un campo energetico-emotivo, significa dire che il nostro essere, il
nostro esistere, & contemporaneamente essere qui € non-essere-qui, essere qui ed essere
altrove da qui, essere dentro di me e fuori da me.

L’esistenza di un dominio delle frequenze e dei campi di vibrazione, inosservabile e
caratterizzato da potenzialita, costituisce il fondamento dell’interconnessione e puo
fornire un nuovo modello per comprendere le caratteristiche olistiche degli organismi, i

campi morfogenetici, la morfogenesi, la rigenerazione, la mente estesa [Sheldrake 2009].

E ci sono diversi scienziati che adesso parlano di questo.

Robert Lanza, impegnato oggi nello studio delle cellule staminali e nella medicina
rigenerativa, uno dei cento scienziati piu influenti al mondo secondo il Times (2014), nel
suo libro Biocentrismo, sostiene che ci sia una coscienza prima della vita stessa.

La coscienza esisterebbe sotto forma di energia nel nostro cervello con una frequenza e
intensita specifici. Spazio e tempo sarebbero anch’essi strumenti utilizzati dalla nostra
coscienza per creare il mondo cosi come lo percepiamo. Nel Biocentrismo non € la
materia a generare la coscienza ma sarebbe proprio la coscienza stessa a generare la

materia.

33



LA MENTE NON LOCALE

Viene quindi sottolineato il carattere transpersonale e universale della mente: la non
localizzazione.

La teoria della mente non locale dissolve il concetto di separazione, & contraddistinta dalla
non localita, dalle continue fluttuazioni e sovrapposizioni di stato che corrispondono al

campo delle possibilita, al campo diffuso delle probabilita.

Ci riassume Pagliaro che il livello mentale sovraordinato pervade 1’universo ¢ tutta la
realtd materiale e la mente individuale ne ¢ parte, come I’individuo e ogni entita organica

e non. Possediamo dentro di noi questo collegamento e siamo questo collegamento.

“Questa teoria rompe lo schema tradizionale della mente individuale intesa come
epifenomeno del cervello, introducendo una nuova rappresentazione che la considera
come entita processuale, inseparabilmente legata alla mente non locale, anche se nella

dimensione ordinaria essa non ne € cosciente.

34



La consapevolezza attiverebbe nel cervello una vasta area di coerenza in grado di
sintonizzarsi con il campo quantico delle possibilita (la funzione d’onda), consentendo
alla mente biografica di connettersi con la mente non locale. Per mezzo della
consapevolezza, I’intenzione farebbe collassare 1’onda di possibilita in uno stato definito,
come se tutti gli altri sparissero, lasciando percepibile per la coscienza ordinaria

quell’unica realta” [Pagliaro 2021].

Relativamente al concetto di coerenza - ossia i fenomeni vibratori per risonanza - durante
questo stato il sistema biologico funziona con un alto grado di sincronizzazione ed
efficienza, producendo modelli altamente strutturati di feedback elettrochimici ed
elettromagnetici tali da permettere al biocampo di riallineare I’insieme di frequenze che
orbitano nel suo raggio d’azione.

Un’informazione all’interno del sistema biologico ¢ un’informazione vibrante all’interno
di un campo coerente e il campo coerente, per risonanza sara in grado di tradurre le
informazioni istantaneamente.

In fisica si chiama entanglement.

“La meccanica quantistica ha stabilito il primato dell’inseparabilita e della totalita,
sollecitandoci con decisione ad abbandonare 1’idea di separazione per disporre di teorie
esplicative piu adeguate in merito al concetto di salute e benessere, con conseguenti
trattamenti capaci di integrare le cure allopatiche con quelle energetiche e spirituali.

Per questa ragione, la base della nuova interpretazione dell’organismo umano dev’essere
la comprensione dell’interconnessione tra le varie componenti dell’organismo stesso, tra
I’organismo e 1’ambiente e tra il campo energetico dell’organismo € il campo energetico

unificato, la mente e il livello mentale sovraordinato” [Pagliaro 2021].

La ricerca del Prof. Piergiorgio Spaggiari, fisico e medico, uno dei pionieri della medicina
quantistica, autore del libro La medicina attraverso la fisica dei quanti (2005) afferma
che il benessere & una questione di oscillazioni elettromagnetiche ordinate. La malattia
nasce all’origine come un disturbo della rete elettromagnetica di controllo del traffico

molecolare che nello stadio finale diventa un’anomalia della struttura molecolare del

35



corpo. L’organismo si mantiene in equilibrio dinamico grazie ai messaggi che le cellule
si scambiano costantemente fra loro, sotto forma di segnali elettromagnetici.
estremamente deboli, a frequenza definita. E proprio di queste energie infinitamente

piccole, che si occupa la medicina quantistica.

Il Prof. Carlo Ventura (direttore del laboratorio di biologia molecolare e bioingegneria
delle cellule staminali- Universita di Bologna in collaborazione con Universita della
California), ci dice che le cellule, come tutto ['universo vibrano e, facendo ascoltare le
giuste frequenze alle cellule staminali, queste ultime possono essere istruite per divenire
cellule specifiche dei nostri organi. La vibrazione pud dunque innescare la guarigione.

Siamo un organismo in salute quando viviamo in uno stato di coerenza del cuore e tutte
le nostre cellule vibrano all’unisono con noi, influenzate dalla luce e dal suono che sono
appunto vibrazione e possono modificare il loro comportamento in base a come vibriamo
interiormente. Come esseri umani siamo una comunita di cellule, una comunita di trenta
triliardi di cellule che si parlano di continuo, una moltitudine. Melodie cellulari,

vibrazioni armoniche.

Suggestiva la sua convinzione secondo cui gli esseri viventi sono parte delle vibrazioni
elettromagnetiche e sonore dell’universo.
Alcune vibrazioni sonore, soprattutto musicali, possono guidare le cellule staminali nella

rigenerazione di tessuti.

36



SILENZIO TRA LE NOTE

=SS e R R O L R

Ci sono tre linguaggi fondamentali, la musica, la matematica e la meditazione che sono
linguaggi trascendentali, sono frequenze, informazioni universali che appartengono a
tutti gli esseri e vanno al di la delle barriere mentali.

E il silenzio la chiave della musica, & il silenzio fra le note che fa la differenza: - osserva

Bollani.

Mozart diceva che la musica non é nelle note, la musica ¢ tra le note. Un’idea incredibile:
tra una nota e ’altra anche se strettamente legate ¢’¢ ’infinito. Il mistero ¢ li, in quello
spazio che racchiude 1’universo. E per Riccardo Muti, compito del musicista, quindi del
direttore d’orchestra, ¢ proprio di riuscire a dar voce e interpretare la musica che sta tra
una nota e ’altra: tirar fuori cio che non é scritto eseguendo rigorosamente quel che e

scritto: una grande responsabilita.

Riguardo all’alchimia di trasformare i poli opposti in complementari ci narra Osho:
“Questo & stato uno dei problemi piu rilevanti per tutti i meditatori: o scegli il silenzio —
ma poi diventi morto, freddo, senza amore, duro, congelato — oppure scegli la creativita
e vivi una vita intensa e appassionata, ma molto estenuante.

37



Il mio impegno consiste nel portare nella vostra vita queste due polarita insieme. Se mi
chiedete di definire la meditazione, la definirei come arte: I’arte, 1’alchimia di trasformare
i poli opposti in complementari. Non occorre scegliere: si deve essere liquidi, fluidi,
flessibili, per spostarsi da un polo all’altro, sapendo che uno sostiene 1’altro, che non sono
I’uno contro 1’altro, non sono nemici, sono amici. Cosi come I’elettricita non puo esistere
senza polo positivo e polo negativo, cosi come il giorno non puo esistere senza la notte,
cosi come la vita non puo esistere senza la morte, la creativita non puo esistere senza il
silenzio. Ed ¢ vero anche il contrario: il silenzio non puo esistere senza la creativita. [...]
Cosi come esci di casa, quando all’interno inizia a essere troppo freddo, e te ne vai al
sole; oppure come quando ti ripari in casa, all’ombra fresca, se fuori fa troppo caldo; non
c’¢ alcuna opposizione tra queste due cose. [...] Quando sei capace di spostarti facilmente
dall’interno all’esterno e dall’esterno all’interno, trascendi la dualita.

Questo & il messaggio della Mandukya Upanishad: la trascendenza della dualita. E la
trascendenza non pud accadere scegliendo uno dei due, quella non e trascendenza, €
attaccamento” [Osho 2013].

L’universo ¢ un suono, una vibrazione.

La musica é fatta di consonanze, quando i suoni s’incontrano, e dissonanze, dove i suoni
s’incontrano e producono qualcosa di aspro, necessario peraltro anche per gustarsi le
consonanze. La musica é fatta di entropia e sintropia: un accordo ti muove verso un altro

che non é detto che succeda. Questo si chiama “cadenza d’inganno”.

Molte persone pensano che la musica sia solo un suono che suona bene. C’¢ un
fondamento biologico piu profondo nella musica perché é la vibrazione al cuore della
nostra visione, di chi siamo, del mondo in cui viviamo, nella nostra coscienza e di come
la mente controlla il corpo.

La musica ha molto piu potere nelle nostre vite di quello che pensavamo.
Ascoltarsi: tutto cio che riceve la nostra attenzione si rivitalizza.

C’¢ un ascolto del corpo attraverso il respiro che permette di non giudicare; un ascolto

del respiro in cui possiamo accorgerci della vita che ci respira; un ascolto della presenza

38



nel percepire il “miracolo della vita” o nell’essere semplicemente, e in quell’essere si

rivela tutto cio che e nascosto e un ascolto del silenzio come assenza del flusso di pensieri.

Cinque accenti del silenzio:

un silenzio verbale, che ci permette di entrare in un ascolto piu profondo di sé e
degli altri;

un silenzio esteriore, dai rumori, dall’inquinamento acustico, ma Poi Ci SONo
pratiche come la camminata in silenzio, un muoversi attraverso il silenzio;

un silenzio interiore, come stato profondamente rigenerativo;

un silenzio attivo, abitato da un’intenzionalita intensa che ci permette di regolare
le relazioni;

un silenzio passivo o contemplativo, un silenzio che guarisce, accoglie I’altro

senza limitazioni, come un bambino: una poesia. Ed ¢ ’amore che lo permette.

39



VERSO LA MEDITAZIONE

Includere nel nostro processo cognitivo la nozione di interconnessione, implica la
consapevolezza dell’intero inseparabile fuori del tempo lineare e dello spazio
tridimensionale. Ed ¢ complesso avere esperienza dell’interconnessione quando
I’esperienza fondamentale della nostra vita & quella dualistica.

La meditazione € uno dei sistemi per trascendere i limiti della mente lineare e far si che

il collegamento fra tutte le cose divenga una realta sperimentabile.

Nelle Upanisad si trova il primo riferimento esplicito alla meditazione che sia giunto a
noi: il termine sanscrito con cui viene indicata &€ dhyana, “visione”, uno stato della mente.
Lo stato meditativo ci permette di connetterci all’intelligenza intrinseca che governa
I’universo, ci riporta in uno stato di meraviglia come un bambino immerso nel miracolo
della vita.

E qui ci ricorda Barbara Ann Brennan “In ciascuno di noi vi ¢ un bambino. Tutti
ricordiamo com’era essere bambini, godere della liberta infantile e prendere la vita in
modo semplice. Il bambino che € in noi &€ molto saggio: esso si sente in comunione con
ogni forma di vita. Conosce 1’amore senza porsi domande sull’amore. A mano a mano

che diventiamo adulti quel bambino viene represso e noi cerchiamo di vivere secondo i

40



dettami della nostra mente razionale. Questo ci limita. Bisogna liberare di nuovo il
bambino e farsi guidare da lui; bisogna recuperare la saggezza amorosa e fiduciosa del

bambino interiore” [B. A. Brennan 1987].

Nello stato meditativo, attraverso un particolare tipo di conoscenza chiamata “conoscenza
per identificazione” o “assorbimento cognitivo”, la mente assume le caratteristiche e la
forma di cio che si vuole conoscere, divenendolo in termini percettivi e cognitivi. In tale
assorbimento percettivo la meditazione pud raggiungere una profondita tale da far
scomparire totalmente 1’impressione di essere separati dalle cose. Lo stato, detto di
samadhi, unione tra percipiente e percepito, é la capacita di entrare in intima connessione
con lavita, divenendo in grado di riconoscerne 1’unita essenziale in tutto, come esperienza
intrinseca alla nostra natura.

Ed ¢ I’attenzione che svolge un ruolo determinante in questo tipo di conoscenza per
identificazione.

Nella pratica meditativa ci sono ragioni esistenziali, ragioni evolutive e percettive; tra

esse si pone come strategica 1’esperienza di superare il senso di divisione e di frattura.

E’ importante comprendere come avere accesso, colloquio costruttivo e nutrimento con
I’invisibile. La vita di ogni essere umano, sotto tutti gli aspetti - personale, relazionale e
collettivo- dipende dal suo rapporto con I’invisibile; cio che conta davvero nella vita di
ogni essere umano non passa al vaglio degli occhi. Basta pensare al nostro corpo, tutto
cio che permette la vita fisiologica non e aperto allo sguardo, e siamo profondamente
interconnessi con ogni forma di vita.

La meditazione ¢ uno strumento chiave per intuire, percepire, comprendere I’invisibile.
Non é un fare, non € una tecnica: e uno stato, un flusso di coscienza costante, uno stato
di coscienza.

Questo flusso viene esplorato in un percorso attivo di meditazione.

Quando si era piccoli, tra i tre e i cinque anni, si era spesso in meditazione.

Meditare porta a esplorare il significato del viaggio dell’esperienza umana. E cio che da

un senso alle relazioni, a cio che ci accade, € la nostra presenza.

41



Meditare come “ricerca” interiore ha il proposito di entrare in contatto profondo con la
luce della coscienza, per realizzare la propria essenza, in cui ¢ esplicita I’intenzione di
purezza, semplicita, amore. Una via del successo nel percorso di consapevolezza, nel
portare attenzione alla presenza luminosa dell’essere ¢ offerto dalla perseveranza.

Il tema della consapevolezza della natura della vita porta ad agire per amore; del resto la
natura della vera gioia & un processo inclusivo e una mente piena di amore € capace di
penetrare il mistero dell’esistenza.

Una seconda via & la coerenza: molti pensano, credono di essere coerenti perché
rispettano una linea di coerenza prestabilita spesso violentando sé stessi e la loro
creativita. Non esiste niente di piu rivoluzionario della coerenza intesa come vibrare
all’unisono con il proprio cuore, con I’intelligenza del proprio cuore, avendo il coraggio

di seguire I’invisibile.

Si possono individuare quattro fasi nel processo meditativo: una fase di attenzione
focalizzata su un punto specifico di luce; una in cui I’attenzione prolungata diventa
concentrazione; una in cui la concentrazione sostenuta diviene contemplazione, che é uno
stato superiore di attenzione; e quando la contemplazione € sostenuta e prolungata, si ha
il fenomeno della meditazione come stato prolungato di coscienza.

Noi intimamente siamo luce, tutte le nostre cellule emanano luce, un campo
elettromagnetico luminoso. Se si altera abbiamo disequilibri che chiamiamo malattie.

La luce che emaniamo dal corpo e la prima cosa che trasmettiamo; si potrebbe definire il
linguaggio dell’anima.

La luce e capace di cambiare il metabolismo cellulare: sono contenute nella luce
informazioni evolutive profondissime.

Esiste un “Codice luminoso”; da questo codice dipende il proprio sistema percettivo. Si

puo decodificare e ricodificare il proprio codice di luce.
Il Filo d’Oro creato da Daniel Lumera si offre come un cammino di realizzazione del Sé,

attraverso un approccio esperienziale che lavora su 4 talenti: meditativo, trascendentale,

gnostico e devozionale, riunendo questi grandi pilastri della tradizione sapienziale antica.

42



Talento meditativo, capace di osservare la vita attraverso il silenzio della mente e assenza
di giudizio. Talento trascendentale, quale processo di non identificazione, permette di
accogliere il non attaccamento e le esperienze di coscienza impersonale, nella
comprensione che ognuno di noi & una coscienza senza limiti né forma. Talento
devozionale, come flusso di amore incondizionato rivolto verso I’infinito. Talento
gnostico, il cui approccio porta all’esperienza dell’identita essenziale al di la di
identificazioni transitorie e arriva al cuore della pura coscienza di essere, esperienza
profonda che viene trasmessa solo dopo la pratica dei precedenti percorsi.

“Filo d’Oro” ¢ una metafora della vita; un Filo d’Oro che abbiamo perduto e che
ricerchiamo costantemente, ma in realta noi siamo quel Filo d’Oro che collega tutte le
nostre esperienze, noi siamo il senso di tutto cio che compiamo, il percorso e la meta.

Un percorso coscienziale che esplora la natura della coscienza.

Esiste una relazione strettissima tra attivita mentale e respirazione, validata dalla scienza
in tempi recenti, gia affermata e spiegata in testi millenari come i Veda che considerano
il respiro come “la parte piu densa della mente”, capace di incidere sulla sua attivita e 1
suoi stati. Controllo del respiro e respirazione consapevole: in particolare le antiche
tradizioni pongono 1’accento sulla regolazione dell’espirazione e la ritenzione del respiro
a polmoni vuoti. L’obiettivo di questo tipo di respirazione ¢ ottenere “la calma della
mente”, che entra in uno stato di concentrazione e focalizzazione aprendosi all’esperienza
meditativa.

Nello Yoga Sutra di Patanjali si parla esclusivamente di ritenzione del respiro a polmoni
vuoti, per creare una sorta di vuoto mentale, favorito dall’effetto fisiologico dei polmoni

mantenuti privi d’aria.

Il percorso di meditazione esplorato da Sabrina Vaiani nell’Accademia di Counseling
Vibrazionale, Eterea, (di cui & direttrice con Marco Maci) privilegia prioritariamente la
modalita della meditazione guidata, laddove la stessa, peraltro si esprime come una delle

meditazioni.

43



Utilizzando la metafora della meditazione come tecnologia dell ‘anima, si viene guidati in
un percorso all’interno di sé, un’esplorazione del proprio mondo interiore attraverso un
linguaggio onirico, avventurandoci, in qualche modo, “in un sogno da svegli”. Questo
consente di poter rimuovere blocchi emotivi in piena sicurezza.: Questa modalita “ci
permette di sviluppare la nostra capacita immaginifica che e fondamentale per sviluppare
la capacita di vedere. C’¢ differenza tra immaginare e vedere. L’immaginazione ¢
qualcosa che io induco attraverso, in questo caso, parole, immagini.

A un certo punto I’immaginazione diventa vedere, quando ad esempio, nel caso della
meditazione guidata s’inizia ad anticipare quello che 1’altro dice, oppure si ha proprio
I’impressione di viaggiare insieme. E la nostra percezione raggiunge livelli diversi, ed
anche il nostro piano emotivo inizia ad avere I’opportunita di andare a recuperare i
depositi di energia cristallizzati dentro di noi attraverso eventi della nostra vita, blocchi
emotivi che la simbologia utilizzata nello specifico viaggio permette di sbloccare in totale

sicurezza e con grande fascino.

Quando si parla di meditazione come tecnologia dell’anima s’intende un’attivita che ci
permette di sviluppare la concentrazione, cioe la nostra capacita di stare in tempo
presente. Quando prendo uno spazio, costruisco uno spazio dentro cui stare nella calma e
riesco a costruire dentro di me uno spazio di rigenerazione allora cominciano ad attivarsi
altre qualita: si coltiva lo stato di percezione sottile.

Esso va coltivato insieme alla capacita di gestire le nostre emozioni senza farsi sopraffare
dalle stesse e senza reprimerle. La parola gestione, anche se pu0 essere parola
controversa, ci permette comunque di comprendere che la gestione delle nostre emozioni
e la capacita di farle fluire e di utilizzare 1’energia delle nostre emozioni per nutrirci,
anziché essere in qualche modo bloccati da quello che puo essere un flusso emotivo” [S.
Vaiani 2021].

Le meditazioni guidate e i viaggi interiori permettono un lavoro sui chakra, sui corpi

sottili, sul nucleo energetico, esplorando I’area di coscienza ad essi legata, con 1’intento

di sbloccare le energie cristallizzate in una determinata sfera. L unicita dell’esperienza

44



permette di andare in profondita, di esplorare le nostre emozioni, di ascoltare, di

ascoltarci.

Ci ricorda Igor Sibaldi che fuori dallo spazio- tempo, che la nostra mente conosce e che
ritiene 1" unico reale, Si puod percepire attraverso un altro organo di senso, pit agile e veloce
dei cinque sensi fisiologici abituati allo spazio tridimensionale e al tempo unidirezionale:
un altro organo di senso piu agile e veloce, che da millenni si chiama immaginazione.
L’immaginazione ¢ la facolta con la quale proviamo a raffigurarci cio che percepiamo,
ma che non sappiamo ancora capire ¢ dire. L’ immaginazione succede, come 1’accorgersi:
possiamo solo attenderla. Accorgersi di immaginare, che non ¢ un’azione, non ¢ un fare,
ma solo un lasciar avvenire.

E dopo il suo improvviso succedere, il secondo momento dell’immaginazione, quale atto
indispensabile, é il trattenere. Trattenere le immagini perché non svaniscano subito,

perché la mente cosciente non le dissolva, con sforzi di invenzione.

Negli ultimi anni si ¢ fortemente incrementato I’interesse della scienza nei confronti della
meditazione, soprattutto in riferimento agli studi genetici sul DNA e sulle sue
modificazioni.

Le neuroscienze in particolare hanno studiato e cercato di comprendere i meccanismi che
la meditazione attiva nelle varie aree cerebrali, (come ad esempio nell’amigdala, la
regione che presiede alle emozioni) evidenziando come sia in grado di plasmare alcune
aree del cervello, rafforzando quelle che presiedono alla percezione di sé inibendo
emozioni che attivino risposte negative di stress. Da molteplici studi, ci racconta
Immaculata De Vivo, una delle massime esperte mondiali nel settore dell’epidemiologia
molecolare ed esponente di spicco nello studio dei telomeri, € emerso che la meditazione
sembra influenzare i processi che sono alla base della risposta da stress acuto che trova
corrispondenza in una maggiore lunghezza dei telomeri nei soggetti che praticano la
meditazione, segno di un’azione protettiva che contribuisce al mantenimento della

stabilita del DNA.

45



ANATOMIA SOTTILE

Il campo energetico universale & noto e viene osservato fin da tempi remoti.

Per millenni molto prima che la scienza occidentale scoprisse le leggi della fisica
quantistica, gli Asiatici hanno onorato 1’energia come il fattore principale della natura e
del benessere.

Benché i mistici non abbiano mai parlato di campo energetico umano, le loro tradizioni
che risalgono a piu di cinquemila anni fa e diffuse su tutto il pianeta, confermano le
osservazioni che gli scienziati vanno compiendo.

Tutti gli studi compiuti dimostrano che il modello, secondo cui il corpo consiste di sistemi
ed apparati, ¢ insufficiente e va concepito un modello ulteriore basato sull’idea di un
campo energetico organizzato.

Il modello olistico puo essere descritto come un paradigma emergente in una teoria che

interconnette scienza e spirito.

Fondamento di tecniche millenarie si descrivono i centri di energia del corpo umano,

richiamando per ciascuno di essi funzioni e caratteristiche.

46



“L’essere umano ha una struttura elettronica, formata da un sistema sottile, circondato da
un nucleo energetico. Il corpo é energia condensata; come gli atomi invisibili di idrogeno
ed 0ssigeno possono essere condensati in vapore, acqua e ghiaccio visibili, cosi la luce si
sintetizza in materia. L’Energia cosmica entra dal midollo allungato per essere
immagazzinata nel cervello, e da i discende nei sette chakra e nel passaggio dalla
coscienza del corpo a quella dello Spirito, si sperimentano queste sette porte di energia”,

cosi Sabrina Vaiani ci ha introdotto alla lettura del campo energetico umano.

| Chakra e i corpi sottili corrispondenti

Cognizione

/)
e
A/
,\A?%

Intuizione

Comunicazione

N
LA -
A ?é.”
<@ )> S

)

Sopravvivenza

Fig. 5 — I sette Chakra

L’anatomia energetica dell’'uomo, “anatomia sottile” che approfondisce il sistema dei
chakra, si connette alla visione orientale sull’essere umano e sulla sua struttura, secondo
cui “il corpo fisico e il corpo sottile (emozioni, pensieri, percezioni, stati di coscienza)

formano un insieme”.

47



Nel corso della storia, varie culture diffuse ma diverse una dall’altra hanno compreso che
I’essere umano ¢ composto da vibrazioni: frequenze che interagiscono con il mondo
esterno e che talvolta reagiscono ad esso. La maggior parte dei ricercatori ritiene che il
sistema dei chakra sia nato in India quattromila anni fa come un sistema di classificazione
“dell’anatomia esoterica” umana, uno schema dei vari corpi di energia sottile e dei canali
che influiscono sul corpo. Questa conoscenza discenderebbe dalla filosofia Vedanta alla

base delle Upanishad, composte tra 1’800 e il ‘500 a.C.

Ma la storia dei chakra sembra essere intrecciata con numerose altre culture.
(Relativamente alla sua introduzione in Occidente il riferimento e ad Arthur Avalon che
pubblico nel 1919 The Serpent Power (Il Potere del serpente, Edizioni Mediterranee,
1992).

Il campo energetico umano puo essere descritto come un corpo luminoso che circonda e
compenetra il corpo fisico e che emette radiazioni caratteristiche. Esso viene chiamato

“aura”.

Il nucleo energetico si estende circa un metro e mezzo intorno al corpo fisico (ma puo
raggiungere spazi pit grandi o piu piccoli), suddiviso in sette strati chiamati corpi sottili.
| corpi sono costituiti di una sostanza sempre piu sottile a mano che si procede verso
I’esterno rispetto al corpo fisico, e le loro “vibrazioni” rivelano frequenze
progressivamente piu alte.

Questi corpi di energia che avvolgono il corpo fisico sono I’espressione delle emozioni,
dei pensieri, dell’anima dell’essere.

Si possono considerare i nostri corpi sottili come una struttura elettronica, il cui
equilibrio implica I’allineamento di corpo mente e spirito in un’armonia complessiva.
L’aura, cio¢ I’insieme dei corpi sottili ha 1 suoi organi come il corpo fisico: gli organi del
corpo energetico sono costituiti dai chakra o vortici che permettono il passaggio e lo
scambio di energia cosmica, secondo differenti frequenze, tra l’essere vivente e
I’ambiente esterno.

Ogni corpo sottile € quindi connesso con un centro energetico particolare chiamato

chakra (dal sanscrito ruota di luce).

48



Ogni chakra regola il sistema energetico collegando aspetti visibili e invisibili, la materia
e lo spirito.

L’Energia Cosmica fluisce, entra dal midollo allungato per essere immagazzinata nel
cervello, e da i discende nei sette chakra che sono sette porte di energia.

I chakra sono quindi porte dimensionali che accompagnano questo movimento (che prima
discende verso e dentro la terra e poi ascende verso il cielo) che caratterizza il processo
di trasformazione dell’essere nel suo cammino verso quella che viene definita “la
possibilita di sperimentare il risveglio” o la “possibilita di ricordare”: ricordarsi di essere
Uno con il Tutto.

| sette chakra sono i sette chakra principali (a cui si accompagnano 21 chakra minori):
base, regione sacrale, plesso solare, cuore, gola, fronte, sommita del capo.

| chakra regolano gli aspetti fisici ed emotivi ed assorbono, trasformano, distribuiscono
I’energia dall’universo multidimensionale alle strutture fisiche e sottili dell’essere umano

attraverso il sistema dei meridiani e dei nadi.

Tre sono i principali canali energetici detti Nadi.

Le nadi vengono tradizionalmente raffigurate intrecciate a spirale 1’una intorno all’altra.
La nadi ida parte dalla sinistra del rachide, la nadi pingala dalla destra, ed entrambe
serpeggiano intorno al canale centrale, o sushumna, (canale che scorre all’interno della
colonna vertebrale) lungo il quale sono situati i sette chakra maggiori, rappresentati come
fiori di loto.

Ida nadi (conosciuta come luna) controlla tutti i processi mentali, mentre Pingala nadi
(conosciuta come sole) tutti i processi vitali. La nadi Sushumna ¢ il canale di risveglio
della coscienza spirituale. Esse possono essere considerate come forza pranica (Pingala),
forza mentale (Ida), forza spirituale (Sushumna).

Ida e Pingala funzionano nel corpo alternativamente. Osservando le narici, quando la
narice sinistra ¢ aperta fluisce 1’energia lunare ed ¢ in attivita ’emisfero destro del
cervello; quando la narice destra ¢ aperta fluisce 1’energia solare ed ¢ in attivita I’emisfero
sinistro del cervello.

Sushumna é svincolato dal tempo e in questo canale le due polarita positiva e negativa di

Pingala e Ida si fondono e si supera la dualita. Dentro il canale Sushumna scorre 1’energia

49



“Kundalini” che, con le polarita positiva, negativa e neutra genera, all’incrocio di queste

polarita, dei vortici di energia, cioe i chakra.

Accanto e intorno alla Sushumna vi sono altre strade o canali: uno di questi canali € quello

dei meridiani dell’agopuntura cinese.

Barbara Ann Brennan offre questo quadro generale della relazione tra i sette strati

dell’aura e 1 sette chakra.

1l primo strato dell’aura e il primo chakra sono associati alle funzioni e alle
sensazioni fisiche.

Il secondo strato e il secondo chakra sono in genere associati alla vita emotiva
dell’individuo.

Il terzo strato e il terzo chakra sono connessi con I’attivitda mentale, cio¢ il
pensiero lineare.

Il quarto livello, associato al quarto chakra (del cuore), € il veicolo attraverso il
quale amiamo non solo il nostro partner ma 1’umanita in generale, cio¢ ¢ quello
che metabolizza 1’energia dell’amore.

Il quinto livello € connesso con una volonta superiore che e piu prossima alla
volonta divina e il quinto chakra é associato al potere della parola, di ascoltare e
di assumere la responsabilita delle proprie azioni.

Il sesto livello e il sesto chakra sono connessi con I’amore celestiale. Questo tipo
di amore vede in ogni forma di amore una preziosa manifestazione di Dio.

Il settimo strato e il settimo chakra appartengono alla mente superiore, cioé a una
forma superiore di conoscenza e d’integrazione della nostra composizione fisica

e spirituale.

Approfondendo secondo la riflessione della Scuola Eterea si descrivono le successive

sequenze di corpi sottili: il corpo eterico; il corpo astrale, suddiviso in astrale

propriamente detto e corpo emozionale; il corpo mentale, il corpo causale; il corpo

animico e corpo spirituale.

50



Il corpo eterico, veicolo del prana, (energia vibratoria cosmica) € il primo, connesso al
corpo fisico e al primo chakra.

Il sanscrito prana viene tradotto nella lingua italiana in maniera non perfetta con ‘forza
vitale’, ‘energia vitale’ o ‘aria vitale’ (in cinese chi traduce esattamente il concetto di
prana).

Il prana scorre nel corpo fisico attraverso specifici canali sottili le Nadi, osservate in
precedenza, che possono essere immaginate come strade che scorrono all’interno di un
sistema autostradale energetico, e quando due o piu strade si incrociano, si formano dei
raccordi di energia, o chakra.

La struttura del corpo eterico é simile a una rete di linee luminose, in costante movimento.
I1 suo colore varia dall’azzurro chiaro al grigio

Il corpo eterico puo avere costituzione grossolana o fine secondo il tipo di corpo fisico
cui € connesso.

Esso possiede solo una coscienza diffusa: se separato dalla parte fisica non puo servire da

intermediario alla mente.

Il secondo corpo € il corpo astrale, piu sottile del corpo eterico e meno sottile del corpo
successivo.

Esso si suddivide in astrale propriamente detto e corpo emozionale.

Il corpo emozionale é legato al secondo chakra ed il corpo astrale al terzo chakra.

Il corpo astrale é legato al funzionamento endocrino e, per via della sua caratteristica
emozionale, ha una influenza neurochimica.

Una quantita eccessiva o scarsa di energia astrale puo determinare uno squilibrio fisico.
Il corpo astrale si presenta come un fluido multicolore e si espande per circa trenta
centimetri al di fuori del corpo fisico. L’energia astrale si trasmette da una persona
all’altra ogni volta che interagiamo, ci relazioniamo con qualcuno.

Il corpo astrale funziona come veicolo della coscienza, che puo esistere separatamente,
seppure connessa con il corpo fisico.

Durante il sonno tutti lasciano I’involucro materiale per contattare il piano astrale.

I1 piano astrale “celebra tutti gli elementi”: terra, acqua, fuoco, aria, etere.

51



Il corpo mentale attrae le strutture necessarie per la creazione dei pensieri e della forma
mentale, che guidano la persona nella realizzazione della propria esistenza, sviluppando
due funzioni principali: la prima, la mente inferiore, riguarda la parte concreta legata ai
sensi ed alla fisicita; 1’altra, la mente spirituale, in cui I’individuo sa di essere “Uno” con
la “Fonte” e non separato da essa. “Quando la mente superiore ¢ colma di luce, la mente
inferiore si accorda a questa frequenza e risponde alla vibrazione dell’ Amore”.

Il corpo mentale e collegato con il quarto chakra. In questo centro si sviluppa il concetto
interiore di amore incondizionato.

E attraverso la ricerca interiore e la meditazione € possibile giungere alla consapevolezza
che pensieri ed emozioni creano vortici energetici suscettibili di “aggregare materia o

evolvere”.

Il corpo causale contiene la memoria del vissuto personale e delle esperienze legate alla
vita che uno sta vivendo e contemporaneamente il bagaglio genetico genitoriale.
“Racchiude le memorie ancestrali, gli archetipi interiori e lo scopo dell’anima”.

Il corpo causale € legato al quinto chakra, “ponte verso le stelle”.

In esso ¢ racchiuso lo scopo dell’esistenza a livello spirituale e la lezione che ci siamo
prefissati di apprendere nel nostro cammino sulla Terra.

E’ uno dei corpi superiori il cui sviluppo permette di svincolarsi da un passato che agisce

attivando condizionamenti.

Il corpo animico e il corpo spirituale sono i corpi superiori che manifestano 1’essenza
libera dalla personalita che si disvelano quando I’individuo volge verso 1’evoluzione.

Sono collegati con il sesto e settimo chakra.

| primi tre chakra sono definiti terrestri e gli altri celesti.

Quando si schiudono i tre centri terrestri e I’energia degli elementi piu densi —terra, acqua,
fuoco-diventa “aria”, si risveglia il centro del cuore, e “nel cuore si accende il ricordo di
essere parte dell’Unita”. Questo si sintetizza nel corpo astrale e I’'uomo puo allora fondere
I’energia della materia con quella dell’Anima che ha sede nel cuore e con quella dello

Spirito con sede nella testa.

52



E ciascuno di noi lavora a quello che é il suo processo di crescita del momento per aprire
lentamente ogni chakra, per aumentare il suo flusso energetico, in modo da avere il tempo
di elaborare il materiale personale che viene liberato ed integrarlo con la propria vita.

Nel linguaggio che descrive i vari stati dell’essere esiste una distinzione tra COrpo anima

e spirito ma “tutti e tre formano una trinita sintetizzata dalla vita”.

| Chakra e i tre guna

La natura, secondo la cultura indovedica (prakrti, realta immanente; prakriti, terreno
primordiale, simile al concetto alchemico occidentale della prima materia) &
caratterizzata e influenzata da tre qualita chiamate guna.
Il prakriti, ci racconta Anodea Judith e tessuto con tre fili detti guna, assimilabili alla
materia, all’energia e alla coscienza.
| tre guna sono:

e tamas, la materia, la massa, I’oscurita, le pesanti forze di inerzia che possono

ostacolare il dinamismo;

e rajas, I’energia sotto forma di movimento, la componente attivatrice della vita;

e sattva, verita o “cio che ¢”; le forze che elevano e illuminano.
| guna possono anche essere descritti come tamas, la forza magnetica, rajas la forza
cinetica, e sattva la forza equilibrante delle altre due. Sattva domina il piano causale, rajas

regola il piano sottile, e tamas governa il piano materiale o fisico.

Ed i chakra sono tutti composti dai tre guna in varie proporzioni. La materia (tamas)
regola i chakra inferiori; I’energia (rajas) regola i chakra di mezzo; e la coscienza (sattva)

regola i chakra superiori. Ma una parte di ciascun elemento si trova ad ogni livello.

“Queste tre qualita sono 1’essenza di una sostanza fondamentale, unificata e primordiale.
Insieme costituiscono la danza dell’universo, e separatamente sono distinti. I guna
descrivono i passi di una danza cosmica” [A.Judith 2018]. E portare in equilibrio
I’intreccio di questi tre fili fondamentali permette di portare in equilibrio noi stessi, nella

relazione corpo, mente, spirito

53



| tre guna mantengono sempre la loro essenza: la totalita dei tre guna rimane costante e

rispecchia i principi di conservazione dell’energia.

| Chakra e i cinque elementi

Cinque sono gli elementi associati ai chakra: terra, acqua, fuoco, aria, etere,
rispettivamente dal basso verso 1’alto.

Non sono letteralmente elementi fisici, ma elementi vibratori: essi compongono tutta la
materia. Ogni elemento é determinato da un principio specifico che rappresenta la sua
essenza intrinseca.

La maggior parte dei sistemi metafisici postula quattro elementi - Terra, Acqua, Fuoco,
Aria - ma i quattro elementi precedenti derivano tutti dal principio eterico. Gli alchimisti
lo chiamano “quinta essenza”, il tutto nel tutto.

Ed i tre elementi acqua, aria e fuoco sono attivi nel quarto: nella terra.

L’etere pud essere visto come il campo unificatore e onnicomprensivo delle sottili
vibrazioni che si trovano in tutto I’universo. E tutte le vibrazioni sono caratterizzate dal
ritmo. E il ruolo primario del ritmo consiste nell’integrare le varie parti di un sistema.

I1 quinto chakra ¢ 1’ultimo dei sette chakra ad avere un elemento correlato, secondo le
associazioni classiche; il regno dello spirito e suddiviso fra i tre chakra superiori.
Anodea Judith ha aggiornato tali connessioni, associando al chakra cinque il suono, e
collegando gli “elementi” della luce e del pensiero ai due chakra superiori, in quanto
elementi vibrazionali progressivamente piu sottili; ricordandoci I’affermazione di Arthur
Avalon in Il potere del serpente: “Il suono...¢ cio che rende manifesta 1’esistenza

dell’etere”.

Ogni chakra ha un suono-seme o bija-mantra associato che ne contiene I’essenza e offre

accesso alle qualita di quell’elemento.

54



| Sette Chakra principali

I sette chakra principali hanno un’ubicazione, rispetto al corpo fisico, che corrisponde ai
principali centri nervosi in quella determinata regione del corpo stesso.

Ogni chakra ha una polarita positiva o negativa che si esprime attraverso il movimento.
Secondo 1’accezione descritta nella Scuola Eterea (che riprende la visione tantrica), gli
uomini hanno il primo chakra con carica positiva (con movimento orario) e le donne con
carica negativa (con movimento antiorario). Successivamente |’energia si muove
modulandosi sull’alternanza orario-antiorario, oppure antiorario-orario fino al settimo

chakra (per I’'uomo con carica positiva; per la donna con carica negativa).

Ogni chakra contiene la memoria di tutto quello che ¢ stato vissuto dall’individuo e dalla
propria linea genetica. Attraverso il coinvolgimento col mondo esterno, gli schemi
all’interno dei chakra tendono a ripetersi: ¢ quello che si dice “essere bloccati in un
chakra”. I blocchi possono dipendere dall’eccesso o dalla riduzione di un chakra.
Fondamento e la deprogrammazione delle memorie di sofferenza registrate sui chakra, in
modo da non essere piu collegati con la sofferenza ma con la creativita. Si tratta sempre
di frequenze vibratorie: possono essere sentimenti a bassa, media, alta frequenza.

Alti e bassi sono gli stessi sentimenti che noi sperimentiamo ad alte o basse frequenze. E
la bacchetta magica é /’‘amore, con I’apertura totale del cuore, che noi possiamo utilizzare

in tutte le circostanze.

Osservava Osho (Chakra. La forza della vita, De Vecchi 2018): posso descrivere i chakra
anche in questo modo: il primo, materiale: muladhara. Il secondo, vitale: svadhishthana.
Il terzo, sessuale, elettrico: manipura. Il quarto, morale, estetico: anahata. Il quinto,
religioso: vishuddha. Il sesto, spirituale: ajna. Il settimo, divino: sahasrara.

| primi tre centri inferiori sono profondamente legati ai secondi tre. Si tratta di due serie
accoppiate.

Il primo chakra ¢ collegato al cibo e il quarto all’amore. Se il cibo ¢ nutrimento per il

corpo, I’amore ¢ nutrimento per lo spirito.

55



Il secondo chakra é collegato al quinto. Il secondo chakra € politico, dominio; il quinto e

potere spirituale: padronanza di se stessi.

Il terzo chakra € collegato al sesto. Il terzo € il centro sessuale e il sesto & il centro tantrico.

Il sesto ¢ il centro spirituale.

Il settimo & sovrumano, & divino.

| primi tre ed i successivi tre sono due forze che si equilibrano. Quando inferiore e

superiore hanno lo stesso peso, ecco che accade il settimo. A quel punto all’improvviso

ogni dualita scompare. Quell’Uno ¢ la meta di ogni ricerca.

I chakra: Muladhara “ Radice, Supporto”

Simbolo: Loto a quattro petali

Collocazione: Tra I’ano e gli organi genitali, in corrispondenza del plesso coccigeo
Colore: Rosso

Ghiandole associate: Surrenali

Parte fisica associata: Influenza la vescica e il retto, gli organi della riproduzione e
parte delle funzioni del sistema nervoso e circolatorio

Ormone: Adrenalina

Senso: Olfatto

Nota: Sl

Mantra: Lam

Pianeti: Saturno

Elemento: Terra

Meridiani di Agopuntura: Vescica, intestino tenue, intestino crasso

Corpo corrispondente: Corpo eterico

Diritto: Esistere

Limite: Paura

Il primo chakra rappresenta la madre, il rapporto con ’archetipo materno e I’energia

femminile.

56



Questo chakra raccoglie 1’energia vitale che nutre gli altri chakra. L’elemento Terra
quindi regge e organizza tutta la struttura materiale sia piu densa che piu sottile in cui la
differenza é la vibrazione.

Temi ricorrenti sono la connessione e la separazione. Il chakra della radice aiuta a
sviluppare le capacita del qui ed ora, dell’essere presenti nel mondo materiale.

Disturbi nel flusso energetico di questo chakra portano ad ansia, senso di instabilita,
eccessivo attaccamento alle cose materiali, e fisicamente a patologie rettali e uretrali,

costipazioni, disturbi del metabolismo

Il chakra: Swadhisthana “Dolcezza”

Simbolo: Loto a sei petali

e Collocazione: E situato al di sopra dei genitali, in corrispondenza del plesso sacrale

e Colore: Arancione

e Ghiandole associate: Gonadi

e Parte fisica associata: Plesso nervoso sacrale che controlla gli organi interni
dell’escrezione e della procreazione, la vescica, i condotti urinari e gli organi genitali
interni.

e Ormoni: Estrogeni e testosterone

e Senso: Gusto

e Nota: FA

e Mantra: Vam

e Pianeti: Luna

e Elemento: Acqua

e Meridiani di agopuntura: Vescica, intestino tenue, intestino crasso, milza e pancreas

e Corpo corrispondente: Corpo emotivo

e Diritto: Provare piacere

e Limite: Colpa

Chakra collegato alla creativita, alla gioia di vivere, alla capacita di operare scelte. Centro

dei sentimenti, simboleggia il continuo movimento e la ricerca di rinnovamento.

57



Contemporaneamente in questo chakra troviamo tutte le ferite emotive legate al corpo
emozionale.

Disturbi nel flusso energetico del secondo Chakra portano a sensi di colpa, di inutilita,
tristezza, timore della vita, dei contatti. Fisicamente, malattie infettive, degli organi

genitali, del colon, dei reni

111 chakra: Manipura “Gemma splendente”

e Simbolo: Loto a dieci petali

e Collocazione: E situato 4 dita sopra I’ombelico in corrispondenza al plesso solare
e Colore: Giallo dorato

e Ghiandole associate: Pancreas

e Parte fisica associata: il Plesso solare e il pancreas, domina fegato e pancreas.
e Ormoni: Insulina

e Senso: Vista

e Nota: LA

e Mantra: Ram

e Pianeti: Marte

e Elemento: Fuoco

e Meridiani di agopuntura: Milza, pancreas, stomaco, fegato, vescica biliare, reni
e Corpo corrispondente: Corpo astrale

e Diritto: Agire

e Limite: Vergogna e rabbia

In questo chakra parte 1’energia per le funzioni vitali. E’ la sede della forza di volonta,
del raziocinio, del desiderio di autoaffermazione, del potere e della conoscenza. Esso
presenta, come il secondo chakra due oscillazioni energetiche: I’espressione della forza e
la sua mancanza; I’aspetto costruttivo e distruttivo. Nel corpo astrale sono presenti le
ferite karmiche.

Disturbi localizzati a questo chakra portano ad aggressivita, prepotenza, diffidenza,

invidia. Fisicamente dolori allo stomaco e al fegato, disturbi digestivi, ulcera, diabete

58



IV chakra: Anahata “Suono prodotto da due cose che non si colpiscono (Corpo/Spirito)

e Simbolo: Loto a dodici petali

e Collocazione: E situato al centro del petto all’altezza del cuore in corrispondenza del
plesso cardiaco e polmonare

e Colore: Verde, rosa, oro

e Ghiandole associate: Timo

e Parte fisica associata: Plesso cardiaco e sistema simpatico

e Ormoni: Ormoni del Timo

e Senso: Tatto

e Nota: Ml

e Mantra: Yam

e Pianeti: Venere

e Elemento: Aria

e Meridiani di agopuntura: Stomaco, fegato, vescica biliare, reni, cuore e polmoni

e Corpo corrispondente: Corpo mentale

e Diritto: Amare

e Limite: Dolore, Solitudine

Da questo chakra, sede dell’amore ¢ della tolleranza, situato nel mezzo del corpo, puo
muovere il cammino verso 1’ascesa spirituale, quando i1 primi tre chakra sono equilibrati
e Si sono superate paura, tristezza e rabbia.

(Cosi come il primo chakra apre la porta dell’esperienza materiale).

Il chakra del cuore, considerato da molte tradizioni la sede dell’ Anima, ¢ il luogo dove la
parte maschile e femminile si fondono e si sviluppa il concetto interiore di amore
incondizionato. Parola chiave ¢ la “compassione”, cio¢ entrare in vibrazione con 1’altro.
Il quarto chakra non ¢ pero solo il chakra dell’amore: esso pud essere appesantito
dall’eccesso di informazione che puo spostare la nostra centratura da noi stessi verso il

“pensiero collettivo”, rendendoci quindi manipolabili.

59



Squilibri in questa zona portano intolleranza, fanatismo e insensibilita. Fisicamente

disturbi circolatori e cardiaci, tachicardia, disturbi respiratori, insufficienza immunitaria.

V chakra: Vishuddha “Purificazione”

e Simbolo: Loto a sedici petali

e Collocazione: tra I’avvallamento del collo e la laringe in corrispondenza del plesso
faringeo

e Colore: Azzurro

e Ghiandole associate: Tiroide e paratiroide

e Parte fisica associata: Plesso nervoso cervicale

e Ormoni: Tiroxina

e Senso: Udito

e Nota: Nessuna corrispondente

e Mantra: Ham

e Pianeti: Mercurio

e Elemento: Akasha, etere, suono

e Meridiani di agopuntura: Cuore, polmoni

e Corpo corrispondente: Corpo causale

e Diritto: Parlare

e Limite: Bugie

Questo centro ¢ collegato alla consapevolezza, all’espressione dei sentimenti attraverso
la parola, alla conoscenza, alla creativita. In esso si palesa il “potere della
manifestazione”, cio¢ la capacita di creare nella propria vita quello che si desidera,
lavorando sull’allineamento tra mente corpo e spirito. Il quinto chakra ¢ collegato con “la
mappatura che regola il nostro scopo sulla terra”

Disarmonie portano alla difficolta di espressione, prepotenza, fobie. Fisicamente disturbi
e inflammazione alla gola, alla laringe, al cavo orale, tosse.

Lo squilibrio di questo chakra é collegato a quello del cuore e pud provocare sensazioni

di soffocamento, groppo in gola, paura di morire.

60



VI chakra: Ajna “Percepire, Sapere”

Simbolo: Loto a novantasei petali

Collocazione: Un dito sopra il ponte del naso, al centro della fronte in corrispondenza
del plesso craniale

Colore: Blu scuro o indaco

Ghiandole associate: Ipofisi

Parte fisica associata: Principale centro di coordinamento del sistema nervoso
centrale. Parte inferiore del cervello, occhio sinistro, orecchie, naso

Ormoni: Vasopressina

Senso: Tultti

Nota: RE

Mantra: OM

Pianeti: Giove

Elemento: Pensiero

Meridiani di agopuntura: Triplice riscaldatore, circolazione, fegato, vescica biliare
Corpo corrispondente: Corpo animico

Diritto: Vedere

Limite: Hllusione, fanatismo

Questo chakra- chiamato anche terzo occhio- ha la funzione di riunire armoniosamente

le funzioni dei due emisferi del cervello. Regola i processi del pensiero, & sede

dell’intuizione e della percezione extrasensoriale. E’ la sede delle piu elevate facolta

mentali.

Il sesto chakra e definito Chakra del Maestro, perché e qui che abita il Maestro Interiore,

invisibile, I’unico che dovremmo seguire.

Quando il chakra del cuore € aperto e in congiunzione con quello del terzo occhio, siamo

in grado di liberare potenti energie guaritrici sia da vicino che da lontano.

Disturbi nel suo flusso energetico portano ad insicurezza, caos, poca voglia di vivere.

Fisicamente pu0 portare disturbi alla vista, udito, naso, memoria e labirintiti.

61



VIl chakra: Sahashrara “Loto dai mille petali”

e Simbolo: Loto dai mille petali

e Collocazione: Al centro della sommita della testa in corrispondenza alla corteccia
cerebrale

e Colore: Viola, bianco, oro

e Ghiandole associate: Epifisi 0 pineale

e Parte fisica associata: Plesso coronario. Occhio destro, parte superiore del cervello

e Ormoni: Serotonina

e Senso: Tutti

e Nota: Do

e Mantra: So ham

e Pianeti: Sole

e Elemento: Luce

e Meridiani di agopuntura: Tutti i dodici meridiani

e Corpo corrispondente: Corpo dello Spirito Divino

e Diritto: Conoscenza

e Limite: Attaccamento

Questo chakra ¢ sede del contatto con il Sé superiore, porta di accesso all’ignoto,
Influenza la corteccia cerebrale e vari tipi di coscienza, compresa 1’unificazione delle
facolta spirituali, mentali e fisiche. E legato all’archetipo paterno, al rapporto con
I’energia maschile e al rapporto con la Divinita.

Rappresenta nella sua forma piu evoluta il superamento del dualismo e la trasformazione
della conoscenza in consapevolezza e, laddove si compia questo “risveglio”, la possibilita
di “liberarsi dalle catene dell’illusione e dalle maschere della personalita”.

Disturbi del suo flusso energetico possono portare a depressione, paura di morire,

iperattivita, disturbi psicotici, emicrania e disturbi agli occhi.

62



| 3 tan tien secondo la tradizione Taoista

Il Taoismo, ¢ una delle filosofie fondamentali della cultura cinese, e propone 1’idea
dell’equilibrio e della circolarita degli opposti all’interno di un’unica circolarita, il Tao,
la Via, quella da percorrere per giungere alla piena realizzazione umana e spirituale.

Il Tao € il processo, il fluire; € ogni cosa in trasformazione costante. Lao-tzu, il filosofo
mitico fondatore del Taoismo dice “ Il Tao non fa nulla, ma nulla é lasciato non fatto”.
Prima di tutto vi era, per la filosofia taoista un non-essere trascendente e indifferenziato,
la “VIA”. Il Tao che diede origine all’essere.

A un certo punto - nell’essere - si formarono due polarita di segno diverso che
rappresentano i principi fondamentali dell’universo, presenti nella natura: Yin, il
principio negativo, freddo, lunare femminile (il cui segno convenzionale € una linea
spezzata); Yang, il principio positivo, caldo, solare, maschile (il cui segno convenzionale
e una linea continua).

L’alternanza di Yin e Yang sintetizza I’idea di perenne divenire implicita nel Tao,
comprensiva di ogni cosa e del suo opposto. Dallo Yin e lo Yang, elementi quindi di
differenziazione complementari, deriva tutto il mondo visibile e invisibile della
cosmologia taoista.

Da essi deriva il gi, I’energia che scorre nel mondo fisico, rappresentato dai cinque
elementi, acqua, legno, fuoco, metallo, terra, (le cinque fasi dell’energia), che si
combinano a loro volta nelle otto forze. Le otto forze, risultato dell’interazione di Yin e
Yang, formano gli otto trigrammi del bagua e, combinate, danno origine ai
sessantaquattro esagrammi dell’l Ching. Tali esagrammi sono binari, ossia formati da
linee intere e linee spezzate, proprio “come il codice di programmazione di un mondo
virtuale”.

Il Taoismo quindi, concepisce 1’universo come un immenso oceano di interazioni
energetiche, derivate dal contributo fondamentale dello Yin e dello Yang e tutte le
creature viventi sono in continua interazione con i cinque elementi dell’esistenza.

La scienza moderna ha recentemente individuato prove concrete da rendere consistente

la visione taoista dell’universo.

63



Nella filosofia taoista si parla di tre Tan Tien, tre centri nel corpo umano situati lungo
I’asse gravitario che passa al centro della testa, del torace e dell’addome.

Il termine vuol dire “Campo del Cinabro”, cio¢ luogo in cui si compie la trasmutazione
alchemica delle sostanze di base (mercurio e zolfo) per ottenere appunto il Cinabro
(solfuro di mercurio), che nell’alchimia cinese ¢ la materia prima della pietra filosofale,

I’operazione alchimistica che realizza simbolicamente la rigenerazione.

| Tan Tien (superiore, medio ed inferiore/ Campi di Cinabro) sono sovrapponibili ai

chakra:

e il Tan Tien superiore, situato in un punto in mezzo alle sopracciglia, legato al piano
mentale

e il Tan Tien di mezzo, posto al centro del petto, legato alle emozioni

e il Tan Tien Inferiore, nell’addome, nel punto sotto I’ombelico, legato al corpo fisico.

Questi tre punti sono in strettissima connessione con i cosiddetti “tre tesori” della
Medicina Tradizionale Cinese.

I1 Campo inferiore ¢ la regione dell’essenza vitale (Jing); il Campo mediano ¢ sede del
soffio vitale (Qi); il Campo superiore dimora dell’energia spirituale (Shen).

La comunicazione tra questi tre centri avviene tramite la colonna vertebrale e il midollo.
Si creano cosi tre cavita, pelvica, toracica, craniale in cui agiscono tre visceri straordinari:

utero; vescica biliare e cervello.

Jing: essenze, sono la potenza dell’unione fra Cielo e Terra, unione di Ying e Yang,
aspetti polari di un processo ritmico, in una dialettica interminabile. Esse sono la
componente di base di un essere vivente che si organizza: hanno in sé delle specificita,
come il seme della pianta, che vengono dalla Terra (qualita delle essenze del padre e della
madre) e dal Cielo (attraverso il soffio vitale che ad un certo punto viene ad animare la
composizione particolare di essenze). Esse costituiscono il fondamento energetico della

vita e sono custodite nei Reni.

64



Le essenze sono cio che vi é di piu sottile in una sostanza, prodotto della raffinazione o
della distillazione, la quintessenza. Con procedimenti di alchimia interna o esterna I’uomo
puo raffinare sempre piu le sue essenze, allora “queste diventano 1’elisir della vita, il

cinabro”.

Qi: letteralmente significa soffio, energia vitale immateriale, manifesta e diretta. Una
forza immateriale contraddistinta da movimento, cambiamento, trasformazione. E’ il
manifestarsi specifico di questa forza all’interno di un singolo individuo. Elemento
intermedio fra Jing e Shen, rappresenta I’attivazione e la trasformazione. E la
trasformazione di tutto cio che deriva dal Jing e vi fa ritorno.

Yin e Yang sono le caratteristiche primarie del soffio, il ritmo binario fondamentale della
vita in una dialettica interminabile. Non sono due soffi, ma il soffio che passa da differenti
fasi secondo i momenti e le circostanze. Non vi € Yin senza Yang e non vi € Yang senza
Yin; Yin non é assenza di Yang, e Yang non é assenza di Yin e nessuno dei due é

assolutamente primo.

Shen: e un livello estremamente puro e sottile di vibrazione energetica. Rappresenta un
patrimonio universale, ma si radica nel Cuore del singolo individuo e ne guida
I’orientamento profondo nel corso della sua vita, costituendosi, nell’immagine che ci

riassume Franco Bottalo come “la nostra profonda guida spirituale interiore”.

| tre tesori sono quindi associati al livello della sopravvivenza (Jing), alla relazione (Qi)
e alla differenziazione (Shen).

L’insieme dei tre Tan Tien € considerato “un organo del corpo” come il cuore o i polmoni,
chiamato “Triplice Riscaldatore”. Esso garantisce 1’unita dei soffi del corpo e mantiene
la relazione tra il soffio originario e¢ le sue manifestazioni nell’organismo. Attiva le
trasformazioni organiche attraverso un processo di distillazione, che contiene 1’idea della
“capacita di ottenere sostanze pure e preziose alla vita”, come un processo alchemico e
permette alle sostanze prodotte da tali trasformazioni di circolare, coordinando il
controllo della trasformazione dei liquidi e della loro diffusione, regolando, quindi, la

circolazione delle acque. E I’acqua ¢ contemporaneamente sostanza seminale.

65



Parlare allora di Jing, Qi e Shen come dei tre tesori custoditi nei tre centri fisico-energetici
dell’individuo si connette con la visione taoista dell’individuo come processo di alchimia
interiore.

| tre Tan Tien sono i tre campi in cui coltivare cio che é prezioso per il nostro processo di
purificazione ed elevazione e le sostanze preziose dei tre Tan Tien sono i tre tesori
dell’essere umano: Jing, Qi, Shen.

Tesori rappresentati anche come fiori: Jing, il fiore di piombo; Qi il fiore d’argento, Shen
il fiore d’oro. E ’espressione “fiore d’oro” contiene esotericamente anche il termine
“luce”; I'oro, la qualita incorruttibile dello Shen, rappresenta la purezza finale del
massimo conseguimento spirituale.

Nel libro 7 segreto del fiore d’oro, per lungo tempo tramandato oralmente, (la prima
stampa risale al XVIII secolo), “far circolare la luce” € il segreto piu profondo e
stupefacente. Ci dice Richard Wilhelm, che assieme a Jung ha rivelato all’Occidente nel
1929 questo testo prezioso: “Mettere in movimento la luce e facile, ma é difficile fissarla.
Se la si fa circolare per il tempo dovuto, essa si cristallizza e costituisce il corpo spirituale
naturale. Tale spirito cristallizzato si forma al di la dai nove cieli. E’ di questa condizione
che parla il Libro del sigillo del cuore, quando dice: “Silenziosamente al mattino spicca
il tuo volo”. Tutti i mutamenti della coscienza spirituale dipendono dal cuore.

| tre Tan Tien permettono quindi di lavorare su tre campi principali della nostra vita.

Nel suo sistema di ricerca interiore denominato “Quarta Via” Gurdjieff (che aveva avuto
come suoi Maestri di riferimento Maestri di varie scuole Sufi) ha parlato dei tre centri
dell’uomo, -superiore, intermedio, inferiore-, e delle tre energie fondamentali, - attiva,
passiva e la forza di conciliazione. E la legge del Tre, la legge dei Tre Principi o delle Tre
Forze, secondo cui ogni fenomeno, dal piano molecolare al piano cosmico ¢ il risultato
della combinazione o dell’incontro di tre forze, tutte ugualmente attive. E gli uomini non
possono né percepire né osservare direttamente la terza forza, non piu di quanto possano
percepire spazialmente la “quarta dimensione. L’uomo puod imparare ad osservare e
vedere in sé 1’azione delle tre forze. (Ouspensky, Frammenti di un insegnamento

sconosciuto, la testimonianza di otto anni di lavoro come discepolo di G. I. Gurdjeff).

66



IN CHIUSURA

“Nasciamo e moriamo come nascono € muoiono le stelle, sia individualmente che
collettivamente. Questa e la nostra realta. Per noi, proprio per la sua natura effimera, la
vita € preziosa” ci ricorda Carlo Rovelli, “Ma immersi in questa natura che ci ha fatto e
che ci porta, non siamo esseri senza casa, sospesi fra due mondi, parti solo in parte della

natura, con la nostalgia di qualcosa d’altro. No: siamo a casa.

...Noi siamo fatti della stessa polvere di stelle di cui sono fatte le cose e sia quando siamo
immersi nel dolore sia quando ridiamo e risplende la gioia non facciamo che essere quello
che non possiamo che essere. Una parte del nostro mondo.

...Qui sul bordo di quello che sappiamo, a contatto con I’oceano di quanto non sappiamo,

brillano il mistero del mondo, la bellezza del mondo, ¢ ci lasciano senza fiato” [C. Rovelli
2014].

Allora quel silenzio tra le note ricercato, quella tensione inesauribile verso la trascendenza
della dualita in cui siamo immersi, ha significato un movimento: sciogliere un minuscolo
granello di materia condensata, interferenza sublime nel nostro fluire. Avere dischiuso la
fessura che permette la presenza della luce, la sua azione vitale di presenza e di guarigione
e ritrovarci come ci racconta e suona per incanto Emiliano Toso nel suo brano:

In Questo Luogo Di Stelle

“Chiudete gli occhi e lasciatevi andare

nel profondo mare che e [’Universo.

Ad ogni inspirazione immergete sempre di piu

nel blu profondo del Cosmo scintillante di stelle.

Ogni inspirazione é un lasciare andare le tensioni, gli stress

e tutto cio che apparentemente ci separa dal tutto, dall’Uno.

Siamo immersi nell 'oceano di Stelle

e una dolce luce ci avvolge.

1l nostro corpo é un tutt 'uno col cosmo e la pace del creato,

luce e pace in un blu ammantato di stelle.

67



E mentre inspiriamo ed espiriamo

il creato respira con noi,

i nostri cuori risuonano insieme.

E percepiamo ogni cosa come un unico essere vivente

Noi inspiriamo, il tutto inspira,

Noi espiriamo, il tutto espira.

Siamo nel ritmo e siamo il ritmo del respiro dell Universo
La vita e Spirito e noi siamo vita

e nel silenzio udiamo la musica delle stelle,

la musica del nostro corpo e la musica delle nostre cellule,
e nelle cellule la danza del nostro DNA,

la struttura energetica dell esistenza,

la nostra e del cosmo.

E nel sintonizzarci con questa melodia quasi impercettibile,
la memoria ci riporta indietro alle origini dell Universo,
alle origini della Creazione

dove tutto era Uno con il suo Creatore.

Un suono e un respiro,

una nota e un’anima.

A fondamenta della Creazione.

il Creatore diede forma alle sue note

e la loro eco risuona in tutto il creato.

Combinandosi tra loro

esse hanno dato forma ad ogni cosa

e ad ogni creatura.

22 suoni 22 lettere 22 energie e intelligenze

ognuna nel silenzio del proprio essere

si e inchinata alla volonta del suo Creatore

per realizzare la sua benedizione,

’

cheélavita...’

68



RINGRAZIAMENTI

Grazie agli amori imperituri di ogni giorno, fonte inesauribile di tutto cio che scorre in

me e oltre.

69



BIBLIOGRAFIA ESSENZIALE

Barbara Ann Brennan, Mani di Luce, Longanesi, 1987

Franco Bottalo, I/ cammino dell anima in Medicina Cinese, Xenia Edizioni, 2016
Antonio Damasio, Lo strano ordine delle cose, Adelphi Edizioni, 2018

Immaculata De Vivo, Daniel Lumera, Biologia della Gentilezza, Mondadori, 2020
Bruce H. Lipton, La biologia delle credenze, Macro Edizioni, 2006 (Copyright 2005,
Bruce Lipton)

Daniel Goleman, La forza della meditazione, BUR, Rizzoli, 2018 (Copyright 1988,
daniel Goleman)

Anodea Judith, Chakra. Ruote di vita, Tecniche corporee, 2018

René Guenon, Scritti sull ‘esoterismo islamico e il Taoismo

Osho, Chakra. La forza della vita, DeVecchi Edizioni, 2018

Osho, Questa ¢ la vita, Mondadori, 2012

Gioacchino M. Pagliaro, Intenzionalita di guarigione. La mente e la cura nel mondo
dei quanti, Edizioni Amrita, 2021

Candace B. Pert, Molecole di emozioni. Perché sentiamo quel che sentiamo? TEA,
2020 (Copyright 1997, Candace B. Pert)

Erica Francesca Poli, Anatomia della coscienza quantica. La fisica
dell’autoguarigione, Anima Edizioni, 2016

Romolo Rossi, Sottovoce agli psichiatri, Piccin 2010

Carlo Rovelli, Sette brevi lezioni di fisica, Adelphi Edizioni, 2014

Sabrina Vaiani, Morte e Nascita, Eterea, 2016

70



