ACCADEMIA DI COUNSELING VIBRAZIONALE

Elaborato di:

Irene Malesci

Il linguaggio spirituale della materia

Settembre 2021

Relatrice: Sabrina Vaiani Candidata: Irene Malesci

() Ente di formazione per Counselor Olistici iscritto Siaf Italia
con codici SC 119/12 e SC 120/12



—

2

4

(8]

Indice

. Introduzione al Linguaggio

. | Frutti e UAlbero della Vita

. | Fiori, le Foglie e la Matrice Floreale

. Il Fusto, le Radici e la Spagyria Alchemica

. Gli Animali, i Minerali e il Percorso dell'Alchimista

. Conclusioni, la Rosa Mistica e la Via della Rosa

pag. 1

pag. 26

pag. 40

pag. 65

pag. 100

pag. 135



1. Introduzione al Linguaggio

Il linguaggio € uno strumento di rappresentazione simbolica utilizzato
prevalentemente a fini comunicativi, & un flusso ideativo e informativo continuo
con una triplice funzione: conoscitiva, simbolica e comunicativa. Comunicare
significa selezionare parte rilevante dellinformazione che proviene
dall'ambiente. Ogni giorno sentiamo parlare di “societa dell'informazione”, ma
pochi di noi sono in grado di definire senza esitazioni la parola “informazione”.
Tale parola possiede un'innumerevole quantita di significati che spaziano in
ambiti molto diversi tra loro.

Gregory Bateson definisce linformazione come la “percezione di una
differenza”. | nostri sensi possono essere considerati dei rilevatori di differenze
e necessitiamo del movimento del corpo per avere una percezione completa del
mondo che ci circonda.

Secondo la teoria dell'informazione di Claude Shannon (1948) il bit (binary digit)
rappresenta l'unita di misura della quantita d'informazione, piu precisamente un
bit equivale alla scelta tra due valori (si 0 no, aperto o chiuso, acceso o spento,
Zero o uno, ecc.) quando questi hanno la stessa probabilita di essere scelti, per
eventi non necessariamente equiprobabili la quantita di informazione di un
evento rappresenta la “sorpresa” nel constatare il verificarsi di tale evento.

Nel caso di due eventi equiprobabili, ognuno ha probabilita 0,5, e quindi la loro
quantita di informazione € -log,;(0,5) = 1 bit. Se un evento & “impossibile” la
probabilita e zero, cioe la sua quantita di informazione é infinita. Se un evento e
certo, la sua probabilita € uno e la sua quantita di informazione & -log,(1) = 0
bit. Il contenuto informativo (o entropia) di un generatore di eventi (o sorgente)
e la media statistica dei contenuti informativi di ogni possibile valore. Questa
definizione permette di separare il concetto di informazione dai suoi attributi
morali: non esistono informazioni giuste o sbagliate, distorte o corrette se non
mettendo in relazione l’informazione pura con I’ambiente culturale esterno. E
infatti grazie a tale ambiente che l'informazione diventa qualcosa a cui noi
associamo un significato.

L'informazione, la percezione di una differenza, non esiste se non attraverso il

punto di vista di chi la percepisce.


https://it.wikipedia.org/wiki/Entropia_(teoria_dell'informazione)

Sebbene la capacita percettiva vari da individuo a individuo, i comunicanti
dispongono di un ambiente cognitivo condiviso, ogni interlocutore contribuisce
rispettando implicitamente delle regole tacite, allo scambio comunicativo. Il
mutuo sapere costituito da informazioni condivise & alla base di qualsiasi
comunicazione e permette di comprendere lintenzione comunicativa degli
interlocutori. Carl Gustav Jung scriveva che: “Per [’esperienza psicologica
questi sono i contenuti archetipici dell’inconscio collettivo”.(Jung C.G., Simboli
della trasformazione, Bollati Boringhieri Ed., 1912).

In ambito sociologico la comunicazione e definita come un processo di
costruzione collettiva e condivisa del significato, processo dotato di livelli diversi
di formalizzazione, consapevolezza e intenzionalita.

La comunicazione si differenzia dall'informazione perché questultima non
implica intenzionalita mentre la comunicazione implica la volonta di voler
trasmettere un messaggio.

Lo psicologo Luigi Anolli ha proposto una precisa definizione della parola
“comunicazione”: uno scambio interattivo osservabile tra partecipanti, dotato di
intenzionalita e consapevolezza reciproca. Secondo Anolli la presenza
dell’intenzionalita distingue lo scambio comunicativo da un semplice scambio
informativo.

La parola “comunicazione” deriva dal latino communis “mettere qualcosa in
comune con altri” o da cum (insieme, con) e munus (compito) “compiere
lincarico insieme ad altri, con gli altri” o dal “La teoria matematica della
comunicazione” (Shannon C.E, Weaver W., Mathematical Theory of
Communication, University of Illinois Press, 1949) “passaggio da uno spazio A ad
uno spazio B”.

Nel 1949 Shannon e Weaver formulano infatti, il modello matematico della
comunicazione, tale teoria inserisce anche una fonte di rumore che altera il
messaggio o puo modificarlo e scompone il processo comunicativo nei suoi
elementi fondamentali e prevede la presenza di una FONTE che invia il
messaggio, un TRASMETTITORE che lo codifica, di un RICEVITORE che codifica
allinverso il messaggio e invia il segnale al DESTINATARIO, di un CANALE

attraverso cui viaggia il messaggio. (Schema 1)



Modello matematico di Shannon e Weaver

Fonte
l Messaggio
Trasmittitore | Canale _ | Ricevitore
Segnale Sggnale lMessaggio
ricevuto
RUMOTre Destinatario

Roman Jakobson nel 1966 introdusse nuove variabili in questo modello come i
fattori creativi e circostanziali; la comunicazione non € un movimento riducibile
ad uno spostamento di dati nella comunicazione linguistica ma presuppone una
costruzione di significati continua che si ritrova all'interno del modello proposto
da Jakobson che prevede la presenza di questi elementi: il mittente, il contesto
in cui avviene lo scambio comunicativo, il canale attraverso cui lo si fa passare,
il destinatario, il codice con cui si trasmette e il messaggio stesso.

Egli associa a ciascuno degli elementi della comunicazione una funzione
linguistica: emotiva (connessa con il mittente), referenziale (connessa con il
contesto), poetica (connessa con il messaggio), fatica (connessa con il canale o
contatto), metalinguistica (connessa con il codice), conativa (connessa con il
destinatario).

La funzione emotiva si concentra sul mittente nel senso che e connessa alla
manifestazione del suo vissuto e alla sua particolare percezione della realta;
quella referenziale si incentra sul contesto, ossia sulla realta in cui si sviluppa ed
a cui fa riferimento l'atto comunicativo, essa e collegata all'esigenza primaria di
descrivere e "commentare” il mondo; la funzione poetica si concentra sul
messaggio, nel senso che fa attenzione alla sua elaborazione per fini estetici; la
funzione fatica € incentrata sul contatto, ossia sul canale fisico e/o psicologico
che permette la trasmissione di un messaggio; la funzione metalinguistica si
concentra sul codice nel senso che lo analizza, lo definisce, lo chiarisce; la
funzione conativa infine si concentra sul destinatario nel senso che lo assume

come oggetto di un'azione. (Jakobson R., Saggi di linguistica generale,


http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20conativa
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20metalinguistica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20fatica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20poetica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20referenziale
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20emotiva

Feltrinelli Ed., 1966)

Umberto Eco inserisce ulteriori modifiche a questo modello tenendo conto delle
dinamiche che si instaurano tra mittente e ricevente, la comunicazione viene
vista come un processo di co-costruzione e non puo prescindere dal contesto in
cui si trova e dalle dinamiche che si instaurano tra il mittente e il ricevente.
Eco introduce il concetto di “decodifica aberrante” da parte del destinatario nel
caso in cui ci siano incomprensioni, fraintendimenti o interferenze circostanziali;
nel caso di un rifiuto del messaggio da parte del ricevente, si puo avere un
totale stravolgimento del senso del messaggio, pur avendolo compreso (Eco U.,
Trattato di semiotica generale, La nave di Teseo Ed., 1975).

Con il termine comunicazione quindi ci riferiamo ad un processo di trasmissione,
interpretazione e comprensione di informazioni di varia natura, messo in atto
volontariamente con fini precisi.

La comunicazione secondo T.M. Newcomb € uno scambio bidirezionale che
garantisce l'equilibrio e la simmetria del sistema. La comunicazione di massa,
secondo H.B. Wesley e M.S. McLean, ha la caratteristica di scombinare questo
equilibrio perché “i media” si inseriscono appunto come mediatori tra A e B,
espandendo lorizzonte percettivo di B ma al contempo condizionandone le
modalita percettive e l'orientamento.

Frank E.X. Dance ci propone pero un modello elicoidale della comunicazione di
massa in cui il processo comunicativo procede dinamicamente a spirale portando
con sé i condizionamenti di quanto €& gia stato nelle fasi antecedenti ma
sfruttando le informazioni della memoria precedente per superare la linearita e
la circolarita dell'informazione.

Per poter evolvere nella “societa dei media” e quindi necessario fare tesoro
delle memorie ancestrali e di tutti i messaggi lasciati sulla via da chi c'é stato
prima di noi e ha messo in atto un processo comunicativo utilizzando come
soggetto della comunicazione un essere umano, un gruppo, una pianta, un
animale, un minerale, qualunque cosa capace di entrare in relazione e
condividere un codice.

Secondo Paul Watzlawick, psicologo della comunicazione, “non e possibile non
comunicare” poiché ogni cosa esprime un suo significato, anche la

comunicazione non efficiente € comunicazione e rifiutare di comunicare é



comunicare che non si vuole comunicare.

Un codice, per poter essere impiegato a fini comunicativi deve essere condiviso
e deve avere carattere di stabilita.

Il segno e lunita che compone il codice, che permette di associare entita
presenti ad entita non percepibili, ovvero abbina ad ogni significante un
significato. Il processo di comunicazione utilizza i segni per trasmettere un
messaggio. Qualunque cosa puo essere un segno perché qualunque cosa puo
avere un significato.

Per Roman Jakobson “Il segno é qualcosa che sta per qualcosaltro”, per
Ferdinand de Saussure il segno € un'entita bifacciale, come una moneta, dotata
di un significato e di un significante indivisibili. Il segno concepito a livello di
langue (rappresentazione astratta, arbitraria e sociale di una lingua) e qualcosa
che esiste esclusivamente a livello mentale (sia la parola che limmagine di
quella parola), quando la langue diventa concreta si parla di linguaggio.

Saussure distingue nettamente tra “lingua” e “parola”: la prima rappresenta il
momento sociale del linguaggio ed e costituita dal codice di strutture e regole
che ciascun individuo assimila dalla comunita di cui fa parte, senza poterle
inventare o modificare. La parola € invece il momento individuale, cangiante e
creativo del linguaggio, ossia la maniera in cui il soggetto che parla utilizza il
codice della lingua per esprimere il proprio pensiero personale.

La struttura superficiale della comunicazione (cioé le parole che usiamo)
derivano da complesse dinamiche esperienziali ed emotive, che si svolgono a
livello inconscio, nella struttura profonda.

Ad esempio espressioni come “ho fame”, “ho freddo”, “ho sonno”,
comunemente usate, ci comunicano una mancanza a livello inconscio (mancanza
di nutrimento, mancanza di calore, mancanza di riposo), usare la frase “io sono
una parrucchiera” invece di “io faccio la parrucchiera” ci comunica
un‘identificazione della persona con cio che fa nella vita di lavoro; le espressioni
“e freddo”, “e caldo”, utilizzano il verbo essere per descrivere ad esempio il
tempo meteorologico e indicano che la persona considera la propria percezione
in modo assoluto, infatti non & detto che una persona che vive al Polo Nord
abbia la stessa percezione del freddo e del caldo di una che vive all'Equatore!

\

La nostra percezione della “realta” & basata sui cinque sensi ma questi sensi non



sono in grado di recepire tutta una serie di informazioni che sono presenti in
quella che chiamiamo realta. E' stato stimato che questa realta € composta da
2,3 milioni di bits di informazioni ma la mente riesce a porre attenzione solo a
126 bits di informazioni, paragonabili alla memoria occupata nel telefono
cellulare da una foto ad alta risoluzione. Questo ci fa comprendere come il
nostro concetto di realta non rappresenti nemmeno 1% di quello che é la realta
oggettiva. Inoltre questa realta € cancellata, generalizzata e distorta da una
serie di filtri percettivi che includono gli schemi comportamentali, i valori, le
convinzioni, i ricordi, le decisioni, il contenuto dei propri pensieri, le attitudini.
Attraverso gli studi piu recenti sulla comunicazione e dei principi base della PNL
(Programmazione Neuro Linguistica), si € accertato che la nostra ricezione
avviene attraverso "filtri sensoriali” che sono infiniti.

Un passaggio tratto da “Frammenti di un insegnamento sconosciuto” di P.D.

Ouspensky ci illustra il pensiero di G.l. Gurgjieff riguardo a questo argomento:

«Una delle ragioni della divergenza nella nostra vita fra la linea del sapere e la linea dell'essere,
in altri termini, la mancanza di comprensione che e in parte causa e in parte effetto di questa
divergenza, si trova nel linguaggio parlato dalla gente. Questo linguaggio é pieno di concetti
falsi, di classificazioni false, di associazioni false. Soprattutto le caratteristiche essenziali del
pensare ordinario, la sua vacuita e la sua imprecisione fanno si che ogni parola puo avere migliaia
di significati differenti, secondo il bagaglio di cui dispone colui che parla, e linsieme di
associazioni in gioco al momento stesso. Le persone non si accorgono quanto il loro linguaggio sia
soggettivo e quanto le che dicono siano diverse, benché impieghino tutte le stesse parole. Non
vedono che ognuno parla una lingua sua propria, non comprendendo affatto o solo in modo vago
quella degli altri, e non avendo la minima idea del fatto che gli altri parlano sempre in una
lingua a loro sconosciuta. Le persone sono assolutamente convinte di avere una lingua comune e
di comprendersi reciprocamente, ma, in realtd, questa convinzione non ha il minimo
fondamento. Le parole delle quali fanno uso sono adattate ai bisogni della vita pratica;
possono in tal modo scambiarsi delle informazioni di carattere pratico, ma non appena passano in
un campo un po' piu complesso, si smarriscono e cessano di comprendersi, benché non se ne
rendano conto. Le persone credono spesso, o addirittura sempre, di comprendersi o comunque
immaginano che potrebbero comprendersi se soltanto volessero darsene la pena; immaginano
anche di comprendere gli autori dei libri che leggono e di non essere le sole capaci di questo. E
ancora una delle illusioni che si fanno e in mezzo alle quali vivono, in effetti nessuno capisce gli
altri. Due uomini possono, con una profonda convinzione, dire la stessa cosa, ma con parole
diverse, e discutere all'infinito senza sospettare che il loro pensiero e esattamente lo stesso.
Oppure inversamente, due uomini possono usare le stesse parole e immaginare allora di essere

daccordo e di comprendersi, mentre in realta dicono cose assolutamente diverse e non si



comprendono affatto. Prendiamo le parole piu semplici, quelle che ritornano costantemente
sulle nostre labbra e cerchiamo di analizzare il senso che viene loro dato: noi vedremo che
ad ogni istante un uomo mette in ogni parola un senso speciale che un altro uomo non vi mette
mai e che non sospetta neppure. Prendiamo la parola “uomo”, per esempio, e immaginiamo una
conversazione in cui questa parola ricorra sovente. Senza esagerare, ci saranno per la parola
“uomo” tanti significati quante sono le persone presenti, e questi significati non avranno tra
loro nulla di comune. Pronunciando la parola ‘“uomo”, ognuno se la prospettera
involontariamente dal punto di vista dal quale egli guarda l'uomo in generale,o dal quale egli lo
guarda attualmente per tale o talaltra ragione. Cosi una persona puo essere preoccupata
dalla questione sessuale. Allora la parola “uomo” perdera per essa il suo senso generale e
ascoltandola si domandera subito: Chi? Uomo o donna? Un altro puo essere devoto, e la sua
prima domanda sara: cristiano o non cristiano? Il terzo puo essere medico, e il concetto
“uomo” si ridurra per lui a sano o malato...e, beninteso, dal punto di vista della sua specialita!
Uno spiritista pensera all'uomo dal punto di vista dal suo “corpo astrale” e della vita
dellaldila’, ecc., e dira, se lo si interroga, che vi sono due qualita di uomini, i medium e i
non medium. Per un naturalista, il centro di gravita dei suoi pensieri sara l'idea
dell'uomo dal punto di vista del tipo zoologico, egli avra dunque particolarmente in vista
la struttura del cranio, la distanza interoculare, l'angolo facciale... Un uomo di legge vedra
nel “uomo” un'unita statistica, o un soggetto per l'applicazione della legge, un criminale in
potenza o un possibile cliente. Un moralista quando pronuncera la parola ‘uomo’ non
manchera di introdurvi l'idea del bene e del male. E cosi di seguito senza fine.

La gente non nota tutte queste contraddizioni, non vede che parla sempre di cose differenti,
che non si comprende mai. E evidente che per degli studi ben condotti, per uno scambio
esatto di pensieri, un linguaggio esatto e necessario, un linguaggio che renda possibile
esprimere effettivamente cio che si vuol dire, che permetta di includere ogni volta una
indicazione del punto di vista dal quale si considera un concetto dato, affinché il centro di
gravita del concetto sia ben determinato. Questa idea e perfettamente chiara e ogni ramo
della scienza si sforza di elaborare e di stabilire un linguaggio esatto. Ma non esiste una
lingua universale. La gente continua a confondere le lingue delle differenti scienze, e non
puo mai stabilire i loro giusti rapporti.

Anche in ciascun ramo della scienza preso isolatamente, nuove terminologie, nuove
nomenclature appaiono continuamente. E piu vanno avanti le cose, peggio diventano.
L'incomprensione reciproca, lungi dal diminuire, non fa che crescere, e vi sono tutte le ragioni
per pensare che cio non fara che amplificarsi sempre nello stesso senso. Le persone si
comprenderanno sempre meno.

Per una comprensione esatta, un linguaggio esatto é necessario. [...]la sua struttura si basa
su un principio nuovo: il principio di relativita. In altri termini esso introduce la relativita in
tutti i concetti e rende cosi possibile una determinazione precisa dell'angolo del pensiero.
Giacché il linguaggio ordinario difetta maggiormente proprio nei termini esprimenti la

relativita.



Quando un uomo ha assimilato questo linguaggio nuovo, allora col suo aiuto possono essergli
trasmesse tutte le conoscenze e informazioni che non possono essere trasmesse attraverso il
linguaggio ordinario, anche con un grande apporto di termini filosofici e scientifici.

La proprieta fondamentale di questo nuovo linguaggio consiste nel fatto che tutte le idee si
concentrano attorno a una sola idea; vale a dire esse sono tutte prospettate nella loro relazione
reciproca, dal punto di vista di una idea unica. Questa idea é lidea dell'evoluzione.
Naturalmente, non nel senso di una evoluzione meccanica, poiché questa non esiste, ma nel
senso di una evoluzione cosciente e volontaria. Questa é la sola possibile.

[...] Il linguaggio che permette la comprensione, si basa sulla conoscenza del rapporto dell'oggetto
che si esamina con la sua evoluzione possibile, sulla conoscenza del suo posto nella scala evolutiva.
[...] Secondo questa concezione, tutte le manifestazioni interiori od esteriori dell'uomo, tutto
cio che gli e proprio, tutte le sue creazioni, sono ugualmente divise in sette categorie.
Possiamo dunque dire che vi € un sapere n. 1 basato sull'imitazione, gli istinti o imparato a
memoria, meccanicamente, per ripetizione. Luomo n. 1, se e un uomo n. 1 nel pieno senso di
questo termine, acquisisce tutto il suo sapere come una scimmia o un pappagallo.

Il sapere dell'uomo n. 2 e semplicemente il sapere di cio che gli piace. L'uomo n. 2 non vuole
sapere nulla di cio che non gli piace. Sempre e in tutto egli vuole qualcosa che gli piaccia. Oppure,
se e un uomo malato, é attratto da tutto cio che gli dispiace, e affascinato dalle proprie
ripugnanze, da tutto cio che provoca in lui l'orrore, lo spavento e la nausea.

Il sapere dell'uomo n. 3 é un sapere fondato su un pensare soggettivamente logico, su parole, su
una comprensione letterale. E il sapere dei topi di biblioteca, degli scolastici. Per esempio, sono
uomini n. 3 quelli che hanno contato quante volte ritorna ogni lettera dell’alfabeto arabo nel
Corano, e hanno basato su cio tutto un sistema di interpretazione. Il sapere dell'uomo n. 4 é di
una specie completamente differente. E un sapere che viene dall'uomo n. 5 il quale [ha
ricevuto dall'uomo n. 6, il quale l'ha attinto alla sorgente dell'uvomo n. 7. Tuttavia é chiaro
che l'uomo n. 4 assimila di questa conoscenza solo cio che e in rapporto con le sue possibilita. Ma a
confronto del sapere degli uomini n. 1, 2 e 3, il sapere delluomo n. 4 ha incominciato a
liberarsi dagli elementi soggettivi. Luomo n. 4 é in cammino verso il sapere oggettivo.

Il sapere dell'uomo n. 5 e un sapere totale e indivisibile. L'uomo n. 5 possiede un lo
indivisibile e tutta la sua conoscenza appartiene a questo ‘lo’. Non puo esserci un ‘io' che sappia
qualche cosa senza che un altro ‘io’ ne sia informato. Cio che egli sa, lo sa con la totalita del suo
essere.

Il suo sapere e piu vicino al sapere oggettivo di quanto puo esserlo quello dell'uomo n. 4.

Il sapere dell'uomo n. 6 rappresenta l'integralita del sapere accessibile alluomo; ma puoé ancora
essere perduto. Il sapere dell'uomo n. 7 é del tutto suo e non puo piu essergli tolto; questo é il
sapere oggettivo e interamente pratico di Tutto. Per quanto riguarda l'essere, succede
esattamente la stessa cosa. Vi é l'essere dell'uomo n. 1, vale a dire di colui che vive con i suoi
istinti e le sue sensazioni; vi e l'essere dell'uomo n. 2 che vive dei suoi sentimenti e delle sue
emozioni; l'essere dell'uomo n. 3, luomo della ragione, il teorico, e cosi di seguito. Si

comprende in tal modo perché il sapere non pud mai essere molto lontano dall'essere. Gli



uomini n. 1, 2, 3 non possono in ragione del loro essere possedere il sapere degli uomini 4, 5 e
oltre. Qualsiasi cosa gli sia data, la interpretano a modo loro e non potrebbero fare altrimenti
che ricondurla al livello inferiore, che é il loro.

[...] ma queste distinzioni sfuggono in genere al linguaggio ordinario, proprio per questo e cosi
difficile per gli uomini comprendersi.

Analizzando i sensi differenti e soggettivi della parola ‘uomo’ abbiamo visto quanto essi siano
diversi e contraddittori, e soprattutto quanto velati e nascosti, persino per chi parla, siano i
sensi e le sfumature creati dalle “associazioni abituali” che possono essere messi in una parola.
[...] E adesso, passando a conclusioni filosofiche, noi possiamo dire che “tutti i mondi” devono
formare, in qualche modo sconosciuto a noi e incomprensibile, una “Totalita” o una ‘Unitd’
(come una mela é un'unita). Questa Totalita o questa Unita, questo Tutto, che puo essere
chiamato “l'Assoluto” o “lIndipendente”, perché, includendo tutto in se stesso, non
dipende da nulla, e “mondo” per “tutti i mondi”. Logicamente e possibile concepire
uno stato di cose in cui il Tutto formi una sola Unita. Una tale Unita sara certamente
['’Assoluto, ossia l'Indipendente, poiché essendo Tutto non pud non essere indivisibile e infinito.
L'Assoluto, vale a dire quello stato di cose in cui linsieme costituisce un Tutto, é lo stato
primordiale, fuori dal quale, per divisione e differenziazione, sorse la diversita dei fenomeni
che noi osserviamo.

[...] dobbiamo esaminare la legge fondamentale che crea tutti i fenomeni nella loro diversita o
lunita di tutti gli universi. E' la legge del Tre, la legge dei Tre principi o delle Tre Forze.
Secondo questa legge, ogni fenomeno su qualsiasi scala e in qualsiasi momento esso abbia
luogo, dal piano molecolare a piano cosmico e il risultato della combinazione o dell'incontro di
tre forze differenti e opposte. Il pensiero contemporaneo riconosce l'esistenza di due forze e
la necessita di queste per la produzione di un fenomeno: forza e resistenza, cellule maschili e
femminili, e cosi di seguito; e neppure constata sempre e ovunque l'esistenza di queste due
forze. Per quanto riguarda la terza forza, il pensiero moderno non se n'é mai preoccupato, o se
gli e capitato per caso di sollevare questa questione nessuno se ne € accorto. Secondo la vera,
esatta conoscenza, una forza o due forze non possono mai produrre un fenomeno. La presenza
di una terza forza e necessaria, perché e unicamente col suo aiuto che le prime due possono
produrre un fenomeno, su qualsiasi piano. La dottrina delle tre forze sta alla radice di tutti i
sistemi antichi. La prima forza puo essere chiamata attiva o positiva; la seconda passiva o
negativa; la terza neutralizzante. Ma questi sono soltanto dei nomi. In realta queste tre forze
sono tutte egualmente attive; esse appaiono come attive, passive o neutralizzanti solamente
nel loro punto d'incontro, cioe soltanto nel momento in cui entrano in relazione le une con le

altre. »

(Ouspensky P.D, Frammenti di un insegnamento sconosciuto, Astrolabio Ed.,
1976, pag.80-89).

In questo brano si evidenziano le due leggi cosmiche universali: la Legge del Tre
(Triade) e la Legge del Sette (Ottava).



La prima legge ci dice che ogni fenomeno risulta dall'incontro di tre differenti
forze che sono osservabili sia allesterno che allinterno di noi: santa-
affermazione, santa-negazione, santa-riconciliazione o rispettivamente forza
attiva e positiva, forza passiva e negativa, forza neutralizzante.

Lo sviluppo della frequenza delle vibrazioni della forza passa attraverso sette
gradi o fasi (legge del Sette) disposti lungo una scala armonica di note in cui si
hanno due zone di stallo in corrispondenza dei punti dove mancano i semitoni
nell'ottava della scala musicale (tra Mi e Fa e tra Si e Do).

Se “Tutto cio che e in alto e come cio che e in basso”, anche questa legge si
applica sia all’esterno che all’interno di noi: sul piano cosmico |’ottava
discendente del cosiddetto “Raggio di Creazione”, che dall’Assoluto porta allo
sviluppo progressivo dei mondi, colma il primo intervallo do-si con il soffio divino
ed il secondo, fa-mi, con la funzione della vita organica sulla Terra;
analogamente sul piano della realizzazione umana, l’ottava ascendente che
conduce l'uomo dal sonno meccanico all’essere reale, colma i due intervalli con
lo sforzo consapevole e la sofferenza volontaria proposti dal Sacro Lavoro di
Gurdjieff.

L'uomo puo avere tre zone di esperienza, secondo John G. Bennet, la zona della
realta che comprende tutto cio che € in comunicazione con il corpo attraverso la
percezione sensoriale e linterazione automatica, la zona del valore che
comprende tutti gli influssi indefinibili, i nostri giudizi e le nostre motivazioni
morali, estetiche, il mondo ideale dellidealista considerato mondo reale, la zona
della realizzazione che deriva dall'attivita creativa dove la realta sta creandosi e
gli uomini riescono a creare la realta.

Per afferrare questa “realta”, ragione, immaginazione e pensiero devono essere
portati a dar frutti. Quelli che posseggono lintelligenza richiesta sono capaci di
prendere questa realta come uno specchio e cercare i segni che la svelino, i
segnali costituiscono la faccia percepibile del segno. | segni possono essere
naturali e artificiali, i segni artificiali non esistono in natura e sono
volontariamente creati, come le lingue parlate. | linguaggi non sono costituiti da
semplici elenchi e nomenclature di oggetti ma ad ogni significante corrisponde
un preciso significato, attraverso un abbinamento stabilito da un codice

(equivalenza).

10



Alcuni segni prevedono la scoperta di un significato attraverso un ragionamento
inferenziale cioé traendo una conclusione (inferenza); si distingue tra inferenza
deduttiva (partendo dalla regola generale si analizza un caso e si arriva alla
deduzione), induttiva (ripetendo piu volte l'esperimento si arriva alla deduzione,
metodo scientifico), abduttiva (traendo la conclusione in base alla probabilita).
Secondo C.S. Peirce l'abduzione € l'unica forma di ragionamento che permette di
accrescere il nostro sapere, di ipotizzare nuove idee, di indovinare, di
prevedere. Le inferenze permettono un accrescimento della conoscenza, in
ordine e misura differente, ma solo l'abduzione € totalmente dedicata a questo
accrescimento. (Peirce C.S., Opere, Bompiani Ed., 2003)

Ogni essere vivente dipende dalle influenze planetarie e terrestri, non si danno
segnali senza "porte percettive” che permettano di individuarli e il rapporto tra
segnali e contenuti (tra significanti e significati) e arbitrario.

“Affinche un segno esista, e necessario che qualcuno lo riconosca come tale,
ovvero ne dia un'interpretazione”. Cit. Charles Morris

Peirce mette in relazione l'abduzione con la “serendipita” che prevede la
scoperta di qualcosa senza averla prima cercata.

Nel saggio “La logica delle relazioni” Peirce spiega che il segno, in generale, ¢ il
terzo membro di una triade: prima c’é una cosa in quanto tale, poi c’e una cosa
in quanto reagisce con un’altra cosa, infine c’é una cosa in quanto rappresenta
un’altra cosa a una terza. Si stabilisce cosi un triangolo di significazione in cui si
individuano tre termini: Primita o segno (inteso come una parola, una frase, un
suono, un qualsiasi fenomeno che incontriamo), Secondita o |’oggetto, ovvero
cio a cui il segno si riferisce (non ha importanza se astratto o concreto) passando
attraverso la Terzita, cioe l'interpretante o significato che attribuiamo al segno.
Affinché un elemento funga effettivamente da segno deve essere percepito
come tale ed entrare in relazione con un oggetto producendo nella mente del
soggetto interpretante una rappresentazione mentale che stabilisce la relazione

tra quel segno e quell'oggetto. (Schema 2)

Segno

Oggetto Interpretante
11


http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#significato
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#significante

Segno e simbolo spesso sono usati indifferentemente e hanno invece due
significati diversi. Il simbolo € il cuore della vita immaginativa, ci rivela i segreti
dell’inconscio e della coscienza collettiva, e’ un mezzo per dire cio che non puo
esser detto altrimenti. Il simbolo traduce in un’espressione sensibile le influenze
spirituali, e il collegamento tra l'Universale e lIndividuale, &€ un microcosmo
rivelatore simultaneo di piu sensi che conserva tuttavia in modo costante il
rapporto tra simbolizzante e simbolizzato, pur nella diversita delle forme e delle
interpretazioni.

Si possono individuare otto funzioni del simbolo: esplorativa, che permette di
cogliere la relazione tra un termine noto e uno ignoto; sostitutiva perché
sostituisce dei contenuti; mediatrice in quanto favorisce i passaggi tra diversi
livelli di coscienza; unificatrice in quanto riunisce piu livelli di esperienza;
sociale perché mette in comunicazione il singolo con 'ambiente; di risonanza per
la sua potenza evocativa; di trascendenza perché permette il superamento delle
contraddizioni; di trasformazione dell'energia dell’inconscio affinché possa
essere assimilata e integrata nell’io cosciente.

In antichita gli uomini cercavano di esprimersi in un linguaggio che fosse
universale e al tempo stesso sintetico. Le loro ricerche li hanno portati a
scoprire delle immagini, dei simboli che, riducendoli all'essenziale, esprimono
realta piu ricche e piu complete. Il linguaggio dei simboli, facendo apparire i
legami e le corrispondenze tra le cose, rivela la profonda unita del Tutto, ogni
cosa € al proprio posto e funziona in unione con le altre, tutto e perfettamente
unito e collegato. Il pensiero, come la natura, € retto da due processi inversi: la
condensazione e la diluizione, il “solve et coagula” degli Alchimisti. Ogni
pensiero si puo condensare fino a ridurlo ad una frase, a un simbolo, a un seme e
inversamente si puo sviluppare tale frase, tale simbolo, tale seme, fino ad
ottenere un albero da cui ricavare i frutti.

Per vedere le cose in tutto il loro splendore, nell'estensione e nella delicatezza
della loro materia basta diluirle all'infinito, fino a non vederle piu, fino a farle
scomparire nell'eternita (solve) e per vederle di nuovo e farle riapparire basta
condensarle (coagula). Quindi, come il mondo divino del pensiero puo

cristallizzarsi nei simboli, cosi diluendo quei simboli, vale a dire vivificandoli

12



nella propria anima, si possono scoprire e ricavare le ricchezze che essi
contengono.

Il mondo dei simboli e il mondo della vita, la vita lavora con i simboli e si
manifesta tramite loro. Ogni oggetto € un simbolo che contiene vita e per
riuscire a capire la vita occorre lavorare con i simboli e, inversamente, per
scoprire i simboli e comprendere tutto cio che essi contengono bisogna vivere la
vita. Comprendendo le corrispondenze lontane, sottili, impercettibili, eteriche
che esistono tra ogni cosa e ogni creatura dell'universo, l'uomo conoscera la vera
vita, cominciando a viverla.

Il microcosmo uomo puo rimanere in contatto e costantemente collegato col
macrocosmo attraverso la natura nella quale puo integrarsi per vivere ed
evolvere. Sono proprio le interrelazioni che alimentano la vita, la vita € uno
scambio ininterrotto tra l'uomo e la natura. Se questi scambi incontrano degli
ostacoli puo insorge la malattia, seguita dalla morte. Lo scambio e la chiave
della vita; salute o malattia, bellezza o bruttezza, ricchezza o poverta,
intelligenza o stupidita dipendono tutte dal mondo in cui l'uomo si pone di fronte
agli scambi. Tutto e nutrimento, € respirazione, € scambio senza fine. Quando
mangiamo realizziamo degli scambi nel mondo fisico, quando proviamo dei
sentimenti realizziamo degli scambi nel mondo emozionale, quando pensiamo
realizziamo degli scambi nel mondo mentale. Per essere felici e nella pienezza,
gli essere umani devono imparare a compiere correttamente gli scambi e
soprattutto aprire il loro cuore alla natura, percependo il legame che
intrattengono con essa e sentendosene parte. Colui che apre il proprio cuore alla
corrente che attraversa luniverso intero, realizza lo scambio perfetto, e un
nuovo intelletto si risvegliera in lui. La natura € il grande libro da imparare a
leggere, ¢ il grande serbatoio cosmico con il quale possiamo entrare in contatto
tramite 'amore. A mano a mano che l'amore cresce in noi, la natura parlera, gli
esseri e le cose si sveleranno, si apriranno come dei fiori. Nel grande libro della
natura si possono scoprire gli aspetti fisici, chimici e astronomici e di tutte le
altre scienze ed e possibile rendersi conto di tutti i collegamenti esistenti tra
loro; in questo modo si da vita alle scienze e le formule matematiche, le forme
geometriche parleranno un linguaggio nuovo e si scoprira che € lo stesso che

regge i nostri pensieri, i nostri sentimenti, le nostre azioni.

13



Inizialmente dobbiamo imparare le prime quattro operazioni, cio che addiziona
in noi e il cuore, cio che sottrae e lintelletto. Addizionando troppo tutto si
mischia, il cuore si agita e non riusciamo a sottrarre oppure scartiamo qualcosa
solo perché qualcuno ci dice che con idee del genere moriremo di fame; cio che
moltiplica in noi € l'anima e cio che divide € lo spirito, a volte moltiplichiamo cio
che e cattivo dimenticando di far crescere cio che e buono. Coltivando cio che
buono affinché si moltiplichi avremo un buon raccolto da poter dividere e
condividere con il mondo e distribuirne i frutti.

Il linguaggio simbolico € il linguaggio della Natura, i simboli sono dei semi che si
possono piantare ovunque e le figure geometriche sono lossatura di questo
mondo. Tutto cio che vediamo intorno a noi, tutto cio di cui abbiamo bisogno per
vivere, tutto cio che facciamo ha un senso profondo, perfino i gesti quotidiani
contengono grandi segreti, basta saperli decifrare.

Galileo Galilei ne “Il saggiatore” scrive: «La filosofia é scritta in questo
grandissimo libro che continuamente ci sta aperto davanti agli occhi (io dico
l'universo) ma non si puo intendere se prima non si impara a intender la lingua,
e conoscer i caratteri, ne’ quali e scritto. Egli e scritto in lingua matematica, e i
caratteri son triangoli, cerchi ed altre figure geometriche, senza i quali mezzi e
impossibile a intenderne umanamente parola; senza questi e un aggirarsi
vanamente per un oscuro laberinto». (Galilei G., Il Saggiatore, Barbera Ed,
1864, pag. 33)

Attraverso la sua struttura l'uomo riflette lintero universo, bisogna imparare a
vedere i simboli nel loro aspetto “scheletrico” e a tal fine si deve andare molto
piu lontano e molto piu in alto, la dove essi sono completamente spogliati e
ridotti a pure astrazioni, nel mondo delle figure geometriche e dei numeri. Le
immagini che vediamo intorno a noi sono delle forme rivestite, sono sogni che
appartengono al piano astrale, hanno un po' di carne, di pelle, di muscoli, di
grasso.

Siccome “Tutto cio che e in alto é come cio che e in basso” come afferma
Ermete Trismegisto, i cristalli, le pietre, i minerali riflettono il mondo piu
elevato, il mondo sublime, sono lespressione di una geometria pura e sono

considerati i simboli del piano causale. Nel piano causale il pensiero e il

14



sentimento si confondono, e possibile sentire e capire contemporaneamente,
senza l'intervento del pensiero (linguaggio del silenzio o della luce).

Le figure geometriche sono lespressione concreta dei numeri, i numeri
appartengono al mondo dei principi e scendendo sul piano fisico diventano figure
geometriche. L'1 e il punto o la linea, il 2 l'angolo, il 3 il triangolo, il 4 il
quadrato, il 5 il pentagono e cosi via.

Matematica deriva dal greco mdthema, che significa “scienza”, “conoscenza”,
“apprendimento”, da cui mathematikos, “incline ad apprendere”. La
Matematica é considerata la scienza piu pura; la sua particolarita & che non solo
€ connessa a tutto cio che esiste (dalle relazioni tra corpi celesti ai processi di
riproduzione animale, dal prezzo delle quotazioni in borsa alla struttura del
linguaggio), ma anche a tutto cio che possiamo immaginare che esista in ogni
possibile realta. Vi sono, infatti, dei concetti facilmente esprimibili
matematicamente che non hanno una corrispondenza nella realta ordinaria
(dalle dimensioni superiori, alla reversibilita del tempo, ai numeri immaginari).
Nella visione esoterico-filosofica della Matematica la progressione dei numeri e
l'espressione di un processo spirituale creativo di emanazione che va dallo Spirito
alla Materia; ogni numero, infatti, € emanazione del precedente e tutti i numeri
derivano dall'Uno (con una radice occulta nello Zero). Il processo inverso & detto
di redenzione e va dall'esistenza materiale al ritorno all'Unita.

Da questa prospettiva i Numeri rappresentano i Principi Primi, gli Archetipi
dell'Universo, in essi € contenuta lEssenza di tutte le cose e grazie alle loro
proprieta e alle loro relazioni il Mondo Divino Noumenico viene riflesso sul Mondo
Naturale Fenomenico.

Il linguaggio dei Numeri, esprimibile anche sotto forma di Musica o di Geometria
Sacra, € un linguaggio universale.

Pitagora identifico nella matematica la disciplina in grado di dare un ordine
all'apparente caos della realta, “Tutto € numero” € una sua celebre frase.
Secondo la filosofia matematica dei pitagorici i numeri dispari (impari) sono
perfetti, mentre i pari sono imperfetti, poiché nei primi c'e la vicinanza con
['Unita ed un senso di limitazione e compiutezza (ordine), mentre nei secondi c'e
un'apertura nella progressione che porta ad un'assenza di limite (caos). Il humero

Uno non € né pari, né dispari, ma parimpari. Nel mondo duale si evidenziano

15



dieci coppie di opposti (opposti pitagorici): bene e male, limite ed illimite,
dispari e pari, rettangolo e quadrangolo, retta e curva, luce e tenebre, maschio
e femmina, uno e molteplice, movimento e stasi, destra e sinistra.

Ad ogni numero naturale corrisponde un Principio Universale della Creazione,
che linconscio umano e in grado di percepire e riconoscere in chiave analogica.
L'Uno rappresenta l'origine manifesta di tutto cio che €, mentre lo Zero ne e
l'origine non manifesta. E' il punto di inizio che racchiude in sé tutto cio che
verra dopo, in quanto ogni numero successivo viene creato aggiungendo lunita.
In questo senso rappresenta anche ['Assoluto, la Perfezione, l'Origine e la Fine.
Si considera l'Uno un numero maschile ed attivo, associato al Sole in quanto
simbolo maschile per eccellenza e che ben rappresenta il concetto di Unita
(tutta la vita sulla Terra deriva dalla luce solare e un raggio di luce solare puo
essere scomposto nell'intero spettro dei colori).

Il Due € il numero della Natura nel suo aspetto manifesto, in quanto tutto
l'Universo si fonda sulla Dualita o Polarita (Yin e Yang). Il Due rappresenta la
prima suddivisione dell'Unita, a cui seguono tutte le altre, & per questo che si
dice che la struttura della nostra realta (molteplice) € duale.

Nel Due esiste sia il concetto di armonia, conciliazione, collaborazione, sia il
principio della lotta, del contrasto e della contrapposizione, la Danza degli
Opposti. Si considera il Due un numero femminile, connesso alla Grande Madre,
alla Luna, alla notte, all'inconscio, alla passivita.

Il Tre segue l'Uno e il Due, nella serie dei numeri naturali, e li unisce. Nel
Ternario la Dualita si riconcilia con lUnita. E' considerato un numero di di
interezza, di uscita dal conflitto dualistico e per questo spesso i Principi Divini
sono organizzati in un Ternario, Trinita cristiana, Trimurti induista, Trinita
egiziana, Triskele celtico ecc.

Il Tre e il numero del Figlio originato da 1 (Padre) e 2 (Madre), esprime l'azione e
la parola, la creativita, l'espressione di sé e delle proprie potenzialita.

Il Quattro e simbolo di rigore logico e di stabilita e compiutezza sul piano
materiale; € associato alla Terra (4 punti cardinali, 4 venti principali), per
questo il Quattro € il numero di riferimento dello spazio e delle cose terrene. Il

Quattro rappresenta il percorso di vita, la chiave per vivere bene e realizzare la

16



nostra natura profonda dando consistenza e stabilita ad un sogno, ad un
progetto.

Il Cinque rappresenta lessere umano come microcosmo, ben raffigurato dal
Pentacolo, la stella a 5 punte inscritta in un cerchio. Essendo l'essere umano il
mediatore tra Terra e Cielo, il Cinque simboleggia la transizione tra le due
realta, possibile attraverso i cinque elementi, i cinque sensi, le cinque dita della
mano. Il Cinque rappresenta la vita universale, la versatilita, volonta ed
intelligenza, potere, dinamicita.

Il Sei & un numero di equilibrio che nasce dalla duplicazione del Tre, il Ternario
superiore (Fuoco-Yang) e il Ternario inferiore (Acqua-Yin), ben raffigurato dal
Sigillo di Salomone, la stella a sei punte o Stella di Davide. Contiene un principio
di armonica perfezione in quanto1 +2 +3 =6 ed anche 1 x2 x 3 = 6.

Il Sei trasporta con sé bellezza ed armonia, € considerato il numero della
famiglia, della vita sentimentale, dellamore, del senso artistico e della grazia.

Il Sette € un numero di saggezza, conoscenza ed iniziazione, puo rappresentare
sia l'unione di Cielo (3) e Terra (4), sia la dimensione Divina (7): sette sono i
Doni dello Spirito Santo (Sapienza, Intelletto, Consiglio, Fortezza, Scienza, Pieta,
Timore di Dio), i Sacramenti (Battesimo, Cresima, Santa Eucarestia, Penitenza,
Estrema Unzione, Santi Ordini e Matrimonio), le Virtu (4 cardinali: forza,
sapienza, giustizia, temperanza e 3 teologali: Fede, Speranza, Carita), i Peccati
Capitali (gola, lussuria, avarizia, superbia, accidia, invidia e ira), le fiamme del
Candelabro Sacro ebraico, i giorni della Creazione. Indica i giorni della settimana
e delle fasi lunari, i colori dellarcobaleno, i sistemi cristallini nella
cristallografia, le note musicali, i pianeti, i chakra, quindi rappresenta sia la
scienza che il misticismo.

Il Sette fu considerato simbolo di santita dai Pitagorici ed era detto "venerabile"
dai Greci.

Il Sette e la Natura stessa perché possiede la Trinita spirituale delle potenze
cosmiche primordiali e la base quaternaria della materia (3, A + 4, o =7).

L'Otto nasce dal raddoppiare del Quattro ed offre una completa
rappresentazione dello spazio terreno (le 4 direzioni maggiori + le 4 direzioni
minori, presenti sia nella Rosa dei Venti che nel BaGua). Nel Taoismo sono

descritte otto forze naturali (Fuoco, Terra, Lago, Cielo, Acqua, Montagna, Tuono,

17



Vento) che derivano dall'interazione cosmica di Yin e Yang e che formano gli 8
trigrammi del BaGua (o PaKua), che, una volta combinati, danno origine ai 64
esagrammi dell'/ Ching. L'Otto e correlato all'Ottagono, che avvicina il Quadrato
al Cerchio, quindi la Terra al Cielo. L'Otto e simbolo di equilibrio delle forme e
non a caso si ritrova in molte strutture architettoniche sacre. Nel Buddhismo
['Ottuplice Sentiero rappresenta la completezza dei Cammini per lUllluminazione.
Puo essere simbolo di armonia, giustizia, equilibrio e realizzazione.

Il Nove nasce dal 3 x 3 e simboleggia il compimento, la completezza di un ciclo
prima del suo ritorno all'Unita. Nove sono i mesi di gravidanza nell'essere umano,
Gesu crocifisso alla terza ora, comincia l'agonia alla sesta ora e spira alla nona.
Nella Divina Commedia di Dante nove sono i cerchi dell'Inferno e nove sono le
sfere celesti del Paradiso, nove sono le Muse dell'antica Grecia.

E' rappresentato dellEnnagono che a sua volta ci rimanda allEnneagramma.

Il Nove € simbolo di fantasia, liberta ed Amore Universale, annuncia il nuovo, il
rinnovamento (in latino novem/novus, in inglese nine/ new, in tedesco nuen/
neu, in francese neuf/neuf, in spagnolo nueve/nuevo, in svedese nio/ny), apre
ad orizzonti cosmici e indica trascendenza, innovazione, idealismo cosi come
sacrificio e morte.

La Tetraktys e la Sacra Decade venerata dai Pitagorici, successione dei primi
quattro numeri (1, 2, 3, 4) che sommati danno il numero 10 (1 + 2 +3 + 4 = 10)
che a sua volta rimanda all'unione tra l'Uno e lo Zero e allUnita (10 =1 + 0 = 1).
Su di essa veniva fatto il giuramento di ammissione alla Scuola Pitagorica: "io lo
giuro, per colui che ha trasmesso alla nostra anima la Tetraktys, nella quale si
trovano la sorgente e la radice dell'eterna natura". (Figura 1.1, Tetraktys

nell'ouroboros)




Il “Tao té Ching” di Lao-tzu esprime limportanza di cio che non e nell'undicesimo
capitolo: «Si ha un bel riunire trenta raggi in un mozzo, lutilita della vettura
dipende da cio che non c'é. Si ha un bel lavorare largilla per far vasellame,
lutilita del vasellame dipende da cio che non c'é. Si ha un bell'aprire porte e
finestre per fare una casa, lutilita della casa dipende da cio che non c'e. Cosi
traendo partito da cio che e, si utilizza quello che non c'e.» (Lao tzu, Tao te
ching, Adelphi Ed, 1973, pag.49)

Per quanto indispensabili siano i raggi della ruota, € dal mozzo vuoto che tutto
dipende, per quanto sia indispensabile l'argilla per fare un vaso € lo spazio vuoto
allinterno a renderlo utile, per quanto siano indispensabili i materiali per fare
porte e finestre di una casa la cosa piu importante e l'apertura all'interno.

La Tetraktys, un triangolo con al centro un punto, realta manifesta che riporta
allUnita, € composta da tre numeri che influenzandosi a distanza portano al
quattro e questo equilibrio € la piena espressione del processo di ritorno all'Uno:
uno si unisce a due e formano tre, tre e uno insieme arrivano al quattro, tutti i
numeri si collegano al quattro, gli elementi fuoco (1), aria (2), acqua (3), terra
(4) e insieme formano il 10, la loro somma, sono uniti cosi nell'elemento non
manifesto, che riporta all'Uno, l'etere.

Nella concezione quantistica due particelle si connettono vicendevolmente
anche a distanza e a ogni alterazione di stato di un membro della coppia
corrisponde un cambiamento di verso opposto dellaltro per il fenomeno
dell'entanglement.

Nessun corpo si pudo mai isolare, formare un'individuazione (ex-sistere), €
emergere dal fondo indifferenziato, € una via; lo Zero assieme al suo
complementare, l'Infinito, apre le porte alle realta oltre l'ordinario, € una chiave
per avvicinarsi a comprendere il Mistero dellEsistenza, come dice la parola
stessa, esistere € provenire e sorgere.

Lo Zero significa niente da cui si origina tutto, e simbolizzato dalluovo come
rappresentazione della matrice primordiale da cui sorge l'Essenza.

L'astronomo indiano Brahmagputa (628 d.C.) defini lo zero come il risultato che
si ottiene sottraendo un numero da se stesso e defini linfinito come il numero

che si ottiene dividendo per zero qualsiasi altro numero, il matematico tedesco

19



Georg Cantor (1845-1918) stabili che vi erano differenti tipi di infiniti, uno piu
grande dell'altro, a cui dette il nome di numeri transinfiniti.

L'Assoluto, per sua natura indefinibile, secondo Cantor era al di la di essi e
c'erano infiniti infiniti.

Il linguaggio simbolico e un linguaggio universale, la quintessenza della saggezza.
«In Cina il pittore letterato non cessera mai di sfruttare questo principio:
qualunque sia la realta evocata é sufficiente lasciarla attraversare dall'assenza
affinchée ne sia in qualche modo depurata, affrancata da cio che la richiudeva in
se stessa, dalla testarda tautologia in cui si assorbiva, e conferire cosi l'accesso
alla profondita delle cose. Questa discesa nell'assenza le fa guadagnare in
densita di significato e in capacita evocativa.» (Jullien F., La grande immagine
non ha forma, Angelo Colla Ed, 2004, pag 1,4)

L’arte puo essere considerata il linguaggio “esemplare” perché rende espliciti
simboli che assumono valori di verita, di sacralita anche quando questi non
vengano piu riconosciuti dal “sentire comune”, l’arte dona al simbolo la
concretezza che rende quest’ultimo strumento di comunicazione. Arte e simbolo
si possono considerare imprescindibili 'una dall’altro da quando l'uomo ha
sentito la necessita di comprendere la propria esistenza e il mondo che lo
circonda, alcune teorie indicano l’arte come attivita che ha come fine “la
ricerca del bello”, tuttavia arte e simbolo si uniscono per rivelare e manifestare
il “bello” nella quotidianita, il linguaggio iconico-visivo & costruito attraverso
limmagine, ad esempio architettonica, pubblicitaria, televisiva.

Puo essere inviato attraverso vari linguaggi fatti di parole, immagini, oggetti,
gesti, suoni. Il messaggio traduce lidea che si ha nella mente, assume la
funzione comunitaria di garantire uno spazio di liberta mediante la trasmissione
di un messaggio, in segni, con lausilio di segni e simboli, delimitanti da uno
spazio, un tempo e staccati dalla quotidianita.

L’arte come gioco, inteso come regole arbitrarie che rendano partecipi gli altri
dei propri pensieri € accettata dal gruppo di appartenenza, selezionarli e
combinarli fra loro, affinché il processo funzioni € necessario condividere un
codice comune, composto da una serie di segni, comunicare insieme delle regole
necessarie. Il linguaggio verbale € una comunicazione mediante segni orali e

scritti ognuno dei quali & formato da significato e significante. Il Linguaggio

20



musicale € una comunicazione espressiva di emozioni e sentimenti. Il linguaggio
gestuale utilizza messaggi volontari e/o involontari che il corpo comunica
attraverso espressioni (sguardo, mimica facciale, gesti), o movimenti (alzarsi,
sedersi, dondolare). Questo linguaggio puo diventare racconto o narrazione nella
danza. Le piante interagiscono tra loro con questo linguaggio attraverso le radici
che hanno lo stesso tipo di energia, a seconda del luogo nel quale sono
cresciute, si diramano, si sviluppano come i neuroni nell’individuo.

L'intelligenza delle piante dipende dall'interazione come dimostrato da numerosi
studi scientifici, maggiormente, dalla comunicazione. | segnali viaggiano
attraverso particelle che partono dalle radici, dai fiori, dai frutti e si spostano
nellambiente, grazie al contatto con altre specie, batteri, funghi, animali che
trasportano l'informazione della pianta.

Al linguaggio si puo applicare la teoria enantiodromica di Eraclito (VI sec.) in cui
gli opposti, i contrari, sono apparentemente tali ma sono uniti, potendo cadere
e correre l'uno verso laltro, l'uno nellaltro con possibilita di rovesciarsi (es. la
guerra e legata alla pace, la vita alla morte). In questa dualita, questa guerra
fra i contrari in superficie, ma armonia in profondita, Eraclito vide quello che lui
definiva il logos indiviso, ossia la legge universale della Natura. Questo ci
rimanda al simbolo del Tao in cui tutto luniverso si presenta come
contrapposizione di due meta (Yin e Yang) che al tempo stesso tendono l'una
verso l'altra. Nulla € Yin o Yang in senso assoluto ma solo rispetto a qualcos‘altro
a cui viene comparato. Yin e Yang si compenetrano e si generano l'un laltro
continuamente, in un processo di trasformazione senza sosta. Lo Yang muove
verso lo Yin proprio per il fatto che al suo interno esso contiene anche lo Yin e
viceversa. Uno strumento per esprimere il processo del divenire dei fenomeni
dell'universo, sono i numeri. All'origine c'e il Dao, l'inesprimibile e inesplicabile,
da cui origina WuJi (il perno o polo vuoto) e da questo il TaiJi (grande trave o
grande perno) ancora indifferenziato ma che contiene i germi della creazione e
della differenziazione. E' a lui che é associato il numero Uno in quanto Uno e
simbolo dell'Unita Primordiale che € al di la della creazione. Con il Due € avviato
il processo di differenziazione che € la vita, Yin e Yang, Cielo e Terra, luce ed
oscurita. Uno e Due sono la premessa per la vita di tutte le forme dell'esistenza,

prendere forma che & espresso dal Tre. Il Due si divide in due e abbiamo il

21


https://it.wikipedia.org/wiki/Logos

Quattro: le quattro stagioni, i quattropunti cardinali, l'attivazione dinamica di
queste forze porta al combinarsi tra Due e Tre generando il Cinque e il Sei, i
Cinque Movimenti e le Sei Energie nel macrocosmo e i Cinque Organi e i Sei
Canali nel microcosmo uomo, Sette €& collegato alle sette ferite o sentimenti,
['Otto e associato al BaGua, con otto direzioni e agli otto meridiani straordinari.
Al numero Nove sono associate le Nove Porte, gli orifizi del corpo, e in
particolare tramite la bocca, attraverso cui esce la parola, si puo creare la
realta, la molteplicita.

Lo Zero, materia informe e il simbolo dell'universo, il cerchio e il centro e l'Uno,
lo Spirito divino, quando l'Uno e lo Zero si uniscono si ottiene la pienezza, il
Dieci. Tra il punto centrale e la periferia avvengono continui scambi, scambi che
generano la vita in tutto lo spazio allinterno del cerchio, la Materia viene
animata ed elaborata dallo Spirito e tutte le possibilita che essa contiene
cominciano a manifestarsi. Quando gettiamo un sassolino nell'acqua si formano
delle onde che si propagano a forma di cerchi concentrici, le onde circolari si
moltiplicano a partire da un punto centrale, lo spirito irradia attraverso la
materia che viene trasformata, spiritualizzata.

Nel “Timeo” di Platone, il Demiurgo foggia il mondo partendo da una Materia
preesistente, eterna, da un Caos Primordiale, dallo Spazio che contiene in sé
tutti gli Elementi nel loro stato rudimentale e indifferenziato, dal disordine
all'ordine, il Caos diviene “l’Anima del Mondo”, la Divinita sotto la forma di
/Kther che permea tutte le cose secondo la mitologia indiana, Theos che evolve
fuori dal grande Caos o Abisso. L’Anima € in rapporto con Spirito e Materia, &
mediana condizione divina posta nel corpo terreno.

Geometricamente ’area comune tra due cerchi, il Terzo nato dall’unione
dell'Uno e del Due, da essi generata, € la Vesica Piscis o Vescica di Pesce. Questa
intersecazione rappresenta il terreno comune, visione condivisa o simbolica
comprensione mutua per gli uomini. L'intersezione dei Due Cerchi che
rappresentano il Medesimo e il Diverso genera la figura del Pesce, i Due Cerchi
intrecciati in modo da formare la Vesica Piscis, sono considerati da filosofi
matematici come i genitori di tutte le figure geometriche e dei numeri, la
Vesica, la Madre generatrice, ci rimanda alla ghiandola pineale, definita da

Cartesio la sede dell'anima. Il Fiore di vita € costruito partendo da un Cerchio

22


https://www.nominaomina.org/?page_id=1206
https://www.nominaomina.org/?page_id=1206

Primordiale o Centrale e da esso si traccia un Secondo Cerchio con il centro in
qualsiasi punto del perimetro del primo, ottenendo Vesica Piscis dopodiché
passano nei punti d’intersezione tra i due primordiali, si tracciano nuovi cerchi
con lo stesso diametro, attorno al cerchio originale.

Il disegno dell’enneagramma é stato presentato per la prima volta da Gurdjieff
all’inizio del’900 e geometricamente € composto da un cerchio suddiviso in nove
parti uguali con inscritto un triangolo equilatero avente come vertici i punti 3, 6
e 9. L'unione degli altri punti deriva da un calcolo: se si divide il numero 1 per il
numero 7 si ottiene il numero 0,142857142857 numero ripetuto alliinfinito,
periodico, di periodo 142 8 5 7. | punti restanti da collegare sono proprio i sei
numeri in questa successione collegandoli si forma un esade. Il triangolo e il
simbolo della triade creativa o Legge del Tre e l’esade € la rappresentazione
dell’ordine della manifestazione o Legge del Sette.

Dal greco “Ennea” nove e “grammean” punti, ’Enneagramma € un sistema
dinamico di nove coordinate e puo essere utilizzato per rappresentare ogni
processo vegetale, animale, umano, cosmico.

L’Enneagramma rappresenta ogni processo che si  mantiene per
autorinnovamento, come la vita, da solo, e stato sviluppato per esprimere i
principi simbolizzati dalla scoperta di un diagramma universale, del punto che

separa l’intero dai decimali, € un simbolo sacro. (Figura 2.1., Enneagramma)

Il simbolo dell’Enneagramma ha la capacita di applicarsi a vari livelli, poiché
esso € un simbolo oggettivo che presenta le leggi della creazione e del
mantenimento dell’Universo; secondo il principio “come in alto cosi in basso”, si

applica al grande come al piccolo, permette di osservare come i nostri processi,

23



cosi come i processi del Mondo, prendono forma in armonia con le leggi
cosmiche, la Legge del Tre e la Legge del Sette.

L'uso di differenti canali, esistono tanti canali quanti sono i sensi, permette di
individuare il tipo prevalente di ognuno. | codici comunicativi prevedono ed
alludito corrisponde il canale uditivo, alla vista il canale visivo, all'odorato il
canale olfattivo, al tatto il canale tattile ed al gusto il canale gustativo. | segnali
che vengono percepiti tramite l'udito, viaggiano su onde sonore, quelli che sono
percepiti tramite la vista viaggiano su onde luminose, quelli che sono percepiti
tramite l'odorato viaggiano in forma chimica attraverso l'aria, quelli che vengono
percepiti tramite il tatto ed il gusto, viaggiano in forma elettrochimica
attraverso i canali nervosi. Gli elementi linguistici visivi comprendono
espressioni tipo: “e chiaro, vedi, vediamo”; quelli di tipo uditivo “l’unica nota
stonata, suona, ascoltami,” quelli cinestesici, termine che indica percezione di
sensazioni corporee, di tipo tattile, gustativo, olfattivo, “mi hai ferito, mi
sembra di soffocare, il tema € scottante, mi tocca”.

Tutti usiamo ognuna di queste categorie, i visivi tendono a parlare velocemente,
“vedono” la scena nella loro mente, gli uditivi comunicano con una cadenza, in
maniera armoniosa, mettono attenzione nell'ascolto, i cinestesici “vivono” le
parole, le assaporano, sono piu lenti nel parlare e ricercano il contatto fisico, di
solito si riesce ad individuare qual € prevalente per ognuno.

Nei Tarocchi la decima carta rappresenta la ruota, la fine di un ciclo e lattesa
della forza che mettera in movimento il ciclo successivo (nella successione degli
Arcani Maggiori “La Forza” viene dopo “La Ruota” e da origine al decimale
successivo).

Il Cabalista prende come spunto di partenza Kether, la Corona, la prima
Sephirah, l'Uno, lUnita, il punto dentro il cerchio. Da questo egli rintraccia
allindietro i tre Veli dell'Esistenza Negativa: il primo “AIN” nulla, non essere, il
secondo “AIN SOPH” linfinito, il terzo “AIN SOPH AUR” la luce infinita. Malkuth,
il Regno, la sfera della Terra, € la presenza reale di Dio, la Shekhinah,
corrispondente al numero Dieci, alla Materia.

Il cerchio simboleggia i cicli di vita, morte, rinascita, e stato adottato dai Nativi
quale rappresentazione della loro comunita, la Terra € tonda, il Sole sorge e

tramonta in circolo, i pianeti girano su se stessi, il vento crea dei turbini

24



circolari, gli uccelli creano i nidi a forma di cerchio, gli animali si muovono in
senso circolare nelle loro migrazioni stagionali.

Gli astrologi rappresentano il sole mediante un cerchio con il punto centrale,
nellatomo il centro e rappresentato dal nucleo e simbolizza il principio
maschile, intorno a lui si muovono gli elettroni che rappresentano il principio
femminile e che ruotano su orbite circolaria di raggio crescente.

Tutto ['Universo, tutta la materia € composta di atomi e applica questo
linguaggio, la consapevolezza di essere collegati a tutto il Cosmo permette di
sfruttare il cambiamento a favore dell'evoluzione personale.

Affinché un elettrone passi all'orbita superiore cioe effettui il salto quantico e
permetta allatomo di espandersi, necessita della spinta energetica del nucleo
che segue l'elettrone nella sua espansione per poi ritornare insieme allo stadio
iniziale, allo stato fondamentale di partenza.

L'Ouroboros, il serpente ermetico che morde la coda, si ritrova in tutto in
natura, dall'atomo dal sistema solare fino ai mondi, il simbolo e dinamico come
la figura. La condizione piu importante per 'armonia, per l'equilibrio, per la vita
e l'esistenza di un centro, di un punto intorno al quale le particelle, gli atomi, i
mondi, devono girare, se non esiste un punto centrale attorno al quale gravitare
tutto e nel caos, si confonde.

«Alla luce della Presenza gli elementi sottili della realta a poco a poco si
manifesteranno. Coloro che sono diventati consapevoli del mistero del destino
sono in pace. Poiché essi sanno che l'universo visibile € completamente vuoto e
non esistente. Sanno che la Suprema Realta e manifesta in ogni luce ed ombra
di questa illusione cosmica. La loro pace assomiglia a quella delle onde
riassorbite nell'oceano.» (Bennet J.G., | Maestri di Saggezza, Mediterranee Ed.,
1989, pag. 190)

Osservando, ascoltando, odorando, gustando, toccando, l'uomo puo comprendere
le leggi dellUniverso ed entrare in contatto con ['Universo esplorando il
Linguaggio Universale dello Spirito, che riconduce all'Unita.

Camminando tra frutti, fiori, piante, animali, pietre e cristalli, tra gli elementi
sottili della realta, queste pagine rappresentano un percorso, un viaggio per

poter ammirare se stessi.

25



2. | Frutti e I'Albero della Vita

L’Albero della Vita si trova in tantissime culture come simbolo di nascita e
rinascita, nella tradizione egiziana il primo uomo e la prima donna emersero da
un albero che racchiudeva sia la vita che la morte; in Cina si narra di un albero
che produce ogni trecento anni frutti preziosi che se mangiati rendono
immortali, nella Bibbia 'Albero della Vita viene posto nel mezzo del giardino
dellEden, nella tradizione cristiana l'albero della vita e collegato alla Croce di
Cristo, per i Cabalisti i Sephiroth sono all'origine di interi settori dell'esistenza
fisica, emotiva e spirituale, per i Celti il tronco dellAlbero della Vita
rappresenta il mondo in cui viviamo, le radici sono il collegamento con i mondi
inferiori mentre i rami dell'albero portano verso i mondi superiori.

E' possibile osservare la struttura dell’Albero della Vita in molti luoghi in tutto
’Universo conosciuto e non, in quanto le sue prime origini precedono le religioni
del mondo e formano la struttura primordiale delle filosofie sia occidentali che
orientali.

Gli elementi che compongono ’albero rappresentano le fasi della vita: a partire
dal seme, si sviluppa la pianta, con le radici, il tronco, i rami, le foglie, i fiori e i
frutti. Questi vengono affiancati dai quattro elementi naturali: aria, acqua, terra
e fuoco (sole), che ne favoriscono la crescita.

La struttura maggiormente sviluppata in moltissimi ambiti & il diagramma ad
albero, in cui le forme simboliche, che derivano dall'’Albero della Vita, vengono
utilizzate come schema per scomporre un progetto in dettagli sempre piu precisi
per poter giungere facilmente alla soluzione.

Dappertutto si ritrovano algoritmi costruiti a partire da strutture di dati ad
albero, avendo come obiettivo primario la ricerca del dato corrispondente a un
particolare nodo. | nodi contengono le informazioni relative al dato e vengono
messi in contatto tra loro attraverso i rami.

L’albero corrisponde alla rappresentazione di informazioni disposte in modo
gerarchico, € una struttura che si presta molto bene per organizzare dati in un
percorso semplice che attraversa tutti i suoi nodi.

L'albero € un simbolo che incarna il percorso di sviluppo in tutte le parti, mira

all'evoluzione partendo dal proprio seme. Secondo James Hillman per esprimere

26



al massimo le proprie potenzialita, basta applicare la teoria della ghianda. La
ghianda, simbolo, insieme alla pigna, della ghiandola pineale, contiene le
possibilita per mettere in atto quella tensione che ci permette di seguire il
percorso corrispondente alla nostra immagine maturata, attraverso un cammino
intenzionale di consapevolezza e di sviluppo. Ognuno di noi ha la possibilita di
diventare cio che e, seguire il suo “daimon” e rappresentare luomo in
correlazione con il cosmo nella sua interezza e in tal modo far discendere la
consapevolezza sulla materia densa.

Nel quotidiano si considera “normale” non rilevare consapevolmente gli esseri e
le cose che semplicemente esistono, € una cosa che facciamo anche con le
persone care. Oggi € sempre piu la scienza ad occuparsi degli alberi e degli
uomini, ottenendo peraltro dei risultati straordinari.

Esattamente come fanno i neuroni cerebrali, le radici agiscono insieme, si
rafforzano e sono in grado di utilizzare la luce del sole per trasformare anidride
carbonica, nell'aria, e acqua, linfa grezza, in linfa elaborata per produrre il loro
nutrimento da sole poiche fisse nellambiente. Gli alberi sono anche al centro del
nostro ecosistema e utilizzano gesti per comunicare, un linguaggio fatto di
significati con una comunicazione non verbale, paragonabile a quella degli
uomini, oltre ad essere fonte di numerosi simbolismi.

Come dimostrato dagli studi scientifici in Neurobiologia vegetale, per garantire
la sopravvivenza del gruppo di cui fanno parte, gli alberi comunicano e sono
collegati attraverso una rete sotterranea, la wood wide web e creano una mappa
globale di comunicazione.

Attraverso la clorofilla, le piante producono ossigeno e costituiscono la base
della catena alimentare, preservano l'equilibrio idrogeologico della Terra e sono
fondamentali nel funzionamento complessivo della biosfera. Attraverso il fusto e
le radici, le piante analizzano lambiente mendiante percezioni sensoriali di
temperatura, umidita, luce e sono in grado di riconoscere se il loro vicino e della
stessa specie.

La neurobiologia vegetale analizza in maniera scientifica come la vita dei funghi
sia inevitabilmente legata alla vita delle piante, i collegamenti tra le radici degli
alberi permettono, anche a grandi distanze, lo scambio di informazioni, che

permettono agli alberi di accedere a nutrienti che si trovano in quantita

27



limitata. Le piante sono in grado di agire in modo da bilanciare i cambiamenti
climatici e conservare anidride carbonica, la sopravvivenza umana e animale, e
collegata alle piante, la pianta € alimento principale e indispensabile per la
formazione di ossigeno, al giorno d'oggi di cio ci si dimentica.

| funghi essendo ottimi colonizzatori del terreno, contribuiscono ai rapporti e
alle cure tra alberi, circondano le radici della pianta e si nutrono di organismi
vegetali morti, facendo da spazzini.

Le Piante insiene ad Animali e Funghi, rappresentano uno dei principali Regni in
cui vengono suddivisi gli esseri viventi, appartengono agli organismi autotrofi,
per far fronte ai pericoli e alle variazioni ambientali hanno sviluppato numerose
strategie per produrre il loro nutrimento da soli, non potendo utilizzare il
movimento come gli animali: a differenza di questi, con i quali condividono
caratteristiche cellulari comuni, cioe sono eucariotici, i vegetali sono
fondamentali per le riserve fossili, per le cure, per il cibo; legati ai movimenti
climatici, effettuano cambiamenti periodici con variazioni di pressione e flusso
d'acqua, sono sincronizzati, in maniera costante e regolare tra individui della
stessa specie e di altre specie. Per mantenere legami tra componenti della
stessa famiglia o parenti, gli alberi madre fungono da nodi comunicativi
mantenendo un numero di connessioni complessivo attraverso la rete
sotterranea. Gli “alberi hub” possono comunicare con gli “alberi figli”
nellambiente anche a grandi distanze trasmettendo nutrimento e, in tempi
rapidissimi, sono capaci di ricevere segnali dall’ambiente circostante,
trasmettere e rielaborare le informazioni ottenute al resto della pianta o ad
altre piante.

Nel libro intitolato “La saggezza degli alberi” Peter Wohlleben scrive: «Ed e
proprio da qui che dobbiamo partire se intendiamo comprendere meglio gli
alberi e il loro stato di salute, perché proprio come un essere umano,
attraverso il suo aspetto ’albero ci dice come sta, da dove viene e dove vuole
andare. Quando si sa dove guardare, queste piante giganti sono come un libro
aperto» (Wohlleben P., La saggezza degli alberi, Garzanti Ed, 2017).
Microrganismi e funghi sono in grado di sviluppare una rete nel sottosuolo
di collegamenti nel raggio di 100 km. L'unione che avviene tra funghi e radici

della pianta nella simbiosi micorrizica, mostra la complessita del mondo

28


https://www.agi.it/blog-italia/new-botanics/alberi_wood_wide_web-4828985/post/2019-01-13/

vegetale. Si ha un reciproco scambio: avendo un ampio raggio d'azione, il fungo,
puo assorbire molta acqua nel terreno contenente sali minerali e l'albero, che
fornisce parte del nutrimento elaborato per mezzo della fotosintesi clorofilliana,
la scambia con questa.

L'efficace sistema di connessioni, si ritrova nella vita delluomo, nella rete
neuronale, con complessita in graduale aumento nel passaggio dall'animale
alluomo. Le cellule delle piante hanno caratteristiche neuronali identiche a
quelle degli animali, in ciascun apice radicale c'é una zona attraverso la quale si
scambiano le informazioni per la sopravvivenza.

L'esistenza di connessioni tra gli alberi era gia nota da tempo e, con un sistema
di equazioni, il gruppo di scienziati guidato dal professor Crowther, € riuscito a
mappare questo intricato sistema, € riuscito a contare il numero di piante sulla
Terra e, con la campagna mediatica Trillion Tree, € riuscito nell'impresa di
innestare mille miliardi di nuovi alberi, ogni organismo utilizza la riserva di
ossigeno prodotta dalle piante attraverso lanidride carbonica cosi che tutti
possano tranquillamente eliminarla.

La scienza ha mostrato che siamo costantemente collegati, negli ultimi dieci
anni, dimostrando la complessita del mondo vegetale ha semplicemente fatto
vedere all'esterno, sperimentandolo, cio che gia esiste dentro di noi, gli
scienziati hanno dimostrato che due particelle sono intrinsecamente connesse
tra loro anche a distanza sperimentando il fenomeno dell'entanglement
quantistico, ci affidiamo alla scienza per la nostra salute, per stabilire che
tempo fara domani, per qualsiasi attivita quotidiana, vedendo nella scienza
qualcosa che supporta le nostre carenze, che sta al di fuori di noi, la scienza
sperimenta cio che gia esiste dentro di noi, mette in atto cio che gia sappiamo.
Crowther ha dimostrato quante foreste potrebbe ospitare il nostro pianeta e
quanti gas serra potrebbero essere sequestrati da queste piante.

L’ecologa canadese Suzanne Simard, ha per prima osservato che la presenza o
meno di parassiti, di nutrimento, sottoforma di carbonio, azoto, zuccheri,
acqua, sono resi possibili da un’infinita di batteri e funghi ed da una vasta
quantita di informazioni e ha paragonato questa rete comunicativa al “World
Wide Web”. Siamo abituati a vedere gli alberi nei parchi come indipendenti [’uno

dall’altro ma, come insegna lo studioso di neurobiologia vegetale Stefano

29


https://www.nature.com/articles/28764

Mancuso, al contrario, gli alberi sono capaci di comunicare tra loro per
scambiarsi risorse e informazioni anche a grandi distanze, proprio come gli
uomini.

Anche luomo preso singolarmente e come un albero, in un labirinto
manieristico, in cui si possono avere tante scelte alternative ma solo una
conduce all'uscita mentre le altre arrivano a vicoli ciechi che riportano sui propri

passi. (Figura 1.2, Labirinto manieristico di lavanda, Kastellaun, Germania)

L'uomo-albero che si collega agli altri alberi, in cui ogni punto €& collegato e
connesso con qualsiasi altro punto, puo diventare un albero con infiniti sentieri
che ne connettono i nodi, diventa parte della rete, proprio come 'Albero della
Vita che nel suo significato piu ampio rappresenta il Mondo, l'Universo. (Figura
2.2, Albero della Vita)

30



Anche le branche della scienza possono essere paragonate all'albero,
rappresentano i rami e le radici sono gli uomini, l'uomo puo collegare tutto
perché e lui il creatore di tutto ma se rimane collegato ad un solo albero, il
sapere sara da dizionario, sara un sapere in cui ogni termine e definito tramite
le proprieta necessarie e sufficienti a distinguerlo da altri termini. Si fa spesso
riferimento all’albero genealogico da cui luomo puo attingere ad un sapere
enciclopedico in tutti i campi, in campo informatico, scientifico, linguistico,
essendo nota la radice, la struttura ad albero consente di determinare i livelli di
profondita, ossia la collezione dei nodi che presentano lo stesso numero di rami
predecessori. Da questa analogia antenato-discendente, il predecessore di un
nodo e il nodo-padre, il successore e il nodo-figlio. L’albero genealogico
rappresenta la successione dei discendenti di una o piu famiglie in cui il
capostipite € alla radice dell’albero e i rami corrispondono alla relazione tra
genitore e figlio. Prendendolo come esempio, risulta stabilita la suddivisione dei
nodi in livelli, & cosi possibile affermare che due cugini sono parenti dello stesso
grado rispetto all’antenato che € il nonno comune quindi il livello della radice
0, il livello di ogni altro nodo N €& pari al numero di nodi contenuti nel percorso
semplice tra la radice e N, ogni altro nodo che non si trova nel percorso semplice
tra la radice e il nodo N viene chiamato foglia.

Anche l'Albero della Vita puo assumere il significato di albero genealogico, di
ritorno all'origine, da cui aprirsi a nuovi modi di osservare la realta, correggendo
gli schemi disegnati dal tempo e dalle abitudini.

L'Albero di Whittaker classifica in cinque regni gli organismi viventi. (Figura 3.2,
Albero dei 5 Regni di Whittaker)

31



Alla base dell'albero troviamo il regno delle monere, composto da batteri e alghe
azzurre, di seguito troviamo il regno dei protisti, composto da protozoi, muffe,
lieviti e alghe, poi ci sono i regni degli organismi complessi, cioé pluricellulari,
che si suddividono in animali, funghi e piante.

L'albero genealogico diventa il punto da cui partire, la radice di tutte le
possibilita; da qui si crea la rete che puo connettere con il tutto.

Gli alberi che vivono intorno a noi sono una componente fissa della nostra vita,
si comportano come dei familiari: le foglie degli alberi che si muovono al vento,
con il loro suono, ci cullano da neonati, quando ci troviamo nella carrozzina al
parco; da piccoli, il sapore dei loro frutti e il primo gusto che assaggiamo, e il
primo alimento che ci nutre, subito dopo il latte materno; da bambini, vediamo
gli alberi come ripari, come compagni di giochi che possono fare da base, da
nascondiglio, da casa; da adolescenti, quando ci siamo baciati con il primo
amore, gli alberi erano presenti e con il loro odore hanno accompagnato quelle
giornate piene di emozioni; da adulti, vicino agli alberi ci siamo rilassati, ci
siamo addormentati, sentendo il loro tocco avvolgente, che ci ha fatto sentire a
casa.

Alejandro Jodorowsky definisce “corpo essenziale realizzato”, un corpo che ha
raggiunto il piu alto livello di coscienza e diventa capace di trasmettere questo
livello di coscienza con il tocco. Due esseri che si toccano formano un‘unita, lo si
puo constatare osservando il comportamento degli uccelli con qualcuno che gli
da da mangiare al parco tutti i giorni. Se hanno fiducia, gli uccelli si avvicinano a
mangiare dalla mano della persona e, se questa prende la mano di un altro
uomo, gli uccelli vanno a beccare il cibo anche nel palmo del nuovo amico fino a
che la persona di cui si fidano non lascia andare la sua mano.

Questo contatto non viene percepito come invasione, aggressione, tentativo di
seduzione ma come naturale, come una parola gentile. Si puo toccare con le
dita, con tutta la mano, con lintero braccio o con lintero corpo, la modalita del
tocco dipende pit o meno consapevolmente dalla coscienza corporea della
persona che tocca. Si puo toccare con l'orecchio, per ascoltare il cuore dellaltro,
il primo suono che sentiamo quando siamo nel ventre della madre é il suo cuore.
Si tratta di sviluppare la coscienza nel tatto, l'ascolto, la capacita di sentire. Il

contatto fisico puo essere usato per raggiungere la trasmissione tra anime,

32


https://it.wikipedia.org/wiki/Protista
https://it.wikipedia.org/wiki/Estremofilo

spiriti. Nel saggio “Al di la del principio del piacere” Freud sostiene che “nella
vita psichica esiste davvero una coazione a ripetere la quale si afferma anche a
prescindere dal principio del piacere”. Si ripete per non ricordare, con quello
che Freud chiama “l'eterno ritorno dell'uguale” (Freud S., Al di la del principio
del piacere, Bollati Boringhieri Ed.,1920).

Questo meccanismo € collegato con la negazione della morte e viene
ampiamente esplicitato da Freud e dai suoi successori.

La morte insegna il cambiamento, lo rende un processo naturale di vita.
Liberandoci da tutte le nozioni preconcette relativamente a come debba essere
una vita degna di essere vissuta e relativamente alla morte, lasciando andare
tutto questo e altro ancora, allora saremo pronti a percepire quale sia la realta
vissuta da noi.

Citando Jung: «Per uno psicoterapeuta un vecchio che non puo dire addio alla
vita appare debole e malato come un giovane che non e capace di abbracciarla»
Se apprezziamo ogni momento, la vita € meravigliosa, la vita & “vera”, ogni
passo rende il viaggio una scoperta, ringraziando per ogni volto, per ogni essere
con cui entriamo in contatto.

L'educazione familiare e sociale portano ad una limitazione nei movimenti fisici
definendo degli stereotipi di movimenti maschili e femminili, imponendo
limmobilita, la posizione seduta, portando alla perdita della capacita di usare il
corpo in tutta la sua estensione. Si tenderanno ad imitare i movimenti fisici dei
membri della famiglia e, continuando a vivere nel corpo familiare e sociale, il
nostro tocco trasmettera i valori, le violenze del luogo di origine e, anche se
inconsapevolmente, saremo il canale del nostro albero genealogico e della sua
cultura.

Vivere nella presenza del tocco cosciente, riemergere dalla personalita
acquisita, permette di staccarsi dal modo di sentire abitudinario e quindi di
entrare in contatto con se stessi e trasmettere agli altri con l'anima.

Tramite le mani, l'uomo ha la possibilita di realizzare nella materia.

Lo spirito illumina, dirige ma se non ci fossero le mani non ci sarebbe alcun
ordine nella materia. La luce della fiamma e la Quintessenza, la goccia
delloceano, attraverso l'anima, attraverso il pensiero e il sentimento, l'uomo puo

trasformare la materia dentro e fuori di sé. La purificazione si puo raggiungere

33



dentro di noi ad esempio attraverso la meditazione, 'uomo purificato, guidato
dallo Spirito Cosmico, potra realizzare cose meravigliose, risvegliare concetti
astratti; mediante la meditazione e possibile ricongiungersi all'Unita e farli
germogliare grazie alla trasformazione di pace, serenita, felicita in essenza di
vita. Come laria e l'acqua modellano e scolpiscono la terra, cosi, nelluomo,
spirito e anima agiscono sulla materia e questa, a sua volta, ridona allo spirito
tramite l'anima cio che ha ricevuto. Nella fissione nucleare, l'esplosione atomica
e un'eruzione dello spirito che si manifesta come fuoco e calore, la materia € la
forma, € il recipiente che contiene le forze dello spirito affinché non si
disperdano, fino a che non arriva il momento di manifestarle.
Unendo Spirito e Anima si creano, nella Materia, innumerevoli forme, per
ricongiungerci allo Spirito Universale, tutte le forme che creiamo intorno a noi
contengono lo spirito che attende il momento di manifestarsi.
Il mercurio versato su un tavolo si scompone in tante minuscole palline, che se
riavvicinate tendono a formare di nuovo la goccia originaria, ma se sul tavolo si
ha della polvere, le palline di mercurio non riescono, anche se riavvicinate, a
ricomporsi. Negli uomini avviene lo stesso fenomeno, gli strati di impurita si
frappongono tra noi e l'Unita. L'anima puo espandersi all'infinito e ricongiungersi
allUnita dello Spirito manifestandosi sul piano materiale. Anche il bruco,
inizialmente si nutre delle foglie dell'albero e cresce in questo modo, poi,
quando e il momento, costruisce il bozzolo, va in meditazione e dopo un lungo
sonno si risveglia trasformato in farfalla. Il bruco si prepara nel suo cuore, nella
sua anima, a trasformare tutto se stesso, liberando le proprie emanazioni piu
pure. La farfalla portera nel mondo bellezza, leggerezza, gioia di vivere e
quando morira, nutrira lalbero di queste emanazioni sottili, ridonera alla
materia cio di cui il bruco si e nutrito per crescere, che da densa si e
trasformata in sottile.
Secondo la Cabala le lettere del nome di Dio corrispondono a quattro forze:

— lod lo spirito, gli occhi

— He l'anima, le orecchie

— Vau lintelletto, il naso

— He il cuore, la bocca

34



queste quatto forze rappresentano i quattro sensi vista, udito, odorato, gusto. Il
quinto senso, il tatto, rappresentato dalle mani, € il lavoro da svolgere nella
materia, per poter piantare pensieri e sentimenti elevati, facendo ogni giorno
piccoli sforzi, piccoli esercizi, pronunciando una parola gentile, compiendo un
gesto con presenza, per poter far nascere i frutti dell'Albero della Vita, i dieci
Sephiroth. Kether e il seme, il granello che si pianta in terra, linizio, la testa
delle cose, senza Kether non si puo ottenere nulla. Una volta piantato, il seme si
divide in due e diventa Hochmah, l|a saggezza, e Binah, lintelligenza. Kether
Hochmah e Binah sono sotterrati nella terra perché la pianta e il riflesso del
mondo visto dall'alto, la radice rappresenta la testa della pianta. Affinché la
pianta compaia fuori dal suolo occorre lintervento la quarta Sephirah, Chesed,
la misericordia, l'amore incondizionato. Chesed € lo stelo, il tronco dell'albero
nel quale le forze cosmiche circolano dal basso verso l'alto e dallalto verso il
basso. La quinta Sephirah, Geburah, la forza, corrisponde ai rami che, se
sostenuti, si possono espandere in ogni direzione. La sesta Sephirah, Thiphareth,
la bellezza, corrisponde alle foglie che guarniscono lalbero; dopo le foglie
compaiono i germogli, la settima Sephirah, Netzach, la vittoria. Dai germogli
nascono i fiori, l'ottava Sephirah, Hod, l|a gloria, lo splendore; infine dal fiore si
forma il frutto la nona Sephirah, Yesod, la base, il fondamento. Il frutto contiene
il seme che si ricongiunge a Kether in Malkuth, la decima Sephirah, il regno, la
materia. Tramite la percezione di Daath, la Sephirah invisibile, conoscenza che
porta al di la dell'abisso, il seme si estende dall'essenza spirituale di Kether nella
consapevolezza di Thiphareth, la sfera del sole; da qui poi avanti nella
consapevolezza di Yesod, la sfera della luna e poi nella sensoriale
consapevolezza mentale di Malkut.

Nulla puo essere evoluto se prima non e stato involuto, arrotolato. Dalla
consapevolezza sensoriale di Malkut e possibile evolvere sul piano astrale di
Yesod e raggiungere Thiphareth, laspetto piu elevato della personalita, la
consapevolezza del Se Superiore che innalzandosi attraverso Daath, conscia
consapevolezza, si ricongiunge all'essenza spirituale di Kether.

La conformazione primaria dellAlbero € nei tre Pilastri, in quanto i Sephiroth

sono divisi su tre colonne: il Pilastro della Grazia o della mano Destra, il Pilastro

35



della Severita o della Mano Sinistra, il Pilastro Mediano della Mitezza o
Equilibrio.

| Sephiroth del pilastro mediano rappresentano i livelli di consapevolezza e i due
pilastri a destra e a sinistra rappresentano le due polarita maschile e femminile,
dai quali sgorgano tutte le altre coppie di opposti presenti nella creazione. | tre
Pilastri corrispondono alle tre vie che ogni essere umano ha davanti: la Via
dellAmore a destra, la Via della Forza a sinistra e la Via della Compassione al
centro. Attraverso quest'ultima si realizza la riunificazione degli opposti e senza
di questa, l'Albero della Vita diventa l'Albero della Conoscenza del Bene e del
Male. | due Pilastri a sinistra e a destra quindi rappresentano le forze positive e
negative, lattivo e il passivo, il distruttivo e il costruttivo, le forme
concretizzate e la forza che si muove liberamente.

Il Pilastro centrale si estende al di sopra e al di sotto degli altri due e i
Sephiroth, disposti sui tre Pilastri si trovano tre a sinistra, tre a destra e quattro
al centro.

Ciascuna Sephirah € negativa, femminile, in rapporto al suo predecessore, da cui
emana, e positiva, maschile, in rapporto al suo successore; contiene quindi sia il
polo negativo che il polo positivo, come un magnete.

Inoltre i Sephiroth si susseguono con un percorso a Saetta in cui sono
successivamente positivi, negativi ed equilibrati, creando cosi una corrente
elettrica che si muove a zig zag da un lato all'altro dell'Albero. | Sephiroth si
manifestano nei quattro Mondi o Piani: Atziluth, il Mondo delle Emanazioni,
Beri’ah, il Mondo della Creazione, Yetzirah, il Mondo della Formazione, Asiyah, il
Mondo delle Azioni.

| dieci Sephiroth inoltre, sono collegati da ventidue linee o Sentieri, tre
orizzontali, sette verticali e dodici diagonali, ai quali corrispondono ventidue
lettere dell'alfabeto ebraico che, con il loro valore numerico e con le loro
corrispondenze, costituiscono la chiave dei Sentieri. Ciascun Sentiero € ritenuto
rappresentare l'equilibrio tra i due Sephiroth che unisce.

Il Primo Sentiero emana da Kether, la Corona, e si divide nei due Pilastri.

Il Pilastro della Severita contiene Binah, Geburah e Hod che corrispondono a
Saturno, Marte e Mercurio. Il Pilastro della Grazia contiene Hochmah, Chesed e

Netzach o rispettivamente lo Zodiaco, Giove e Venere. Hochmah e Binah

36



corrispondono ai Superni Padre e Madre, ai principi positivi e negativi
dell'universo, Yang e Yin. Chesed e Geburah rappresentano le figure coronate, il
legislatore sul trono e il re guerriero sul carro da battaglia, essi sono
rispettivamente il principio costruttivo e quello distruttivo.

| due Sephiroth sono armonizzati in Thiphareth, il centro, il Cristo Redentore ed
Equilibratore.

La trinita successiva di Netzach, Hod e Yesod rappresenta l'aspetto piu elevato
delle forze primordiali, il Raggio Verde.

Ognuna delle dieci Sephirah possiede non soltanto uno spirito (il numero) ma
anche un'anima, un intelletto, un cuore e infine un corpo fisico che la ricopre.

| numeri sono originariamente delle realta del tutto astratte, spirituali, che
scendendo verso mondi piu densi, si sono rivestite di materia: Uno-Kether, Due-
Hochmah, Tre-Binah, Quattro-Chesed, Cinque-Geburah, Sei-Thiphareth, Sette-
Netzach, Otto-Hod, Nove-Yesod, Dieci-Malkuth. L'anima della Sephirah
corrisponde al nome della Sephirah stessa, lintelletto € rappresentato dai dieci
Arcangeli che regnano sui rispettivi ordini angelici che sono il cuore della
Sephira, lanima. Infine il corpo fisico € rappresentato dai pianeti ad essi
associati: Nettuno, Serafini, Arcangelo Metatron; Urano, Cherubini, Arcangelo
Raziel; Saturno, Troni, Arcangelo Tzaphkiel; Giove, Dominazioni, Arcangelo
Tsadkiel; Marte, Potenze, Arcangelo Camael; Sole, Virtu, Arcangelo Raphael;
Venere, Principati, Arcangelo Haniel; Mercurio, Arcangeli, Arcangelo Michael;
Luna, Angeli, Arcangelo Gabriel; Terra, Anime Glorificate, Arcangelo Sandalphon.
Gli antichi non consideravano Nettuno e Urano ma a Kether erano associati |

Primi Vortici e a Hochmah lo Zodiaco. (Figura 4.2, Pianeti nell'Albero della Vita)

L
RETHER
BN oG HRAT
SSEETTG Zodiaco
GEBURAH _ CHESED |
o : CH
Karve TIPHERETH 4 miove
HOD L NETZAGCH
: : & sole - @
Q — -+
Bercuric wESOD Q Wenere
@ Lo
BAALLFTHE
6 Temwa

37



Kether si trova al di sopra di tutti gli altri Sephiroth, € diversa, trascendente,
ineffabile, & da qui che si originano le luci che riempiono gli altri Sephiroth, nel
corpo umano essa non ha una corrispondenza specifica in quanto lo avvolge
tutto, e la Corona posta sopra il capo e lo circonda. Hochmah e lintuizione che
illumina lintelletto, & il seme dellidea, la Sapienza, nel corpo umano
corrisponde all'emisfero destro del cervello che unendosi all'emisfero sinistro,
Binah, permette allidea di prendere forma attraverso Daath, la Conoscenza
Unificante, collegamento tra l'Universale e l'Individuale, rivelatore simultaneo di
piu sensi, della forma e delle interpretazioni di simbolizzante e simbolizzato.

E' da qui che si creano le radici dellalbero, che lavorano nell’oscurita, nelle
profondita della terra. La crescita dell'albero avviene attraverso Chesed, 'Amore
incondizionato, la mano destra, e Geburah, la Forza, la mano sinistra. Tutto
viene armonizzato e sospinto da Thiphareth, la Bellezza, il Sole, che corrisponde
al cuore dell'uomo. Si forma cosi il fusto possente e solido e poi da qui i rami
partono alla conquista dello spazio, si formano le foglie con Netzach, la Vittoria,
la capacita di estendere e realizzare nel mondo, di superare gli ostacoli, che nel
corpo umano corrisponde alla gamba destra e i fiori con Hod, lo Splendore. Hod
rappresenta la capacita dinamica, la concretezza, la velocita di cambiamento, la
gamba sinistra del corpo umano. Attraverso Yesod, il Fondamento, la Luna, gli
organi sessuali dell'uomo, dove si raccolgono tutti i succhi vitali, si manifestano i
frutti nei quali si trovano i nuovi semi che se piantati nella terra, Malkuth, il
Regno, corrispondente ai piedi dell'uomo, daranno vita ad un nuovo ciclo.

«Per vivere la spiritualita e la realta della vita dovremmo imitare gli alberi con
i rami alti che sfiorano il cielo e le radici aggrappate profondamente alla terra~»
(Battaglia R., L'uomo che vendeva il cielo, Rizzoli Ed, 2011).

Durante la vita terrena il nostro corpo € un guscio, una corazza che ci protegge
fino a quando non saremo pronti per liberarci nell'astrale, dove, se non
preparati, saremo ancora piu esposti ai tormenti rispetto a quando vivevamo
nella materia. Come un frutto maturo, al momento della morte, l'uomo si stacca
dal proprio corpo fisico, ma cio non €& sufficiente per la sua immediata
liberazione. Quando la morte ci libera dal corpo fisico ci ritroviamo privi di
difesa, come un piccolo seme che cerca di penetrare nella terra, la Madre Terra,

che nel suo ventre accoglie e protegge il seme, lo nutre, fino a che non & pronto

38



ad uscire di nuovo nel mondo. Nostra madre nel suo ventre accoglie quel seme
che nostro padre ha indirizzato, guidato, ci nutre fino a quando non saremo
pronti a uscire, la pelle della pancia di nostra madre ci protegge insieme al
liquido amniotico come il seme allinterno del frutto & protetto dalla polpa e
dalla buccia. La corteccia, la pelle, ci fara da protezione ma sara anche la
nostra possibilita di scambio e comunicazione ogni giorno per vivere di nuovo.

La piantina crescera nutrendosi dalle radici, formera un bellissimo albero, un
corpo che si modellera a seconda delle esigenze dell'anima. Attraverso l'ascolto,
osservando, odorando ed entrando in contatto con l'albero e con altri alberi
possiamo far nascere e crescere fiori, frutti da gustare, per illuminare tutti i

giorni.

39



3. | Fiori, le Foglie e la Matrice Floreale

L'Albero della Vita rappresenta la vita generatrice, simbolo di ricchezza, fa
nascere foglie, fiori, frutti e semi, abbondanza e benessere.

Gli alberi sono dei veri e propri catalizzatori di forze in virtu delle loro energie
vitali, tutte le piante possono veicolare queste energie, nessun cambiamento &
possibile se non comprende la Natura. | cinque sensi ci permettono di percepirla,
il cervello di strutturarla e classificarla nella “realta”.

Nella Genesi ad un certo punto l'uomo cade nel mondo dei sensi e attraverso i
sensi ’'uomo percepisce il mondo esteriore ma percepisce anche il mondo
interiore e puo esternare questa percezione proveniente dal suo sentire sottile,
attraverso il pensiero.

L'uomo ha in comune con il mondo vegetale il corpo eterico secondo le relazioni
fondamentali tra pianta e uomo indicate da Rudolf Steiner. Dentro ognuno di noi
c’e una pianta, un essere cosmico, Goethe sosteneva che lanalisi delle parti
fondamentali delle piante gli era servita per comprendere la propria interiorita.
Esse fanno delluomo un essere “aperto al mondo”, dando la forza di
raddrizzamento verticale che dall’esterno arriva all'interno.

«Q0gni essere vivente e partecipe dell'infinito, dellimmenso tutto in cui tutte le
esistenze sono comprese. L'accordo con il tutto rende ognuno cio che e, un
suono, una sfumatura in una grande armonia» (Goethe J.W., La metamorfosi
delle piante, Glanda Ed., 1983).

Si tratta di un lavoro piu arduo che sul corpo astrale poiché consiste nel lavoro
sul corpo fisico, un campo di creativita ed energie in costante mutamento alla
richiesta interna o esterna di cambiamento, lalbero porta i frutti attraversando
questo velo, approfondendo la conoscenza soprasensibile si puo arrivare a capire
che la natura € composta da energie sottili come i chakra, tutto € energia.

Ogni corpo e circondato dal nucleo energetico suddiviso in sette corpi sottili
collegati ad uno dei chakra e a sua volta e attraversato dai chakra: il corpo
eterico ¢ il primo corpo sottile, connesso con il primo chakra, a seconda del tipo
di corpo fisico a cui & connesso puo essere grossolano o fine; il secondo corpo e
il corpo astrale suddiviso in corpo emotivo, collegato al secondo chakra, e corpo

astrale vero e proprio collegato al terzo chakra; il corpo mentale € connesso al

40



chakra del cuore, il quarto e collegato al quinto chakra, si trova il corpo causale
che é il primo corpo superiore, contiene le esperienze delluomo e le memorie
ancestrali, mentre il corpo spirituale, connesso al sesto e al settimo chakra, € il
corpo piu esterno, suddiviso in animico e spirituale.

Secondo Steiner, il corpo astrale delluomo é collegato al mondo animale, il
corpo fisico al mondo minerale e il corpo eterico al mondo vegetale.

Al momento della morte ci si libera del corpo fisico, la separazione dal corpo
fisico € cio che sul piano visibile determina la morte. Il cordone argenteo
Sutratma tiene insieme il corpo fisico e il corpo eterico agli altri corpi, al
momento della morte non € reciso fino a quando il contenuto del corpo eterico
della vita passata non € stato rivisto, questo avviene entro tre giorni dalla
morte.

«Come il corpo fisico si disgrega quando non lo tiene assieme il corpo eterico,
come il corpo eterico cade nellincoscienza quando non lo illumina il corpo
astrale, cosi il corpo astrale dovrebbe lasciar cadere il passato continuamente
nell'oblio, se l'<lo» non lo preservasse richiamandolo in vita nel presente. L'oblio
per il corpo astrale equivale alla morte per il corpo fisico e al sonno per il
corpo eterico. Si puo anche dire: del corpo eterico e proprio il vivere, del corpo
astrale l'aver coscienza, dell’lo il ricordare.» (Steiner R., La scienza occulta, Ed.
Antroposofica Milano, 1989).

Per distaccarsi non occorre lasciare il mondo del cibo, dei pensieri, dei
sentimenti, non serve abbandonare tutto e tutti, il vero distacco € interiore; gli
asceti o eremiti ottengono il distacco rinchiudendosi in una grotta sulle
montagne, ma €& un distacco esteriore, lo sviluppo intellettuale delluomo, la
purificazione e la nobilitazione dei sentimenti conducono al Sé spirituale che si
sviluppa grazie al lavoro compiuto dall'lo sul corpo astrale, alla trasformazione
del corpo astrale.

Cinque corpi rivestono U'Atman, l'essenza immortale fatta di pura beatitudine,
che si identificano con il termine Kosha (involucro, guaina), questi cinque
involucri generano la manifestazione stessa di ogni realta, in tutti i suoi aspetti,
velando la verita di Brahman dell'esistenza e il principio fondante.

Praticando la meditazione ci si allena, portando attenzione alla purezza, al

distacco.

41


https://it.wikipedia.org/wiki/%C4%80tman
https://it.wikipedia.org/wiki/Io_(filosofia)

Per identificare i chakra viene utilizzato il fiore di loto che nasce dal fango
poiché la purezza e il candore nascono simbolicamente dalle acque stagnanti. |
primi tre chakra sono detti terrestri e sono collegati agli elementi piu densi,
terra, acqua, fuoco; i chakra superiori, dove la materia si fa sempre piu sottile,
sono collegati all'aria e poi all'etere.

«Si consideri anzitutto come si sviluppino certe proprieta dell'anima umana
quando llo lavora su di essa: come piaceri e desideri, gioie e dolori possano
cambiare. Basta che l'uomo ripensi alla propria infanzia. Da che derivavano
allora le sue gioie e i suoi dolori? Che cosa imparando ha aggiunto a cio che
sapeva da fanciullo? La risposta non sara che una prova del dominio che l'lo ha
acquistato sul corpo astrale: esso e infatti il veicolo di piaceri e di dispiaceri, di
gioie e dolori.» (Steiner R., Aspetti dei misteri antichi, Ed. Antroposofica
Milano, 2014).

Occorre distinguere “l’azione del pensare” da quella di “avere dei pensieri”,
quei pensieri automatici che non portano alla conoscenza, alla vita, perché
passivi, non mossi dalla volonta ma mossi dalle emozioni e dagli stati d'animo,
nascono spontaneamente e si impongono alla nostra coscienza.

Il pensiero e conoscenza in atto, si ha una naturale fiducia nel pensare e si
utilizza come presupposto del conoscere, nella ricerca della conoscenza ma
partendo dal pensiero si formano giudizi, dubbi, appena si struttura il pensiero.
Per essere presenti a se stessi ora, per accrescere la consapevolezza ed
effettuare un processo di cambiamento nei momenti piu difficili della vita, basta
scoprire la bellezza del momento presente, attraverso l'evoluzione spirituale,
attraverso un atto interiore, l'uomo ritrova il momento presente.

Privi di volonta, i pensieri mossi da uno stato, ad esempio quando si litiga,
lasciano spazio a qualcosa che pensa, alla rabbia, non siamo noi a pensare.
Passato quel momento, spesso ci sentiamo pentiti di quanto abbiamo esternato o
dell’azione che il pensiero c¢i ha indotto a compiere, appartengono a questa
categoria anche i pensieri che nascono dallo spirito di gruppo. In preda
all’emozione abbiamo dei pensieri che nascono in modo automatico, non voluti,
ci crediamo ma questo credere ha la stessa durata dell’emozione o dello stato
d’animo, una volta passati ci si stupisce per quell’emozione o quello stato

d’animo, di quelle azioni che sono venute spontanee ed immediate. Ognuno di

42


https://it.wikipedia.org/wiki/Infanzia
https://it.wikipedia.org/wiki/Dolore
https://it.wikipedia.org/wiki/Gioia_(emozione)
https://it.wikipedia.org/wiki/Desiderio_(filosofia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Piacere

noi € connesso ad uno o piu gruppi e nel momento in cui il pensiero € mosso dal
gruppo, ad esempio la famiglia, l'ambiente di lavoro, la squadra di calcio, il
partito politico, si producono rapidissime connessioni automatiche che hanno
una veste logica ma senza conoscenza dietro. Cio € molto potente, il punto
nodale riesce ad intravedere la stessa forza biologica come quella psicologica
che risiede in cio che gli € contrario e opposto.

Nel passaggio dal terzo al quarto chakra, 'uomo ha la possibilita di svincolarsi
dalla percezione ordinaria e guidare le proprie conoscenze attraverso lanima,
allenandosi a viaggiare nei mondi sottili, dal piano materiale al piano spirituale.
Nei pensieri voluti si puo rilevare ’esistenza di un preciso atto interiore che
precede la nascita del pensiero, nasce quando nasce la coscienza e siamo
consapevoli di produrre il pensiero attingendo alla dimensione sovrasensibile,
alliignoto spirituale.

Si puo decidere di impegnarsi ad incidere sulla realta, amplificare le capacita
percettive, vivere in modo pieno e completo la vita, o farsi trasportare da essa,
fino a quando cio che desideriamo si manifesta o l'evento che noi auspichiamo si
produce.

Se impariamo a osservare ogni pianta, ponendoci allascolto di cio che ci
circonda, della musica sottile, possiamo risuonare con questa melodia, che ci
penetra, ed essere anche noi parte di un’immensa sinfonia: le radici sono nel
cervello, il tronco si trova nella spina dorsale, i rami sono nel sistema nervoso,
nei polmoni respirano le foglie e bellissimi fiori si aprono nella parte metabolica
e riproduttiva.

| sei vertici dell’ottaedro si aprono a formare sei quadrati, sei sono le facce del
cubo, tre coppie, queste tre coppie trovano la sintesi o ’equilibrio nel Settimo,
non visibile. Il cubo sviluppato come figura piana, determina quattro quadrati
verticali e tre orizzontali, formando una croce, la Crocifissione Cosmica nella
Croce della Materia, in questo cubo della materia € imprigionato e crocefisso lo
Spirito. Il Cubo e la trasformazione del Quadrato Mistico, Tetractis, ucciso
donando la sua Vita nel creato, per infondere Coscienza alla manifestazione e
diventa cosi veicolo e numero della vita. | 6 vertici dell’Ottaedro si aprono a

formare 6 Quadrati che creano un Cubo, i 6 Triangoli non subiscono

43



trasformazione e i punti d’intersezione formano i vertici di un Ottaedro, si forma

cosi un Cubottaedro. (Figura 1.3, Trasformazione Jitterbug)

&= =

OTTAEDRO

APERTURA A CUBO CUBOTTAEDRO

Il Cubottaedro, nella manifestazione tridimensionale, & il completamento
dell’opera iniziata con il Cubo, l’evoluzione. | 24 spigoli del Cubottaedro
identificano 4 Esagoni regolari a gruppi di sei.

Il Cubo ha 12 spigoli, 8 vertici, 6 facce, I’Ottaedro ha 12 spigoli, 8 facce e 6
vertici, riferendoci al tetracordo di Filolao dove ogni corda e divisa idealmente
in 12 parti, questi numeri danno sia le lunghezze delle corde del tetracordo,
prima corda (12/12=1/1), nota DO, terza (8/12=3/4) nota FA, quarta (6/12=1/2)
nota DO’, sia le frequenze. Per ottenere il Cubottaedro si troncano con otto
piani i vertici del Cubo togliendo al Cubo Otto Tetraedri. Il taglio e effettuato nel
punto di mezzo del lato del Cubo, ¥ € il rapporto DO’, l’Armonia. Il rapporto tra
il numero delle facce quadrate e triangolari € 8/6=3/2, numero che rappresenta
la frequenza legata alla nota SOL. Nel Cubo di partenza vi erano tre delle
quattro frequenze del tetracordo, nel Cubottaedro vi € il rapporto di corda,
espresso come frequenza che manca nel Cubo di partenza. Otto Tetraedri uniti
formano Quattro Ottaedri, quindi Cubo e Ottaedro sono legati dall’Armonia.

Le forme di vita, compresi i nostri pensieri, si sviluppano dai cinque Solidi
Platonici, i quali sono una forma morfogenetica della realta, materia che vibra a
una frequenza energetica piu alta, linguaggio di luce, codice della creazione.
Archimede ricavo dai cinque solidi Platonici utilizzando la tecnica del
troncamento, tredici solidi Archimedei con forme straordinarie le cui strutture si
possono ritrovare in natura nelle monere, nei protisti e nei funghi. Ad esempio
l'aspetto dei radiolari assomiglia ad alcune di queste forme. (Figura 2.3, Un

gruppo di radiolari)




E' stata fatta l’ipotesi che la struttura esterna ne consenta lo spostamento, ma
se anche questo e ipotizzabile in certe specie dalle forme regolari e
rotondeggianti, diventa improbabile in quelle totalmente asimmetriche, dove si
assisterebbe ad un continuo rotolamento su se stessi a causa della forma. Gli
pseudopodi inoltre funzionano come dei remi con il loro movimento all’esterno.
Non & molto chiaro il perché il loro corpo sia fatto cosi, quale significato o
funzione abbiano le spine e le protuberanze, si € pensato ad una specie di
esoscheletro, ma se potrebbe essere plausibile per certe specie, non lo € per
altre. In natura popolano tutti i mari, si potrebbe fare di ogni apparizione un
segno, generando poi difficolta e cattive interpretazioni, non € un deterrente
contro i predatori, perche i radiolari si trovano nel plancton ed in genere, gli
animali che se ne nutrono non risentono di questa barriera difensiva e hanno
dimensioni tali da non lasciarsi certo impressionare da quelle piccole spine di
scheletro siliceo trasparente, sempre fragilissimo con rilievi, punte, trine come
il vetro dei cristalli Swarovski. L’aspetto dei radiolari assomiglia molto ai cristalli
Swarovski ed hanno forme variabilissime, molto eleganti con perfette simmetrie.
Il Cubottaedro € uno dei tredici Poliedri Archimedei e si ottiene troncando le
otto cuspidi del Cubo, oppure le sei cuspidi dell'Ottaedro regolare.

Il Cubottaedro e ’'unica forma geometrica in cui tutti i vettori che escono dal
centro per terminare sugli spigoli hanno la stessa lunghezza e la stessa relazione

angolare. (Figura 3.3, Cubottaedro)

Il Cubottaedro e stato chiamato da Buckminster Fuller (1895-1983) inventore e
architetto, Vector Equilibrium VE.

Il VE e l'unica forma geometrica in cui tutti i vettori sono della stessa lunghezza
e della stessa relazione angolare a 60°, rappresenta la perfetta condizione in cui
il movimento dell’energia arriva in uno stato di assoluto equilibrio, assoluta

immobilita e vacuita. Complessivamente il Cubottaedro o Vector Equilibrium e

45



composto di 24 vettori di uguali dimensioni, 12 interni e 12 esterni, la geometria
dell’equilibrio assoluto, € la fase zero dalla quale emergono tutte le altre forme,
e la madre di tutte le forme e simmetrie che vediamo nel mondo perché
possiede facce quadrate instabili e quindi non-strutturali. Non si puo osservare il
VE nel mondo materiale perché & Secondo B. Fuller, il VE e sistema, non
struttura, € il sitema di base del campo spazio-temporale dove tutti i vettori di
energia sono uguali in forza e fase, creando cosi una somma totale di zero nello
stato di punto zero o stato di Campo Unificato. Il VE €, come la forma delle
piramidi egiziane, il Tetraedro Zero composto da 8 Tetraedri che convergono
simultaneamente sul suo punto centrale e le cui facce quadrate sono le basi in
mezzo all'Ottaedro.

Il Vector Equilibrium, composto da quattro Esagoni disposti simmetricamente in
quattro piani, possiede quattro piani esagonali e possedendo questi quattro piani
ha fondamenta, energia di attrazione e repulsione, come si puo sentire con un
magnete.

I 5 Poliedri platonici hanno tutti uguale lunghezza dei vettori esterni, ma minor
lunghezza dei vettori radiali. | Solidi Platonici sono rappresentazioni di
formazioni d’onda in tre dimensioni, ogni punto di vertice dei Solidi Platonici
tocca la superficie di una sfera, un’immagine geometrica tridimensionale di

vibrazione-pulsazione. (Figura 4.3, Campo Unificato)

E questa la matrice di vettori isotropica, presente in tutte le scale e in perfetto
equilibrio, del Campo Unificato di punto zero. Una struttura assemblata secondo
questi principi si trova in uno stato di precompressione che la rende
intrinsecamente stabile, tanto che € in grado di reagire a forze esterne e
ristabilizzarsi modificando il grado di compressione su alcuni elementi; [’aspetto

piu fondamentale del VE da capire, € che, essendo una geometria dell’equilibrio

46



assoluto in cui tutta la fluttuazione cessa e quindi anche il differenziale, e
“vuoto” dello spazio dal quale emergono tutte le forme, tutti gli eventi
energetici, esso contiene un’infinita quantita di energia e un infinito potenziale
creativo della coscienza. E' necessaria una fluttuazione nel Campo Unificato, sia
fisicamente, come energia, che metafisicamente, come coscienza, perché
qualsiasi cosa si manifesti nell'Universo, prima di questa fluttuazione, il Campo
esiste come puro potenziale. Secondo la contemporanea teoria, grazie a questo
si manifestano i campi Quantistici e dello Spaziotempo, osservabili e misurabili.
Dio “geometrizza” in tutte le cose, la materia fisica € di natura geometrica. In
questa matrice € un potenziale punto centrale di un VE attorno al quale puo
nascere una condizione di fluttuazione dinamica e manifestarsi una disposizione
di tetraedri e ottaedri alternati, formazioni d’onda.

Il Tetraedro a Stella o Stella Octangula € una geometria bilanciata polarmente,
ottenuta da due ottaedri che lascia vuoto nel cubo in cui € inscritta e questo
vuoto puo essere riempito da 12 poliedri tutti uguali tra loro, i 12 Eoni della
Gnosi Pitagorica. (http://www.cosmometry.net/)

L'evoluzione spirituale delle forme materiali, delle piante, delle pietre, degli
animali, degli esseri umani avviene attraverso lo spirito.

Tutti gli alberi svolgono il ruolo di antenne cosmiche, arricchendo il luogo dove si
trovano di energia e di benessere.

E' grazie allo spirito che un albero comincia a produrre fiori, puo avere radici, un
tronco, dei rami, ma non dare frutti, la saggezza puo suggerire i pensieri migliori
all'uomo procurando la luce che cerca, il mezzo e la saggezza e l'attivita che gli
consente di ottenere la saggezza € la meditazione.

Nell'uomo il nutrimento e il pensiero, lintelletto, l'amore permette di acquisire e
provare sentimenti ed emozioni, il cuore si nutre coltivando ogni giorno
larmonia verso tutte le creature, necessita di calore, gioia, felicita, e
corrisponde al fiore. Lo spirito trascende il tempo, € leternita, acquista la
liberta, raggiunge la verita che libera, diventa creatore.

L'essere umano puo connettersi alle energie cosmiche attraverso la ghiandola
pineale che, insieme al cervello, &€ come un'antenna.

In natura, quando l'albero porta i frutti dello spirito, ha risolto la quadratura del

cerchio. Dopo linverno, quando lalbero fiorisce tutti sono felici e vogliono

47



contemplarlo perché si e evoluto, € coperto di foglie e di fiori e, in estate, di
frutti, in autunno tutto si appassisce e l'albero lascia andare le foglie, si prepara
all'inverno e al ritorno in primavera; la vita € un movimento perpetuo, occorre
avere la pazienza di attendere il ritorno delle stagioni. Poiché il quadrato si
trova allinterno del cerchio, lo spirito tornera, come ritornera la primavera, le
foglie ritorneranno. Le ispirazioni, come la fioritura dell'albero, avvengono
periodicamente, in primavera, quando le condizioni adatte sono presenti e
quando non abbiamo ispirazione siamo come un albero nelliinverno. L'uomo crea
la primavera con l'amore, con l'amore spirituale, lo spirito soffia da ogni parte
come vuole come il vento, con l'amore si preparano le condizioni migliori, si
creano le condizioni per la sua venuta, trovando la forza per lasciar andare la
casa, il corpo fisico, il quadrato, & possibile entrare nel cerchio che circonda,
'Oceano Cosmico, ['Unita, affinché avvenga la primavera dell'anima.

A questo scopo occorre concepire la pianta come un essere sensibile, con un
corpo fisico e un corpo eterico, il corpo astrale e i corpi spirituali agiscono sulla
pianta dall'esterno, hanno organi che, secondo Goethe, non sono delle “realta”
Wirklichkeiten ma sono extracorporei con funzioni dinamiche, sono coscienze di
gruppo, “efficacita”, Wirksamkeiten e senza di questi le piante avrebbero solo
foglie e non svilupperebbero i fiori e frutti.

Attraverso il movimento nella luce e l'invio di segnali elettrici attraverso le
radici, cosi come attraverso la formazione di sostanze, ogni pianta esprime il
proprio Deva o spirito della pianta.

L’essere umano passa attraverso una forma, nella sua esistenza, che si puo
definire di tipo vegetale, all’inizio del suo sviluppo embrionale: nessun organo
interno si € formato e tutti gli impulsi vengono dall’esterno, attraverso gli
involucri dell’embrione. Nel primo anno di vita il bambino € puro istinto, nel
secondo ricerca i contatti, sviluppa lemotivita, nel terzo anno si forma la
personalita, a quattro anni si instaurano rapporti emotivi, nel quinto anno si
affermano le capacita comunicative, nel sesto si sviluppa la mente e nel settimo
si pongono domande esistenziali. Attraverso il midollo spinale, l'energia viene
convogliata attraverso sette porte, i chakra, ben note nelle culture orientali.
Quando llo lavora su di esso, lo spirito vitale si sviluppa, esperienze e prove

s'imprimono nel corpo eterico, lo trasformano in spirito vitale e in Sé Spirituale

48



che, secondo Steiner, € la controparte spirituale del corpo eterico; quest'ultimo
possiede solo una coscienza diffusa e agisce come veicolo separato di coscienza.
L'uvomo, unione di maschile e femminile, ha quattro braccia e quattro gambe che
orientano i movimenti dell'uomo, sono i raggi di una ruota e collegano al cerchio
della vita dove luomo puo trovare leterno. Le quattro direzioni, le quattro
stagioni scandiscono i cicli del tempo nel quadrato, la terra, costituendo la base
in cui l'uomo puo muoversi.

La quadratura del cerchio in geometria, fin dai tempi antichi, ha posto il
problema di risolvere, costruire, usando solo riga e compasso, il quadrato che
avesse la stessa superficie del cerchio.

Su queste due figure e costruito 'Uomo Vitruviano illustrato da Leonardo da

Vinci. (Figura 5.3, Uomo Vitruviano di Leonardo da Vinci)

Nel punto della nascita e della morte, si trascende la percezione del noi dove e
possibile entrare nel Non Manifestato, attraverso il corpo si trascende il corpo.
La quadratura del cerchio si puo risolvere alliinterno del Fiore della Vita,
costruendo il Fiore della Vita sul cerchio di partenza con il compasso e con la
riga vengono uniti i punti del quadrato, trovandoli all'interno del fiore. Nel Fiore
della Vita possono emergere determinate forme, € circondato da due
circonferenze corrispondenti alla membrana protettiva di tutte le cellule
composta da membrana interna e membrana esterna.

Il fiore svolge una funzione fondamentale nel ciclo della vita perché contiene
entrambe gli organi della riproduzione, e quindi nell'evoluzione.

Le piante con fiore, le angiosperme, dal greco aggheion=recipiente e sperma=

seme, rappresentano il gruppo piu importante ed evoluto tra tutte le piante, il

49



piu numeroso. La parte maschile del fiore entra nel pistillo e raggiunge l'ovario,
dove feconda gli ovuli, l'ovario si ingrossa e i petali del fiore cadono e gli ovuli
diverranno i semi, allinterno del frutto, per linizio di nuovo ciclo. Ogni fiore
contiene sia l'aspetto maschile che l'aspetto femminile della riproduzione, i fiori,
sulla cui struttura e caratteristiche si basa la classificazione delle piante,
possono trovarsi singolarmente o raggruppati, il vento e gli insetti volando da un
fiore allaltro, trasportano il polline prodotto dagli stami, il microgametofito
polline contenente i gameti maschili, nel megagametofito & contenuto il gamete
femminile, l'ovocellula.

Grazie ai fiori, si riesce a mettere in risalto l'anima, al fine di poter affrontare lo
squilibrio della dualita, prestandovi attenzione € possibile ascoltare quella voce,
il corpo €& presente come silenzio; le differenze ed i contrasti riconoscono
l'individualita e sono relativi, all'interno di un'Unita che tutto riunifica. Quando i
mistici orientali ci dicono che essi percepiscono tutte le cose e tutti gli eventi
come manifestazioni di una fondamentale unicita, non significa che tutte le cose
sono uguali. Essi sono consapevoli che la luce sta alla fonte di ogni
manifestazione.

Per comprendere la maggior parte dei fenomeni naturali che ci circondano e
necessario conoscere il nucleo atomico, nel quale € contenuta tutta la massa
dell'atomo e dove la carica € quasi uguale alla massa.

Il pensiero permette di formulare il nutrimento e lintelletto € il frutto che cerca
lilluminazione, che gli permette di formulare pensieri migliori. Possediamo due
capacita fondamentali: decidere cio che avverra, prevedere e percepire per
evitare quanto gia accaduto. Questa prospettiva probabilmente genera delle
resistenze nelle persone che preferiscono biasimare gli altri piuttosto che
assumersi le responsabilita ma dovrebbe essere come un gioco, non abbiamo piu
bisogno di proiettarci verso il futuro, dobbiamo rimanere aperti, anche se
piccoli, nel momento in cui lattesa finisce, essa costituisce la sorgente della
forza.

Lo stato fondamentale € quello nel quale tutti gli elettroni hanno piccole
possibilita di rotazione, sono nell'orbita piu bassa possibile, i nuclei svolgono il
ruolo di centri stabili nei loro confronti e da qui lelettrone puo decidere di

evolvere su livelli superiori che hanno una circonferenza maggiore e che

50


https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Megagametofito&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Microgametofito&action=edit&redlink=1

permettono un raggio d'azione maggiormente esteso per espandere la
connessione.

Sono dunque presenti all’interno del sistema forze opposte che equilibrandosi,
rendono la struttura intrinsecamente stabile.

La proprieta che riflette il carattere peculiare di un sistema tensintegro € la
proprieta di ricerca di forma che ha importanza centrale quando si tenta di
costruire uno di questi sistemi. Con il termine “tensegrita” s’indica un sistema
che acquista stabilita grazie al modo in cui le forze meccaniche di tensione e di
compressione sono distribuite e bilanciate all‘interno della struttura stessa.
Fuller definisce “tensione locale a compressione continua”, la Tensegrita, o la
simultaneita di trazione e compressione, una caratteristica diffusa in natura.

La malattia € il risultato del dolore, che dipende dalla resistenza al momento
presente, al naturale processo di auto-realizzazione.

Piu ci si identifica con la mente piu si soffre, la resistenza e giudizio, negativita,
la mancanza di consapevolezza della profonda identita spirituale e degli stati
d’animo sono la risposta alle interferenze della vita, lintensita del dolore € una
forma di non accettazione. Ci si libera dalla sofferenza onorando e accettando la
sofferenza della mente egoica, il carattere meditativo come presa di coscienza,
aiuta a trasformare tutto questo.

La visione del mondo frattale-olografica & semplicemente un fenomeno
composto dall’interazione sinergica tra energia e coscienza. Gli stessi schemi si
ripetono in tutte le scale e tutto € presente ovunque in ogni momento, nel
frattale olografico energia e coscienza coesistono. Solo nella creazione continua
di esistenza fisica e metafisica, gli schemi frattali formano una matrice nello
spazio interconnettendo gli atomi a tutte le scale secondo un modello unificato.

Nell’universo di Newton, nella fisica classica, tutto si spiega con i movimenti dei
corpuscoli materiali che obbediscono alle leggi in modo meccanico. In tale
visione del mondo materialista e determinista, non c’e posto per lo Spirito.
Contrariamente alla fisica classica, la Fisica Quantica ci permette di assumere
una visione della realta non fondata su una natura materiale ma piuttosto su una
Coscienza. Quando cambia l’informazione che li riguarda, i sistemi quantici
cambiano il loro comportamento, essi rispondono a un cambiamento

d’informazione, come se fosse importante cio che pensiamo su di essi.

51



Le scale dei solidi Platonici sono diverse ma il loro sistema segue il principio
“come sopra cosi sotto”. L’energia Eterica puo organizzarsi in schemi d’onda
geometrici, descritti da Platone quasi 2500 anni fa con i suoi solidi, tramite
frattali olografici. L’Etere crea vortici che sono paragonabili a piccoli mulinelli,
formano l'Universo suddiviso in differenti livelli di densita.

L’Universo € una frattalizzazione di flussi energetici toroidali, il toroide € un
vortice di energia a forma sferica con due depressioni polari, € anche la forma
delle galassie a spirale, una forma di flusso autosufficiente, la forza a spirale, la
Magna Vorago. Il toroide permette a fluidi di muoversi verso ’interno e l’esterno
sulla stessa superficie, a spirale. Il flusso di energia toroidale, il Vector
Equilibrium, le linee di forza del Campo, sono un unico fenomeno nell’unita
della totalita.

I Cinque Solidi di Platone sarebbero dunque dei risuonatori, risuonatori Eterici. |
Solidi Platonici formano una griglia e una struttura energetica attraverso cui
’energia eterica deve fluire, proprio come ci sono “nidi” di nuvole elettroniche
a differenti livelli di valenza, ci sono “nidi” di Solidi Platonici nell’atomo, un
solido per ogni sfera principale, ogni faccia funziona come un tunnel attraverso
cui Uenergia deve passare, creando cio che D. Winter ha chiamato “coni a
vortice”, per incorporare i toroidi € necessario che i coni del vortice del toroide
siano allineati con le facce dei solidi Platonici. La base piatta del cono del
vortice deve toccare la faccia di un solido Platonico, ad esempio il Dodecaedro

contiene 5 toroidi. (Figura 6.3, Solidi Platonici e coni a vortice)

Piccoli tornado di energia che formano l'Universo, agiscono come solidi e come
liquidi allo stesso tempo, come cristalli fluidi, la natura della materia, le nuvole
di elettroni sono tutte posizionate secondo il modello dei Solidi Platonici. Dopo
aver capito questo diventa molto piu facile capire il Fullerene, terza forma
allotropica del carbonio, il cui nome e un omaggio a Buckminster Fuller, le cui
cupole geodetiche assomigliano, un icosaedro troncato formato da esagoni e

pentagoni, che e salito a grande popolarita in campo scientifico perche sono

52



stati rilevati fullereni in forma gassosa nello Spazio. Tutti i fullereni incorporano
12 anelli pentagonali e 20 anelli esagonali di carbonio nella loro struttura, sono
le piu grandi molecole conosciute. Attraverso i meteoriti, fungendo da gabbie,
possono aver portato atomi e molecole sulla Terra, i semi per la vita, la loro
presenza é stata infatti rilevata sia sulla Terra che nei meteoriti. (Figura 7.3, Il

Fullerene nello spazio)

Le tre Ottave creano questa realta e grazie alle loro vibrazioni, si possono curare
stati di squilibrio che portano malattie, ricondurre gli uomini alla matrice di
creazione che € sana e perfetta, con elementi del mondo naturale che
contengono queste forme come fiori, frutti, alberi e piante. (Figura 8.3, Albero
della Vita e Fiore della Vita)

L'Albero della Vita trae origine dal Fiore della Vita, l'albero viene utilizzato come
mezzo per collegare l'alto e il basso.

All'interno del Fiore della Vita, considerando tredici sfere, si ricava il Frutto
della Vita e da queste si originano i cinque Solidi Platonici, quindi il frutto della
vita contiene la struttura dei cinque solidi platonici. (Figura 9.3, Il Frutto della

Vita e i Solidi Platonici)

53



OTTAEDRO DODECAEDRO ICOSAEDRD

FRUTTO DELLA VITA

Dodici Sfere attorno ad una Sfera Centrale e la Tredicesima € la superficie
modello. Dodici sono le Potenze Creatrici che hanno origine da un Cubo Perfetto
da cui sono stati tolti Otto Tetraedri, ottenendo il Cubottaedro, un solido con 12
vertici che possono essere visualizzati come i centri di 12 Sfere. Il Quadrato nel
Cerchio nel mondo tridimensionale diviene il Cubo nella Sfera, il contenitore e il
contenuto di ogni forma. Quando il Quadrato Perfetto cade nel mondo delle
forme, allora la superficie diviene un volume, il Cubo Perfetto, e il Cerchio, la
Sfera che lo contiene. L’altezza dei due triangoli equilateri all’interno della
Vesica Piscis € /3/2, appunto il rapporto tra i volumi della Sfera e del Cubo.
Questi cerchi rappresentano l'energia femminile e quando incontrano le linee
rette, rappresentanti l'energia maschile, creano tredici sistemi informativi, il
Frutto della Vita.

La struttura geometrica con cui opera lo spirito divino, le forme geometriche
che conservano ’Amore, che si esprime attraverso il simbolo, trasmettono virtu
ed emozioni nelle piante e nei fiori, attraverso i sistemi geometrici di ogni
esemplare.

Ecco perché attraverso un bouquet di fiori si possono esprimere emozioni
molteplici, ecco perché i fiori sono cosi differenziati, riccamente profumati e
colorati. Come evoluzione e cammino spirituale, la via dei fiori, kado, in cui
confluiscano istinto ed emozione, abbina i fiori a materiali semplici e di uso
quotidiano. L'lkebana € un'arte che si basa sulla realizzazione di “fiori viventi”,

composizioni floreali che danno vita ad una disposizione di grande effetto in

54



appositi vasi, ad accostamenti tra materiali di varia natura. lkebana ¢ il termine
giapponese che indica una pratica orientale in cui il fiore mostra nel mondo
vegetale la gioia dellanima. | fiori parlano alla nostra anima perché
rappresentano l'anima della pianta, esprimono la meravigliosa armonia tra le
forze terrestri e cosmiche esteriormente.

| vari significati della vita possono essere svelati nel Fiore della Vita, simbolo di
perfezione, equilibrio, che racchiude tutto e attraverso di esso tutto e creato.
Mettendo in evidenza solo sette cerchi si manifesta l'Uovo della Vita, simbolo di

nascita e rinascita. (Figura 10.3, Uovo della Vita ricavato da Fiore della Vita)

B s

e | ’

.-\."

i (P o S P = e
e e X
| [l o e f f !
Ve )
[T TR S > -, A
oo, Pt : \-._}':J_,--' ot S g e - .
S N ( |
Fiore della Vita Uovo della Vita

L'uomo sacrifica qualcosa per far si che la fertilita ritorni, deve sperimentare il
passaggio nell'autunno, lincertezza per la sussistenza, il mondo dei morti che da
speranza e attesa per il nuovo ciclo.

La cellula uovo umana e grande circa duecento volte una cellula normale, ogni
vita inizia con un uovo, con un ovulo, lUovo della Vita € collegato con la
struttura atomica, il codice genetico, le sette note, i sette chakra, la vita e
scandita dal numero sette e ogni settenario € governato da un chakra,
rappresenta lo schema di generazione della vita.

Il primo settenario e sotto linfluenza del primo chakra, il chakra della terra,
durante il quale si ha crescita e stabilizzazione. Nei sette anni successivi prevale
il secondo chakra, lelemento acqua, le emozioni, poi seguono i sette anni
dominati dal terzo chakra in cui emergono la volonta e il potere personale,
lelemento fuoco; poi si entra nelleta dellamore, nel quarto chakra,
nell'elemento aria, a cui seguono sette anni di espressione creativa ed artistica
con il quinto chakra, con l'elemento etere, che mette in comunicazione e
promuove la spiritualita e la ricerca della conoscenza, si sviluppano i due
settenari successivi. Dopo cinquant'anni si entra in una nuova fase dell'esistenza

ed e come se tutto ricominciasse ad un livello di sviluppo piu elevato.

55



Ogni fiore racchiude in sé sette cerchi, come l'uovo della vita € composto da
sette giorni necessari alla Creazione.

Sette cerchi o sfere formano anche il Seme della Vita che si trova nel Fiore della
Vita e presenta la geometria interna del Frutto della Vita, linee attraverso cui si

sviluppano i solidi Platonici. (Figura 11.3, Seme della Vita)

La natura ha sempre qualcosa da offrire, trasformando le 3 Ottave in una
struttura floreale, fornendo una frequenza armonica e agendo sulla frequenza
vibratoria distorta, per effetto di risonanza, € possibile riportare la frequenza
originaria, il non equilibrio & dato da una mancanza di geometria, dalla carenza
di armonia.

L’Aether Wave Theory € un nuovo approccio, una versione moderna della fisica,
assai controversa, dell’antico concetto dell’Etere, nell’Aether Wave Theory o
AWT, si postula U’esistenza di un Etere schiumoso, la cui forma e continuamente
cangiante, in cui lo spazio e strutturato in microscopiche bolle che sono in
perpetuo movimento. La forma tridimensionale di queste bolle determinerebbe
la natura della materia e questo potrebbe avvenire proprio come insegnato da
Platone. L’Universo sarebbe dunque formato da una sorta di schiuma densa ed
elastica, di bolle, la cui forma determinerebbe lo stato della materia a cui la
particella appartiene. Nell’acqua le bolle dell’etere schiumoso assumerebbero la
forma cubica allo stato solido, cioé nel ghiaccio, allo stato liquido le bolle
cubiche si trasformano in bolle icosaedriche, allo stato gassoso, in vapore,
’acqua si trasformerebbe in modo che le bolle diventino ottaedriche, fornendo
altro calore si genererebbero bolle tetraedriche con la formazione di un plasma.
Le bolle tetraedriche sono connesse all’Elemento Fuoco, cioe al plasma, le bolle

ottaedriche sono connesse all’Elemento all’Aria, cioe ai gas, le bolle

56



icosaedriche sono connesse all’Elemento all’Acqua, cioe ai liquidi, le bolle
cubiche sono connesse all’Elemento Terra, cioé ai solidi.

| pianeti sono sincronizzati e in connessione le piante e seguono il loro sviluppo
verso l'alto, Saturno segue lo sviluppo del seme sotto terra, la Luna sviluppa la
crescita, il Sole segue il fusto, Marte i rami, Mercurio le foglie, Venere i fiori e
Giove i frutti.

Le piante sono capaci di attrarre verso la terra la luce ed energia dal suolo ed
elargire preziose particelle, anche per scopi curativi. Contribuiscono a
trasformare l'anidride carbonica, per mantenere in vita di tutti i viventi,
sfruttando la clorofilla presente sui tessuti vegetali. Una casa, un giardino si
possono ristrutturare inserendo piante in determinati punti, un terreno puo
costituire un sistema che si auto-sostiene tenendo conto dei vari influssi
planetari.

In profondita nel flusso energetico del Qi entrando in unione con il corpo
energetico, il mondo si dissolve e assume una forma in armonia col Non
Manifestato. Come testimonianza di un atto di amore che ritorna dopo il riposo
dell’inverno, la natura raggiunge il suo massimo splendore in primavera, con la
nascita dei fiori.

| simboli alchemici hanno un duplice significato, uno riguarda l'operazione sulla
materia che lalchimista effettua nel suo laboratorio, laltro € il significato
spirituale.

Edward Bach ha creato 38 rimedi utilizzati in situazione di non equilibrio,
affinché riequilibrandosi, gli squilibri possano diventare virtu.

I rimedi floreali, riportando alla luce la situazione originaria, per amore,
consentendo di superare le problematiche, aiutano ad operare una
ristrutturazione, capace di curare 7 stati d’animo negativi, che impediscono la
crescita e l'evoluzione e “i 7 vizi” che causano malattie.

Queste 7 difese psicologiche, 7 stati danimo, 7 modi di vedere la vita, portano a
malattia patologica nella realta; non sono piu geometricamente equilibrate le
emozioni ad essi collegate e quindi si creno squilibri nel corpo, piu
consapevolezza viene indirizzata verso il corpo interiore piu elevata diventa la

frequenza di vibrazione.

57



I rimedi floreali, emettendo una vibrazione armonica, agiscono come un
diapason per una corda scordata e permettono di accordare lo strumento.
Seguendo questi principi, Bach, rimettendo in funzione la naturale capacita di
guarigione del corpo, lavorando sugli gli stati emotivi e la personalita degli
uomini, riusci a sbloccare malattia, infelicita e dolori fisici.

| fiori, poiché hanno una frequenza vibratoria che risuona con le emozioni,
agevolano il dialogo con l'anima.

Non rispondendo piu al richiamo dell'anima gli uomini buttano il fiore nelle terre
desertiche, aride, mentre il colore e il profumo ne mostrano le qualita, il fiore
diventa cenere e l'anima immediatamente si spenge.

Solo nel silenzio interiore, il richiamo del dio Apollo e degli Dei si fa sentire ed e
possibile accedere al sapere del cuore, ritrovarsi e conoscere 'Universo, la
strada si trova con l'amore e la dedizione. La scelta di non dire viene considerata
una forma di disciplina spirituale presso alcune forme di religione e spiritualita,
il potere delle essenze si mostra nel silenzio interiore, con il lavoro a coloro che
riescono a placare l'attivita frenetica della mente.

Il silenzio, considerato fondamentale nella musica, come assenza di suono,
tentativo per ridurre la quantita di pensieri che le parole fanno insorgere per la
relazione reciproca che le lega, € inteso come la pratica del silenzio, non solo
saper parlare ma anche saper tacere efficacemente, come astensione dalla
parola.

La musica e la Grazia concessa all'uomo, possibilita piu alta donata per la quiete
dell'anima, regala il distacco da tutte le cose.

Il silenzio reso significante puo dominare il mondo intero, dare il nome alle tutte
le cose ¢ il potere che Dio concede ad Adamo nella Genesi, viene a designare
[Unita dellEssere, nella Cabala ebraica chi conosce i nomi divini, ha la
conoscenza, il potere di un genitore su un figlio & quello di avergli dato un
nome, nominare crea un valore, il silenzio parla, accompagnato dal sapiente
Dioniso eternamente giovane, ['Uno, in perenne condizione di estasi, puo in
parte spiegarlo, e il vuoto che genera e crea l'essenza. Lo Zero € la forma ideale
che precede l'Unita, include in sé la totalita delle cose, € il punto di partenza
precedente ogni parola, equivalente al silenzio. Anche all'origine della parola

come a monte della musica, sta il silenzio.

58



Quando avviene la fusione tra osservatore e osservato, quando non c'eé piu
distinzione tra me e gli altri, ci si stacca dalla realta illusoria per centrarsi verso
"esperienza in se stessa e allo stesso tempo nel proprio sé.

Essere in uno stato di connessione con il corpo, interiore ed esteriore, percepirlo
in ogni momento, e la chiave permanente della melodia, un pensiero di paura o
di gioia € in grado di modificare la produzione di sostanze chimiche in grado di
alterare i pensieri, le emozioni, lo stato fisico del corpo, agendo attraverso i
neuro-trasmettitori del nostro cervello.

La mente non osservata crea da sé la maggior parte del dolore umano che e
superfluo, e responsabile della capacita di combattere la malattia attraverso il
sistema nervoso e puo agire per alterare la fisiologia del sistema immunitario.

Il Re e lImperatore laico affiancato e contrapposto al Papa, lo stato nato
dall’'assassinio di un fratello, di Remo da parte di Romolo, si fonda sul sangue
versato.

Abbassando il volume delle emozioni per poter ascoltare, sintonizzandosi sul
canale dello specifico stato d’animo, quel suono, come un rito antico, le essenze
floreali, sono come il profumo di un fiore in un giardino, producono risultati, in
particolare nel mondo occidentale, per aiutare in sottofondo. Ogni essenza e il
risultato, il prodigio, il sussurro del nostro essere piu vero. L'equilibrio emotivo,
spirituale, mentale viene ripristinato guidando la persona all'armonia.

Il Dottor Bach non era soddisfatto dal fatto che i medici facessero riferimento ai
sintomi della malattia e si concentrassero esclusivamente sulla malattia
ignorando la persona che l'aveva contratta, decise di lasciare il lavoro, lo studio,
la casa in cui viveva ed entrare in contatto con la natura; si mise alla ricerca di
rimedi piu puri, affidandosi e facendosi guidare dalla propria intuizione, sicuro
di trovare questi rimedi nella natura. Il concetto di cura naturale e la
conoscenza di questi tipi di guarigione, utilizzando le straordinarie e
meravigliose proprieta dei fiori, fondamentali per risolvere stati psicologici,
fisici e spirituali che evolvono, ha permesso ad uno ad uno la scoperta dei dodici
fiori principali, 12 guaritori, seguiti da sette aiutanti, utilizzati in aggiunta ai
primi dodici, poi da diciannove assistenti, che agiscono in modo piu profondo dei

primi. Oltre alle 38 essenze floreali Bach compose il Rescue Remedy, il rimedio

59



di emergenza, composto da cinque fiori. | 7 gruppi in cui sono divisi
comprendono 7 emozioni diverse; i relativi fiori di Bach associati sono:
e Paura: Aspen, Cherry Plum, Mimulus, Red Chestnut, Rock Rose;
e Incertezza: Cerato, Gentian, Gorse, Hornbeam, Scleranthus, Wild Oat;
e Insufficiente interesse per il presente: Chestnut Bud, Clematis,
Honeysuckle, Mustard, Olive, White Chestnut, Wild Rose;
e Solitudine: Heather, Impatiens, Water Violet;
e Eccessiva sensibilita alle influenze ed alle idee: Agrimony, Centaury, Holly,
Walnut;
e Scoraggiamento, traumi, disperazione: Crab Apple, Elm, Larch, Oak, Pine,
Star of Bethlehem, Sweet Chestnut, Willow;
e Eccessiva preoccupazione per il benessere altrui: Beech, Chicory, Rock

Water, Vervain, Vine.

Il cuore é associato al colore verde, il vegetale si esprime in modo dinamico e
rappresenta il mondo della Luce da cui tutto deriva. Verde e il colore della
tavola di smeraldo, dei principi di base della filosofia alchemica. Il colore verde
spinge ad iniziare l'azione e il leone rappresenta la forza ottenuta applicando il
fuoco, il Leone Verde sta all'inizio del percorso alchemico e il Leone Rosso si
trova al coronamento dellimpresa di trasmutazione, dell'Opera.

La finalita dell'alchimista e indicata dall'acronimo Vitriol “Visita Interiora Terre,
Rectificando, Invenies Occultum Lapidem” cioe “visita linterno della Terra,
operando rettamente, troverai la pietra celata”. Col termine “vitriol” gli
alchimisti si riferiscono ad acidi utilizzati come composto della polvere di
simpatia, come il vetriolo, per lo scambio di energia tra parti che sono in

relazione tra loro, con il movimento interno. (Figura 12.3, Simbolo del Vitriol)




Solo chi conosce se stesso puo sapere a quale tipo di croce, simbolo celeste dato
da solstizi ed equinozi, € crocefisso e quali siano i limiti del crescere e del
diminuire delle qualita dell'anima. Quando le ore di luce superano quelle di
oscurita e viceversa, la luce o l'ombra rallentano la loro crescita, il piccolo e il
grande diventano tutt'uno e l'uomo diventa una divinita.

Quello che le piante fanno € di modificare la morfologia o il metabolismo e,
proprio come una risonanza magnetica del cervello aiuta a vedere come funziona
il sistema nervoso centrale, cosi la mappa globale del sottosuolo aiuta a
comprendere il funzionamento del mondo al di sotto dei piedi.

Conoscendo se stessi si conosce il momento in cui l'ombra ricomincia a crescere,
affinché il seme fruttifichi, deve essere sepolto nel terreno e il nero inverno
rappresenta la morte, per tutto linverno si apprende a controllare questo
processo a cui segue la putrefazione che porta alla rinascita.

Niente piu della vanita impedisce alluomo di conoscersi, le frasi celebri degli
alchimisti iscritte allentrata del tempio di Apollo a Delfi sono: “Conosci te
stesso” “Tu sei” “Niente di troppo”.

«Assorta in se, nella sua essenza impersonale ed infinita: quando questa e
turbata e si disperde negli oggetti molteplici si chiama mente, quando é
persuasa di una sua intuizione si chiama intelligenza, quando stoltamente si
identifica con una persona si chiama io, quando invece di indagare in modo
coerente si frammenta in una miriade di pensieri vaganti si chiama coscienza
individuale, quando il movimento della coscienza trascurando lagente si
protende verso il frutto dell'azione si chiama fatalita o karma, quando si
attiene all'idea "l'ho gia visto prima" in rapporto a qualche cosa di visto o non
visto, si chiama memoria, quando gli effetti di cose godute o non godute in
passato persistono nel campo della coscienza anche se non si vedono si chiama
latenza inconscia, quando e consapevole che la molteplicita é illusoria si chiama
sapienza, quando in direzione opposta si oblia nelle fantasie si chiama mente
impura, quando resta non manifestata nell'essere cosmico si chiama natura,
quando crea confusione tra realta o apparenza si chiama illusione o maya,
quando si dissolve nelliinfinito si chiama liberazione» (Zolla E., Archetipi,
Marsilio Ed, 1988, cap I).

La morte rituale ha come simbolo il serpente che si morde la coda, “la psiche e

61



un cerchio il cui centro e in ogni luogo e la cui circonferenza é da nessuna
parte” secondo Jung. Il cerchio e linfinito, lillimitato, non c'é separazione, tutte
le potenze le ricchezze e le virtu possedute dal Se superiore si infondono nel sé
inferiore, fra lalto e il basso. Il serpente che striscia a terra € una linea retta o
sinuosa e tale linea e limitata, rettificare diventa un cerchio, scandito dai ritmi
naturali, allusione alla distillazione.

Le piante hanno un battito cardiaco attivo attraverso i canali della linfa, un
sistema di pompaggio per trasportarla in tutte le parti, per avvicinarsi al tutto e
diventano cosi lo “Specchio dell'Arte”.

L'ombra & un tesoro prezioso, l'uomo resuscita, scopre se stesso interiormente,
dotato di una nuova consapevolezza e trasforma il piombo in oro, scendendo al
centro della Terra. Di conseguenza comincia la crescita, il Big Bang della scienza
moderna, quando la luce o l'oscurita toccano il limite massimo loro concesso,
sono destinati a iniziare la discesa, a calare.

La virtu eroica dell’'uomo si esercita e si perfeziona attraverso le prove del
Fuoco e dell’Acqua, dando forma a se stessi in quanto esseri spirituali.

L'opera di Bach ha portato alla creazione di essenze che non sopprimono sintomi
ma agiscono come catalizzatori nel rafforzare il viaggio verso la propria
consapevolezza, possono incoraggiare ad affrontare, integrare e superare gli
squilibri per l'elevazione delle frequenze.

Mimulus e specifica per la paura, lavora con la polarita paura-coraggio mettendo
’anima nella condizione giusta, per raggiungere un livello maggiore di
integrazione e aiutarla ad affrontare la paura, allo stesso tempo, rafforza
’energia animica necessaria a infondere coraggio invece di eliminarne la causa. |
fiori sono capaci di promuovere l'integrazione delle polarita all’interno della
psiche. L’essenza Olive armonizza la mancanza di energia come l’olio di oliva
porta luce nel corpo e le piante solari portano luce dove c’¢e il buio.

| fiori di Bach hanno un'energia profonda, allo stesso tempo delicata come la
terra da cui sorgono, l'Inghilterra.

Il fatto che ci siano dei fiori che arrivano da terre diverse permette di attivare
e svelare quel tipo di energia in codice, dentro di sé, le essenze Australiane sono

un rimedio dirompente, l'energia della terra & esplosiva e molto intensa, fiori

62



cosi ineguagliabili per la potenza energetica, come la natura che caratterizza la
terra australiana, in cui nascono.

Altri hanno intrapreso la stessa via intuita da Bach arricchendo il mondo di nuove
vibrazioni che portano con sé la frequenza del Paese d'origine, lan White ha
messo a punto le 69 Essenze di Fiori Australiani, Richard Katz e Patricia Kaminsky
hanno individuato i fiori Californiani portando in tutto il mondo nuove essenze,
103 rimedi, tra cui Madia per coloro che sono distratti con difficolta a
focalizzare gli obiettivi, non vivono abbastanza nel momento presente, sono
incapaci di concentrarsi.

L'Essenza Californiana Aloe Vera € utilizzata per stanchezza ed esaurimento
derivanti da un eccessiva attivita lavorativa, per ripristinare e portare equilibrio.
| fiori della California sono piu veloci rispetto ai fiori di Bach e indicati per
problematiche del nostro tempo.

Il ruolo delle essenze floreali & quello di catalizzatori, per trattare disturbi e
squilibri emotivi, fisici e mentali.

La Terra partecipa come una componenete fondamentale nel silenzio, € atto
linguistico, tacere efficacemente € un messaggio.

Ne “La rosa di Paracelso” (Borges J.L., Opere, Mondadori Ed., 1985, pag 1127),
racconto di Borges, Paracelso, grande guaritore e mistico, raccoglie la rugiada
dei fiori e un giovane uomo si mostra per osservare le capacita del maestro.
Come prova per diventare suo allievo, chiede di far rinascere dalle ceneri una
rosa che ha gettato tra le fiamme del caminetto acceso, ma ammonendolo,
Paracelso rifiuta, accomiatandosi dal giovane. Una volta solo, pronuncia una
parola a bassa voce e riforma la rosa dalle ceneri raccogliendo il pugno di cenere
nel caminetto.

Cercando il soddisfacimento delle loro richieste, bruciano il fiore coltivando
piaceri, desideri, mettendo al primo posto la superbia, l'apparenza, ponendo
come obiettivo la rinuncia, il deserto prendera possesso di tutte le terre.
Piantando alberi Yacouba Sawadogo, “The Man who stopped the deser”, ha
intrapreso il recupero di terreni abbandonati totalmente, ha fermato il deserto
attraverso il lavoro e il recupero delle tradizioni tipiche del Burkina Faso,
sostenendo che tutte le terre possono diventare aree desertiche, considerate

gravemente danneggiate dalla siccita e senza la possibilita di far crescere

63



niente, poiché da millenni, tecniche di agricoltura burkinabe, ripropongono gli
stessi processi di coltivazione. Gli uomini possono perfezionarsi riprendendo le
tradizioni di chi ha vissuto prima di loro, nutrendo il corpo dalle radici, per dar
vita ad un fusto a splendide foglie, meravigliosi fiori profumati e colorati.

Le Essenze Australiane derivano da un‘antica tradizione molto popolare tra gli
Aborigeni che hanno frequantemente utilizzato i rimedi floreali.

In questo infinito mare cosmico tutto € in costante dinamismo, nulla rimane
immutabile, ma allo stesso tempo tutto lo é.

Lilluminazione, il confondersi tra lio separato con la totalita dell'essere
universale, e lintegrazione della realta in cui ci si trova a vivere, in questa
danza, che crea mondi differenti nelle dimensioni, che si specchiano perche
identici nell'essenza, percepire la sostanza interiore delle cose & un lampo
improvviso del tutto simile all'esplosione che ha dato inizio all'intero universo
visibile, prendere con sé questa energia ed espanderla all'esterno & esperienza
illuminante, metafisica.

Coloro che hanno dimostrato di avere interessse per il processo con cui si e
trasformato il fiore, lasciano cadere il pupazzo che li guida e spezzano
lidentificazione, non € importante il significato delle singole parole, €&
importante tentare di afferrare il senso e quando si sgancia la mente, questo

avviene.

64



4. Il Fusto, le Radici e la Spagyria Alchemica

“Quando la psiche che percepisce e le cose percepite, soggetto e oggetto, si
fondono assorbendosi a vicenda, avviene cio che si puo definire esperienza
metafisica” (Zolla E., Archetipi, Marsilio Ed, 1988, pag 7).

Gli spagiristi riuscivano a formulare rimedi naturali utilizzando le corrispondenze
per prepararli, ogni parte anatomica della pianta manifesta l'influsso cosmico dei
pianeti sulla materia, & collegata al Cosmo e ne riassume in sé le virtu e le
qualita stabilendo le corrispondenze tra cosmo, natura e uomo: per il benessere
della persona, gli spagiristi creano il prodotto spagyrico riconoscendo in tutte le
forme viventi dell'Universo i segni. Il sistema a cui fare riferimento e la Dottrina
delle Firme o Teoria delle Segnature, stabilisce che le piante svelano la loro
funzione benefica sugli organi regolati dagli stesse segnature, per definire
limmagine globale del Mondo, del Sistema Solare, la natura ha riposto in tutte le
piante dei segni che le svelano. Le impronte, gli influssi nella natura dei Sette
Astri Primordiali possono garantire il massimo del loro effetto, in termini di
efficacia, con caratteristiche che richiamano uno specifico pianeta nella pianta.
Le segnature permettono di utilizzare i segni per ristabilire la salute in un
organo, attraverso le piante e si possono curare squilibri fisici emotivi e mentali,
estraendo da esse gli oli essenziali, le sostanze minerali. Gli Spagiristi, che erano
astronomi ed erboristi, seguendo l'astrologia, sostenevano che |’Universo e stato
formato da un essere vivente unico che racchiudeva in sé tutte le creature affini
a lui e utilizzavano questo legame del pianeta con le piante e con gli elementi
naturali, fuoco, terra, acqua, aria. Lenigma del mondo diviene mito
cosmogonico nell'applicazione della Teoria delle Segnature, per la produzione
delle essenze spagiriche € fondamentale lampia visione. Questo aspetto
rappresenta una parte molto importante nella medicina di Paracelso, egli
sviluppa il concetto di firmamento interno alliindividuo, che e formato dagli
stessi elementi che compongono il firmamento celeste. Le piante sono portatrici
di una “firma divina” che consente, a chi € in grado di coglierla, di utilizzarne le
virtu curative.

Si utilizzano piante fresche raccolte in zone incontaminate od a basso

inquinamento, le tinture contengono poco alcool, dal 10% al 20% e non sono

65



tossiche se il dosaggio prescritto e rispettato, sono inoffensive e senza effetti
secondari conosciuti.

Solitamente un buon spagirista sottopone le piante a un controllo di qualita
prima di utilizzarle per la produzione ad un’analisi delle impurita, come la
presenza di erbicidi, pesticidi e di metalli pesanti.

Ogni essere ha una vibrazione, in tutto cio che esiste su tutti i piani della
manifestazione, i dodici settori celesti superando i quali € possibile l'evoluzione,
le dodici fasi della manifestazione attraverso cui la materia deve passare per il
compimento della Grande Opera, rappresentano le dodici Porte che la barca
solare di Ra deve percorrere lungo il “fiume sacro” per attraversare lo Zodiaco.
Le forme di energia presenti nel Sistema Solare rappresentano la parte di Cosmo
visibile dalla Terra e quindi in esso risultano fondamentali. Sono energie piu
riconoscibili e di conseguenza piu attive in questo livello, un capitolo importante
della storia della Terra.

In Spagyria ci si immagina che per ottenere risultati siano necessarie
attrezzature speciali capaci di estrarre una qualche parte nella pianta materiale,
ma occorre solamene aprire la pianta spagyricamente.

Le essenze spagiriche non contengono solamente sostanze organiche ma
materiale inorganico come i sali minerali e gli oligoelementi.

Paracelso, partendo dall'applicazione dei Principi Alchemici, conia il termine
“Spagyria”, tutte le parti della pianta sono correlate con i pianeti e danno luogo
a rimedi che contengono l'essenza della pianta, diverse parti della stessa pianta
vengono separate per ottenere i principi purificati € una volta riunite, possono
declinare in modo diverso la stessa funzione.

Il contenuto di informazione permane a livello quantitativo ma cambia a livello
qualitativo.

Lo sviluppo di ogni parte della pianta € influenzato da uno specifico pianeta e
osservando i segni che ne determinano la forma, si puo risalire alla
corrispondente virtu planetaria e tramite le differenti tappe di produzione, si
sprigiona tutta la forza collegando le forze cosmiche ad ogni pianta.

Osservando luomo e la natura, Santa Ildegarda, chiamata la Prophetissa
teutonica, ha raccolto oltre duemila rimedi, promuovendo l'autoguarigione, in

senso mistico, per Santa Ildegarda é la “Viriditas”, energia vitale che fa

66



esplodere gemme, alberi in primavera, donne quando partoriscono, che si trova
nelle piante ed anche nelle pietre. E' quell'energia di ogni cosa animata e
inanimata che conferisce il potere curativo alle sostanze naturali, una struttura
somigliante ad un organo corporeo puo guarire quell'organo, virtu che si ritrova
anche in musica. La mancanza di Viriditas, la potenza vivificante, responsabile
dell'equilibrio e del benessere psicofisico delluomo, e la causa di ogni malattia,
per lldegarda.

L’'osservazione dei fenomeni naturali ha permesso agli antichi di conoscere
’uomo, quello che accade, il rapporto tra ordine e disordine, intorno al punto di
equilibrio instabile, nei “punti di biforcazione”, necessario in ogni
trasformazione, nellimprevedibilita creatrice della natura, € insita la differenza
tra questi due, nell’aumento del caos o entropia, una combinazione di caso e
necessita, € implicita la nascita di un nuovo ordine.

La tendenza che esiste all’interno della materia € che ordine si alterna al
disordine e in esso trova la sua matrice, come nella cellula. ’agire del Caos € il
significato di ordine precostituito o Spirito del tempo, che si oppone al disordine.
Tutto cio che esiste e fatto da energia, colorato, ogni cosa che esiste ha motivo,
tutto € collegato da vibrazioni di luce, suono, e intelligente, &€ mantenuto
insieme da una sincronizzazione armoniosa, per Paracelso.

Il pendolo a cui € impressa una velocita, per giungere con velocita nulla sulla
verticale, in corrispondenza del punto critico, potra ricadere all’indietro con il
caratteristico moto oscillatorio, variazioni minime nell’intorno del punto a cui
destinato dalle leggi della loro evoluzione, oppure procedere in avanti
cominciando a roteare intorno al perno.

L'evoluzione attraversa sette metalli governati da sette pianeti: Rame-Venere,
Piombo-Saturno, Stagno-Giove, Ferro-Marte, Argento-Luna, Argentovivo-
Mercurio, Oro-Sole. Il Sole e ’Oro sono collegati al plesso solare e al cuore,
hanno efficacia sul sistema immunitario, sull’artrite, sulla circolazione, la Luna e
’Argento alla zona ombelicale, agiscono su disagi cerebrali o di stomaco, Venere
con il Rame alla zona renale, hanno efficacia sul sistema genitale, ormonale.
Marte e il Ferro sono legati alle braccia, hanno efficacia su cistifellea e fegato,
Giove e lo Stagno sono legati alla zona diaframmatica, sono efficaci sulle

malattie polmonari e sul fegato. Saturno e il Piombo sono collegati al collo,

67



efficaci su milza, ossa e la muscolatura. Mercurio e il Mercurio o Argentovivo
corrispondono alla zona lombare, agiscono sull’intestino, sul sistema linfatico e
sui tessuti come la pelle.

La concordia degli opposti sano e malato sono facce di una stessa medaglia,
passato corrisponde al futuro e viceversa, il cerchio ben rapresenta questo
processo, l'espansione del cosmo si manifesta sul piano fisico, l'uomo € un essere
totale e ogni sua parte collabora con linsieme, il riflesso permette di evolvere
ed entrare nel livello sovracausale dove tutto coesiste in una rete di informazioni
sintonizzata su frequenze sottili, si sperimentano il tempo presente, la
sincronicita degli eventi, dove non c'e separazione.

La cura naturale parte dall'osservazione del tutto, la sintetizza mediante
indagine di “firme” divine nella materia, l'uomo € il piccolo mondo microcosmo
che ha parte in tutto, le parti del corpo umano sono in relazione con il Mondo
macrocosmo delle stelle e dei pianeti. Il termine Zodiaco deriva dal greco
“zodiakos”, “zoon diakos”, ossia “ruota, cerchio di animali”. Schemi ripetitivi
rivissuti continuamente vanno a influenzare comportamenti che saranno salienti
nella vita, con il riflesso che i pianeti, chiamati come gli Dei dell'Olimpo,
determinano nelle vicende del genere umano, i loro influssi vengono rintracciati
in tutte le cose sulla Terra.

Nei tempi antichi € nata |’Astrologia che studia gli astri nelle vicende umane e
gli eventi determinati dai Segni dello Zodiaco al momento della nascita; nata in
Mesopotamia si € diffusa soprattutto nel Medioevo in tutta Europa e nel resto del
Mondo.

Nei Calendari Lunari si trovano le indicazioni per i lavori in campagna,
raccogliere erbe officinali e piante da radice come barbabietola e ravanello, o
da frutto come fagioli e piselli, piantare ortaggi e cereali, € consigliato con Luna
Crescente, ad esempio per seminare piante e per potare alberi con radici
profonde, sono favorevoli Luna Piena e Luna Calante, l'imbottigliamento del vino
e ideale in fase di Luna Crescente e si consiglia di imbottigliare la prima Luna
Nuova di primavera per ottenere vini frizzanti e in fase di Luna Calante per vini
da invecchiare. Per comprendere la nascita, il sesso del bambino, & importante
vedere la Luna che governa la natura ciclica delle fasi femmini nel periodo

mestruale e anche l'acqua e le maree. L'elemento acqua, associato alla prima

68



matrice tra le “Matrici Perinatali di Base” indentificate durante respirazione
olotropica da Grof, unisce elementi della vita fetale ad aspetti cosmici, e
l'esperienza dell'unita cosmica, in uno stato di estasi, sicurezza e di protezione,
il feto vive la condizione ideale, un continuo soddisfacimento di tutte le sue
necessita. Con lesperienza di inabissamento cosmico legata ai primissimi
momenti della nascita, nella seconda matrice, si trova lelemento terra.
L'esistenza viene alterata quando l'equilibrio originario intrauterino, si incontra
con la fase tre, appena prima di sperimentare la rinascita. L'elemento fuoco
corrispondente alla terza matrice, il cui simbolo classico € la fenice, e il
processo della lotta per la nascita. | Quattro elementi possono essere ricollegati
alle quattro fasi che portano la nascita del bambino, vissuti in maniera fisica, gia
alla nascita, nel ventre materno, d'importanza fondamentale per la formazione e
l'evoluzione spirituale. Il corpo, in un miscuglio di agonia ed estasi, morte e
resurrezione, € spinto attraverso il canale del parto nella quarta fase con
un‘esplosione, si fa esperienza della lotta, all'apice della matrice quattro, flussi
di energia dell'ordine cosmico percorrono il feto, si ha la nascita indipendente e
ci si sente purificati e depurati, l'aria & l'elemento associato, percepito al primo
respiro collegato all'esistenza. (Grof S., L'ultimo viaggio, Feltrinelli Ed., 2007)
Le energie cosmiche dei pianeti sono correlate con i Quattro Elementi Terrestri e
Quattro Elementi vengono associati a quattro simboli, il triangolo con la punta
verso lalto rappresenta il fuoco, il triangolo con la punta verso il basso
rappresenta l'acqua, dall'unione del triangolo di fuoco con la base del triangolo
dell'acqua si ottiene il simbolo dell'aria e dall'unione del triangolo d'acqua con la
base del triangolo di fuoco si ottiene il simbolo della terra.

La parte piu alta e pura presente in ogni parte dellUniverso, di altissma
vibrazione, viene indicata come Quintessenza, essenza quinta, spirito, etere,
quinto elemento estratto dai primi quattro, mezzo in cui si propaga la luce oltre
il limite terreno.

Rimanere nell'utero che ci protegge o uscire, pone davanti alla scelta tra la
paura e la vita, trasmutando la paura in esperienza di vita si puo rinascere,
l'eterno ritorno regna sovrano, inganno cosmico creato dal Dio Vishnu.

Ci si accorge che “in realta” la realta non e altro che Maya, apparenza, per

gioco, sapienza € quando si cela dietro un'apparente follia aver compreso, la

69



madre del Buddha & Maya; solo grazie al suo simile la malattia puo guarire, non
per opposizione.

Per Paracelso 'Universo € un sistema di somiglianze in cui “cio che e in alto e
come cio che e in basso”, ogni parte da e riceve per quanto la sua natura
consente, ogni essere che si trova nell'Universo contribuisce alla sua formazione
secondo la sua natura e costituzione, coopera con azioni che competono al suo
ruolo e alle sue funzioni.

Spagyria deriva dall’unione di due verbi greci: “spao” estrarre, tirar fuori e
“agheiro” unificare, ricongiungere, scopo della Spagyria e tirare fuori, estrarre
lessenza della pianta, del minerale, della persona per poi giungere all'Unita
rimettendo insieme cio che e separato.

Il rimedio spagirico agisce sul sistema dei vasi energetici collegati ai concetti
metafisici e informa con i Tre Principi Sale, Mercurio e Solfo, corrispondenti a
Corpo, Anima e Spirito, nutrendo gli organi su tutti i livelli con questa
informazione, con gli aspetti archetipici nella materia, e riequilibra malattie.

La Croce degli Elementi diviene fondamentale per il passaggio da una
dimensione limitata allo stato cosmico, questa danza di trasformazione si fonde
con gli influssi eterici dall'asse orizzontale Aria-Terra (Sale) all'asse verticale
Fuoco-Acqua (Sale Filosofico), sincronizzata a livello fisico. Interferenze e
distorsioni del corpo eterico portano alla comparsa di squilibri nel corpo fisico, il
corpo eterico dell'uomo, rende vivo il corpo fisico e lo mette in comunicazione
con l'Universo attraverso le piante. Il gheriglio della noce assomiglia alle
circonvoluzioni del cervello ed é utile per i disturbi di quest'area, la foglia della
polmonaria assomiglia al tessuto del polmone ed e consigliata per bronchiti e
tubercolosi, il fiore della calendula assomiglia al sole e aiuta ad attenuare
scottature e infiammazioni. Le radici vanno raccolte nel tardo autunno, dopo le
prime brine col sereno e con tempo stabile, al mattino o all’imbrunire, le foglie
ed il fusto, prima della fioritura, in giornate assolate e prive di vento, nelle ore
della mattinata e non oltre mezzogiorno; nelle stesse condizioni si raccolgono
fiori e frutti.

| Tre Principi possono essere sotto due forme, volatili se si possono esprimere in
liberta e fissi quando non possono esprimersi compiutamente, queste due forme

rappresentano la condizione dell'essere umano.

70



L'asse verticale con Fuoco e Acqua rappresenta il Volatile, l'asse orizzontale Aria
e Terra e il Fisso. L'asse orizzontale stabilisce l'influenza delle pulsioni corporee
sui pensieri e il rapporto tra i pensieri, rappresentati dallaria, e la loro
materializzazione sulla terra. L'asse verticale porta lessere umano dalla
dimensione terrestre a quella cosmica, la spinta spirituale rappresentata col
fuoco si realizza con lestasi, la spinta emotiva rappresentata dallacqua si
realizza con il flusso vitale; la materia viene purificata dallo Spirito, poiché
lacqua, riflesso del fuoco, sara mossa dal fuoco, che a sua volta si riflettera
nellAnima come Spirito Cosmico, acqua e fuoco sono rappresentati
simbolicamente dai due triangoli speculari.

Il Mercurio si trasforma allora in Spirito mercuriale o Mercurio Filosofico, il Corpo
sara saldamente in mano all’Anima e lo Solfo Filosofico discende nel corpo.

In questo modo i due principi sono riconciliati perche il Sale nella parte inferiore
e collegato alla terra, fredda e secca e nella parte superiore € connesso all'aria
calda e umida. Il simbolo costituito da due semicerchi, € lo Solfo, quello
superiore, e il Mercurio quello inferiore.

L'elemento Fuoco e collegato allo Solfo, di natura calda e secca, di natura fredda
e umida il Mercurio & associato all'elemento Acqua, il Sale ha duplice natura e
opera la stabilizzazione tra le forze opposte Terra e Aria, Solfo e Mercurio,
dissolvente, € spinta espansiva verso lalto e coagulante verso il basso.

La produzione della tintura spagirica € basata su 3 tappe essenziali: la
fermentazione, la distillazione e la calcinazione.

Per ottenere gli oleoliti, si mette la pianta nell’olio di ricino in infusione per
quaranta giorni, si filtra il composto e si calcina in forno a combustione naturale.
In questo modo l'equilibrio idrosalino della pianta si mantiene, per estrarne tutti
i principi se ne conserva il contenuto di oli essenziali e si amplifica il suo
potenziale formativo e informativo.

La fermentazione in acqua, libera gli oli essenziali caratteristici della pianta e in
base al tipo di pianta puo durare da parecchi giorni a diverse settimane poichée si
sviluppano dei cambiamenti strutturali del materiale vegetale. La fermentazione
€ un modo per produrre l'etanolo per estrarre dalla massa vegetale le sostanze
aromatiche. La massa vegetale € sottoposta a una corrente di vapore per

recuperare ’etanolo prodotto durante la fermentazione delle piante, seguita

71



dalla distillazione in cui il prodotto che si ottiene viene filtrato. Per eliminare
ogni traccia di sostanze tossiche (alcaloidi) potenzialmente pericolose e per
estrarre i sali minerali e gli oligoelementi, il residuo di distillazione viene
sottoposto a calcinazione e si ottiene una polvere di colore biancastro che va
rimescolata nel distillato filtranto per le tinture o all’olio.

Il presupposto alla base di tutto il lavoro € che il luogo dove nascono le piante
sia in equilibrio con i quattro elementi: col giusto angolo di incidenza solare e
lunare, al riparo dal vento e dalle correnti, protetto da eccessiva esposizione al
sole, senza violente o eccessive precipitazioni.

Gli elementi muovono linformazione vibrazionale verso la creazione e la
preservazione dell'equilibrio energetico, sono identificati, nei Tarocchi, dai
quattro semi e il quinto e la parte superiore di ogni carta.

Lavorando con i Quattro Elementi si giunge allUnita una volta estratti e
purificati separatamente, e, ricongiunti armoniosamente sono cio che sta al di la
e al di sopra.

Nella Spagiria la putrefazione e seguita dalla fermentazione in acqua, la
distillazione € aria, poi seguono filtrazione, terra, e calcinazione con il fuoco,
riunendoli si crea la Quintessenza o Elixir, l'etere.

Cosi come gli elementi, l'Opera alchemica non €& un ferreo alternarsi di
operazioni fra loro slegate ma € un costante circolare, separare, riorganizzare,
sublimare e trasmutare, queste le successioni.

Dalla combinazione dei Quattro Elementi con i Tre Principi Sale, Mercurio e Solfo
che sono presenti nell'essere umano, si ottengono i 12 Segni zodiacali (4X3=12)
che sono alla base della manifestazione su questo piano, colui che attraversa i 12
Segni dello Zodiaco e le stagioni ad essi collegate, sara spirito immortale e
incorruttibile, capace di vedere ed ascoltare ci0o che & nascosto. Per gli
alchimisti, attraverso l'Arte Alchemica e possibile andare su piani sempre piu
elevati, i Quattro elementi sono collegati a quattro corpi, il corpo grossolano, il
corpo sottile, il corpo causale e il corpo sovracausale, quattro livelli di
coscienza. Il livello grossolano riguarda il corpo fisico con organi di percezione
sensoriale e azione, il livello sottile rappresenta aspetti subconsci e inconsci, la
mente, mentre il livello causale € la matrice, il sovracausale la senzazione che

siamo separati da tutto. (Figura 1.4, Stella a cinque punte degli alchimisti)

72



B

SPIRITO
ARIA ACQUA
TERRA FUQCO

Paracelso si riferisce alla tintura come a una sostanza nobile che colora tutti
corpi umani e li cambia in un’essenza superiore, la Tintura al Rosso e l'Argento
Vivo trasformano ogni corpo in oro, il corpo fisso della Magnesia € il fermento
della luna, il seme femminile, che consuma lo Solfo rosso, lo sperma maschile, il
fermento del sole. Il rosso € un colore che non di rado, seppur in misura inferiore
al bianco e al blu, accompagna le sacre rappresentazioni. Mentre il rosso e il
colore dello Spirito, del divino, in sé divino, il blu rappresenta la creatura che
liberandosi dalle passioni terrene attraversa la soglia mentre il bianco
rappresenta la purezza, la nuova vita che e stata preservata. Attraverso una
relazione sottile con l'Anima e la comunicazione con l’Anima della Natura e
’Anima del prodotto, lo scopo della Spagyria consiste nell'imitare la Natura ma
allo stesso tempo deformare la Materia Prima per liberare 'Anima Primordiale
inevitabilmente origine del tutto, punto di origine di ogni essere e di ogni
creazione in potenza, associata all’energia, al duplice Sole, il Sole Spirituale ed
il Sole Nero nellOmbra.

Nel processo alchemico in quanto percorso individuale brucia maggiormente
l'acqua resa corrosiva, rispetto al fuoco a fiamma lenta.

L'uomo € il pentagono perche rispettando le leggi della natura immagazzina
questa energia e la trasmette, arriva a comprendere la Natura, con i Tre Principi.
Al principio Sale si collegano i minerali della pianta, al Mercurio corrisponde la
linfa, al principio Solfo appartiene la parte oleosa, cio riconduce alla Materia
Prima.

Gli Elixir sono prodotti con piante che vengono colte all'alba, con la loro acqua,
la rugiada, fonte di forze contrapposte che sono alla base della nascita, per la

rinascita di un nuovo lo, di nuovi ordini che emergono. La parola elisir viene

73



utilizzata come sinonimo di lievito, della Pietra Filosofale, energia interiore che
aumentando penetra tutti i corpi, ultimo grado di trasmutazione dei corpi
naturali, e il liquido che sgorga dalla fontana della giovinezza, mantiene giovane
il corpo, porta tutte le sostanze imperfette alla perfezione, &€ pura coscienza,
pura consapevolezza.

La luce lunare, penetrando in profondita ed eliminando le cellule morte, attiva
la formazione degli zuccheri, la fermentazione € la chiave che apre gli elementi
ai segreti della Natura, permette di liberare liquidi zuccherini che i vegetali
hanno nella loro composizione, per il nutrimento dei lieviti.

Applicando la tintura tramite l'Alchimia, si puo cambiare la natura intima delle
persone, trasmutare la materia, le cose e ottenere I'Oro che ¢é il fermento
dell'Opera, ¢ la Pietra Filosofale resa pura, perfetta dall'Opera.

Le tinture spagiriche vanno assunte sotto forma di gocce a digiuno. Le gocce
possono variare da 2 a 5 a seconda del trattamento, 7 nel caso acuto.

La Luna e importate perche rigenera le parti danneggiate, favorisce la
Cicatrizzazione dei tessuti vegetali. La Luna utilizza la luce che le arriva dal
Sole, il 93% della luce lo assorbe e lo trasforma in calore che disperde
rapidamente, il restante 7% viene mandato alla Terra e riflesso. Il periodo di
ventotto giorni che la Luna impiega per percorrere il moto intorno alla Terra,
essendo suo satellite, & uno strumento ideale per comprendere le influenze
astrali che collegano il corpo al cosmo.

La Luna € il pianeta che esercita l'influenza maggiore sulla Terra, i raggi lunari
hanno un ruolo fondamentale per la germinazione dei semi perché penetrano nel
terreno per alcuni centimetri e benché modesti, attivano nella notte alcuni
scambi nutritivi che invece vengono inibiti dall'intensa luce solare.

L'uomo che legge le “corrispondenze armonicali” come un'armonia geometrica,
non percepisce piu le influenze cosmiche e la Ruota dello Zodiaco diventa una
spirale, non un peso che lega, che porta verso lalto e ridiscende verso il basso.

| dodici Segni zodiacali vengono suddivisi in base al genere (classificazione
binaria), alla natura (classificazione ternaria) e agli elementi (classificazione
quaternaria). Ogni Segno rappresenta un numero, nella classificazione binaria, in

base alla sua collocazione nella Ruota e si distinguono i Segni maschili, con

74



numeri dispari e i segni femminili, con i numeri pari, i numeri dispari sono
collegati al cielo, i numeri pari alla terra.

Nella classificazione ternaria ciascuno € collegato ad un momento del ciclo
stagionale a Tre Croci, che esprimono la natura dei Segni, li dividono in quattro
collegati tra loro dal segno della croce. | Segni che formano la Croce Mobile si
trovano alla fine delle stagioni, preparano al mutamento, i Segni della Croce
Fissa si trovano al centro delle stagioni e rappresentano la concretizzazione, i
Segni della Croce Cardinale stanno alliinizio delle stagioni, aprono le nuove fasi,
si hanno cosi tre gruppi da quattro, i quattro gruppi da tre si ottengono nella
classificazione quaternaria, tre Segni di ciascun elemento formano un Grande
Trigono, lo Zodiaco si divide in quattro parti, avremo cosi il Grande Trigono di
Fuoco, di Aria, di Acqua e di Terra, triangolo perfetto corrispondente ai quattro
elementi. Il Trigono Ariete, Leone, Sagittario corrisponde al Fuoco, il Trigono di
Terra comprende Toro, Vergine e Capricorno, il Trigono d’Aria ha Gemelli,
Bilancia e Acquario, il Cancro, lo Scorpione e i Pesci compongono il Trigono
d’Acqua.

L’anno solare inizia con ’Ariete, Segno di Fuoco, all’equinozio di primavera poi
al solstizio d’estate, il Cancro con I’Acqua, dopodiché, il Segno d’Aria, Bilancia
porta all’equinozio d’autunno e si completa il ciclo con la Terra al solstizio
d’inverno, con il Segno del Capricorno.

La primavera corrisponde ai tre Segni Ariete, Toro, Gemelli, al Cancro, al Leone
e alla Vergine, l'estate, dalla Bilancia al Sagittario 'autunno e linverno termina
con i tre Segni finali. Dall'Ariete alla Vergine si compie la materializzazione e
linvoluzione che poi evolve, dalla Bilancia ai Pesci, verso una sempre maggiore
spiritualizzazione.

Le conoscenze astrologiche sono state indirizzate per interpretare la posizione
dei Segni Zodiacali, dei pianeti e la loro relazione con l'uomo, i Sette Archetipi
Cosmici sono i Sette piani di manifestazione attraverso i quali si diviene
consapevoli del nostro rapporto con la natura e con il cosmo.

Ogni essere umano nasce con un Dono specifico che corrisponde al punto di
nascita. Lo Zodiaco €& compensazione di tutti i contrari, simbolo di
trasformazione e di ripetizione, € una ruota che gira all'infinito e rappresenta la

Legge fondamentale, regola il divenire cosmico. (Figura 2.4, Lo Zodiaco)

75



L'Ariete e U'Archetipo di ogni inizio e trae i suoi significati simbolici dal mito del
Vello d'oro, dall'agnello portato sulle spalle dal Dio Hermes, dal rito dell'’Agnello
sacrificale che annuncia un periodo di resurrezione e rinnovamento, in cui e
necessario abbandonare tutte le identificazioni legate al corpo e all'identita
profana per rinascere di nuovo. Nel mitraismo si credeva che tutte le ricchezze
della terra fossero state originate dal sangue del Toro celeste, sacrificato dal Dio
Mithra, che aveva fecondato il suolo. Con Toro il corpo viene associato
allambiente originario, al sistema di riferimento individuale e con Gemelli ci si
volge dalliinterno verso l'esterno, con Mercurio che promuove le varie attivita
come il gioco, il linguaggio, la comunicazione e il trasferimento di notizie da un
luogo all'altro della terra. Nel segno del Cancro gli esseri scelgono il luogo dove
situarsi, al Leone viene associato il Sole con il suo potere di emanare e fornire
energia, con la sua capacita damare la terra. Con la Vergine si stabilisce un
confine preciso tra linterno e lesterno, scegliendo gli obiettivi delle proprie
azioni, il raggio del Sole invece che emanare allesterno viene deviato verso
l'interno, come Ercole, che nella sesta delle sue dodici fatiche riesce a deviare il
corso del fiume Afeo. Allora si potra trovare una terra vergine, mai toccata, data
in dote ad ogni uomo alla sua nascita e sepolta nelle profondita del suo cuore
che finalmente diviene accessibile. La condizione € il passaggio attraverso la
morte, infrangendo proiezioni e forme pensiero, poiché solo in tale modo il
tocco del fuoco puo risvegliare il corpo addormentato di Osiride, dopo un letargo
durato quanto lintera vita.

Nella Bilancia le ore di oscurita superano quelle di luce, gli ostacoli che non sono
altro che il riflesso dell'ignoranza di se stessi, il mondo € uno specchio fedele e si

incontra la realta dell'essere all'esterno, in cio che gli corrisponde. Nello

76



Scorpione la luce, lenergia, l'attenzione che irradia dall'lo si risvegliano nel
mondo circostante fino a diventare luce, energia, attenzione a cio che si trova al
di fuori dell'lo. Il corpo inconsapevole di sé, disperso nel mondo come il corpo di
Osiride, si rianima, si sviluppa come un essere indipendente e stabilisce il suo
rapporto con l'universo che lo circonda.

Il Capricorno € il simbolo della meta ultima a cui tende ogni cosa, la natura
pratica e l'abbandonarsi agli istinti non sono in contraddizione con la spiritualita,
perché tutto appare come qualita dell'lo e il Sé si trova al di la di queste
determinazioni. Il Segno dellAquario € caratterizzato dal potere di irradiare
l'energia di Saturno, capace di scorgere in ognuno la scintilla dello Spirito al di la
delle differenze. Con i Pesci le energie si dirigono di nuovo verso l'Essere e si
ritorna all'Unita.

| Segni sono rappresentati parlanti o muti, popolando di mostri, belve e animali
fantastici lo Zodiaco, seduti o in piedi, con sembianze umane o animali, fecondi
o sterili, affascinanti o spaventosi, capaci di volare nei cieli o di scendere nella
terra, come anomalie e simboli di eventi naturali, gli alchimisti considerano i 12
Segni dello Zodiaco, i miti ad essi collegati, le 12 fatiche di Ercole.

L'Ariete e rappresentato rampante o accovacciato, generalmente volge la testa
allindietro, talvolta salta attraverso un cerchio che rappresenta l'equinozio. Il
Toro puo essere raffigurato accovacciato o pronto alla corsa, rivolto in avanti, i
Gemelli, due giovani abbracciati o per la mano, sono rappresentati in piedi o
seduti, il Cancro e sempre visto come un grosso granchio, il Leone appare quasi
sempre rampante, porta una corona di stelle in casi eccezionali, la Vergine é
rappresentata alata, castamente vestita o come donna nuda, la Bilancia e
raffigurata con lo strumento i cui piatti sono simbolo degli equinozi, lo Scorpione
e l'animale stesso, il Sagittario con un arciere dal busto di uomo e dal corpo di
cavallo, che puo avere doppia testa e doppia coda, il Capricorno e rappresentato
da una capra con la coda di pesce, 'Acquario € talvolta con una semplice brocca
da cui esce acqua in abbondanza, ma piu spesso un giovane che rovescia la
brocca verso i Pesci, sia tenendola davanti a sé, sia capovolgendola da sopra la
spalla, i due Pesci, raffigurati parallelamente, sono rivolti l'uno verso l'altro con

la bocca verso la coda dellaltro. | Segni dello Zodiaco possono avere quattro

77



significati, queste figure mitologiche incarnano attributi mistici e divini,
metafore dei diversi passaggi dell'Opera Alchemica.

Lo Zodiaco aiuta a comprendere il significato profondo della vita, rappresenta i
sette stadi evolutivi delluomo, i Sette Archetipi caratterizzano i sette stati
dellanimo umano, corrispondenti ai sette pianeti, i sette stadi di purificazione
alchemica, per la continuazione del viaggio attraverso gli archetipi ai quali i
simboli sono collegati e puo essere un'utile traccia.

Lo Zodiaco puo essere uno strumento di guarigione, ogni preparazione, ogni
sostanza e ogni organo hanno una propria identita astrale, sia la patologia che la
cura, percheé ogni astro governa valori archetipici, che la mitologia attribuisce
loro in base alla natura propria di ciascun Segno e al carattere.

Contenendo i segni di una realta diversa, le piante seguono un percorso
sincronico con quello dei pianeti.

Kranich, individua ad esempio che il Sole si occupa delle gemme e del fusto,
Mercurio delle foglie, Venere dei fiori, Marte dei frutti. (Kranich E.M., Il
linguaggio delle forme vegetali, Ed. Antroposofica, 1979)

La Quinta essenza e i quattro elementi si ritrovano anche nella Ruota dei Nativi;
legno, fuoco, terra, metallo e acqua sono connessi tramite pentagramma nei
cicli di controllo/inibizione e generazione della Medicina Tradizionale Cinese.
Seguendo i ritmi della natura, secondo Paracelso, la raccolta della materia prima
deve verificarsi tra il Segno dell'Ariete e quello del Toro, per lestrazione della
Quintessenza, € una raccolta che puo essere coronata dal successo soltanto se,
nella costellazione dell'uomo partecipano Ariete e Toro.

L’Ariete € il movimento vitale che porta all’azione, e l’energia del seme, € lo
slancio che da inizio ad ogni cosa che contiene in sé la vita e scalpita per venire
alla luce, primo Segno governato da Marte, il quale conferisce energia attiva e
forza maschile, primaverile, istintivo e coraggioso.

Il Toro, Segno gaudente e generoso, € la forza impulsiva dell’Ariete che prende
forma, pronto a raccogliere il seme dell’Ariete nella terra feconda, Venere che
governa il Segno, gli conferisce determinazione, propensione al lavoro, pazienza.
Nei Gemelli il seme germoglia e la vita € in movimento, tutto € interconnesso, si
manifesta, i Gemelli, richiamati dalle nuove esperienze, pieni di idee e curiosi,

capaci di apprendere e comunicare, sono governati da Mercurio, che dona

78



destrezza. Nel Segno del Cancro, la necessita di creare una famiglia si manifesta
con un nuovo inizio, la Luna domina con introspezione, maternita, allattamento,
infanzia, nutrimento, casa. Il Cancro vive intensamente le emozioni con dolcezza
e fantasia, porta al Leone che ¢ il seme diventato frutto, pieno, maturo, legato
all’amore, al cuore, con innato il bisogno di dare e di ricevere, come il Sole che
lo governa. Dopo l’esplosione del Leone, avviene una purificazione, e il
momento della mietitura, si raccolgono i frutti e si separa il grano dalla pula e la
Vergine, un Segno orientato al servizio, alla pulizia, porta metodo e precisione.
Mercurio gli dona concretezza e pacatezza, poiché la Vergine € un Segno con
grandi capacita di calcolo e cura del particolare, puntuale e preciso, ama
purezza, essere utile ad uno scopo.

La Bilancia ricerca l’equilibrio, intellettuale e diplomatica, € mossa dal desiderio
di condivisione con gli altri, governata da Venere, cerca bellezza e giustizia;
Scorpione, Segno della trasmutazione, sensuale, ammaliante, intelligente,
stratega, governato da Marte, giunge alla trasformazione come un guerriero
trionfante, lasciando la corazza che lo riveste.

Il Sagittario, il maestro, la guida, il viaggiatore, dopo la trasformazione ha una
direzione da perseguire, una meta, che e lascesa verso la spiritualita. Il
Sagittario utilizza tutti i sensi a disposizione per apprendere dalla vita e
goderne, governato da Giove. Il Capricorno, concreto e responsabile, paziente e
ambizioso, Segno di elevazione, € l'uscita dalle acque, dalle emozioni e
rappresenta la conoscenza di sé guidati da Saturno che scandisce il tempo. Il
Capricorno e, il potere, il sapere come [’Acquario, segna la liberta dalla
pesantezza, l'accesso alle acque superiori del cielo, l'uscita dai limiti.
L'Acquario spirito ribelle con la genialita, lestrosita, e la rivelazione,
’eccentricita, il senso di liberta, le energie liberate oscillano tra i desideri
individuali e la dimensione globale. | Pesci, governati da Giove, rappresentano il
mondo spirituale, la fede, la dimensione del sogno, |’intuizione, i Pesci vivono le
emozioni con grande intensita ma cercano la concretezza. Estremamente
fantasiosi, i Pesci ritornano al seme che tutto contiene e si ricomincia un nuovo
ciclo vitale. La via per coniugare la dimensione individuale alle leggi cosmiche
appare chiara. Il cielo sta allinterno delluomo insieme ai pianeti e agli astri,

operando nei Quattro Livelli di Coscienza, i Tre Principi insieme ai Quattro

79



elementi (3+4=7) danno origine al Sette, portano al Ventotto (7X4=28), la durata
del ciclo femminile, nellelaborazione degli Elixir, viene sottolineato il
protagonismo del corpo, posto al centro della maggior parte delle figure dello
Zodiaco, chiunque puo affidarsi per il suo viaggio a Madre Terra o Padre Cielo, a
forze energetiche vitali, alle 4 direzioni per ritrovare l'unita, “Dall'unita estraete
il numero ternario e riconducete il ternario all'unita”. Le piante, mantenendo
un equilibrio dinamico, attraverso un linguaggio muto, promuovono un processo
di guarigione nelle memorie profonde del corpo, le sostanze vengono liberate
dalla loro tossicita, in piccole dosi possono essere curativi anche i materiali piu
velenosi, “é la dose che fa il veleno” secondo Paracelso, accreditato come il
“padre” della tossicologia moderna.

Cio non si realizza studiando semplicemente ma sperimentando, attraverso
’Alchimia, al di la del velo dell’Illusione, nella “realta”.

Vediamo un‘immagine sfocata di noi stessi, parziale, in singole aree di intervento
professionale, il corpo dell’uomo descrive una situazione, benché ricolmo di
pietre preziose, che incentiva all'acquisizione di una mentalita specifica
nell'esercizio di ogni professione, con una grande determinazione si puo
compiere il progetto per il quale siamo venuti qui e anziché restare su una
piccola parte del tutto. Sapendo riconoscere i mille modi in cui vengono
trasmessi gli idiomi antichi e moderni, & possibile vincere la paura della morte,
dell’ignoto, per accedere alla totalita del proprio potenziale.

La reazione difensiva interiore puo portare ad ostentare un'apparente coraggio
nellandare a fondo nel proprio intimo ma linganno puo essere superato
trasformando la paura in amore.

La rapidita della risposta non dipende dalla quantita d'informazione ma dal
numero di informazioni che passa anche in un solo gesto, la dinamica
dell'universo verso cui tendiamo porta ad uno stato di maggiore entropia e il
contenuto informativo medio di un messaggio, la quantita dellinformazione, &
minore se maggiore € il grado di entropia.

Dal magma caotico la realizzazione del rimedio spagirico ha come obiettivo il
liberare le sostanze di partenza dall'eccessiva impurita o tossicita per poi riunirle
di nuovo, la pianta non si batte per il bene o il male ma é tra il bene e il male, la

Spagyria € un metodo per la purificazione e la raffinazione della mente e

80



dellanima, dovunque l'uomo puo trovare se stesso, attraverso la forza del
pensiero positivo.

Considerando la pianta in generale, lunita dinamica degli opposti diventa una
oscillazione tra due punti ricavando due poli opposti, il moto circolare appare
come un'oscillazione tra due estremi, se il movimento lungo la circonferenza
viene proiettato su uno schermo. Nel prodotto stesso gli estremi sono unificati e
superati, cinque gocce agiscono principalmente a livello del Sale dei Filosofi,
sulla struttura, sul corpo, tre gocce hanno effetto sul metabolismo, sull'anima, il
Mercurio Filosofico, una goccia ha effetto sullo Solfo dei Filosofi, sulle cause
profonde, sulla forza di volonta.

Durante una sindrome acuta normalmente una o due volte al giorno e una
cadenza media che risulta generalmente valida, in casi particolari e in
concentrazioni bassissime € consigliabile una assunzione ravvicinata che puo
arrivare ad avere una cadenza di due ore o addirittura anche di dieci minuti.
Aumentando la potenza in proporzione al grado di purezza raggiunto,
rappresentano le soluzioni piu equilibrate perche sono capaci di conciliare
innovazione e tradizione.

L’alchimista da albero secco diviene un albero fiorito da cui prendere i frutti,
UAlchimia e la scienza della trasformazione interiore dell’uomo, lo scopo e
quello di far germogliare ’individuo.

A questo proposito il Barone Von Bernus, in una citazione dal libro Alchimia e
Medicina, ci svela una strada: «la “luce della Natura” é il dono che cade in
grembo come un frutto maturo a chi ha percorso la via iniziatica e a chi l'ha
raggiunta. Ma coloro che si accingevano alla Grande Opera al solo scopo di
produrre l'elixir di vita e di fare l'oro, non raggiungevano mai la “Luce della
Natura” ed erano destinati a brancolare nel buoi ad occhi chiusi per tutta la
vita» (Von Bernus A., Alchimia e Medicina, Ed. Mediterranee, 1987, pag 20).

Un essere umano in cui il divenire e ancora intatto, ma non in atto, nemmeno
come inizio.

L’'uomo assume in sé delle forze che appartengono alla sua stessa natura
prendendo un medicamento tratto dai minerali e dalle piante.

Interagendo con una minuscola porzione delle innumerevoli variabili, in termini

formalizzati, in una realta sociale multiforme, si determina cio che non é adatto

81



0 cio che e adatto alla nostra evoluzione. Questo porta ad una conoscenza
condizionata del mondo individuale e di noi stessi, a vedere la realta quotidiana
in modo selettivo, le nostre esperienze intervengono in un dato evento con una
parte automatica, senza rendercene conto, siamo sempre condizionati
psicologicamente dalle informazioni ricevute, scegliamo in base agli altri anche
le nostre preferenze e nella scelta la nostra coscienza non € mobilitata.

La Natura, affinche il frutto si rinnovi ciclicamente, sia sempre riflesso di una
speranza nuova, una circumambulazione che rappresenta [’origine, fornisce una
nuova possibilita, una nuova nascita, un nuovo Bambino Divino, un nuovo Se, ed
e per questo che, quel centro che muove il tutto, € una allegoria del tipo di
conoscenza che persegue ’Alchimia, & U'intuizione che si forma, [’unione con
[’Assoluto.

La Mela e il frutto dell’Albero della Vita e della Conoscenza del Bene e del Male,
rappresenta un archetipo arcaico antico come il mondo.

Coraggio, energia, la vita & andare verso l'evoluzione, lo Zodiaco puo essere visto
come una cammino e puo essere seguito dal punto di vista del viaggiatore. Il
viaggio puo essere in solitario o alla guida di un gruppo, con il supporto magari di
qualche compagno piu esperto che procede con qualche altro compagno nella
stessa direzione per un certo tratto, questo trasformera il cammino di chi
affronta il viaggio in una spedizione.

Sullo sfondo dell'armonico movimento delle sfere, la felicita € da ricercarsi
nellunico momento in cui & possibile vivere e agire, nell'esistenza e nell'adesso,
nel vivere presente “Qui ed Ora”, “Hic et nunc”, in questo disegno che e stato
indicato da noi, unici artefici e creatori.

Come nel processo spagirico, il tempo € solo un ordine di accadimenti, la
Quintessenza racchiude gli elementi necessari alla trasmutazione dal caos. La
pianta ancora fresca viene spezzettata con le mani e lavorata, la fermentazione
puo essere agevolata con |’aggiunta di zucchero, di acido tartarico,
incrementando la quantita di elementi azotati, di minerali e di vitamine, oppure
utilizzando ossigeno per favorire la formazione dell'alcool. Alla conclusione della
fermentazione, dalla distillazione, si trae l'acquavite, nella soluzione idroalcolica
si estrae la parte della pianta solubile in questi solventi, cosi come nell'olio viene

estratta la parte liposolubile. Dopo tre mesi si procede con la filtrazione e la

82



»

torchiatura, il prodotto deve riposare tre mesi con il suo “caput mortum’
costituito dai sali insolubili e non incorporati, la parte liquida riposa e le parti
solide vengono calcinate, si riunisce il liquido con il solido e si ottiene il rimedio,
una volta ricongiunte tutte le parti; questo porta la trasformazione continua.

Nel percorso spagirico la pianta passa dallo stato solido, allo stato gassoso e
liquido per arrivare al rimedio spagirico, il quale, ripercorrendo il processo
inverso, da nuovo corpo alla pianta, la personalita di un vegetale si esprime in
modo dinamico nel tempo.

Il concetto dell'eterno ritorno & ben rappresentato dall’immagine uroborica, per
la correlazione e condivisione delle singoli parti in cui ognuna specchia le altre,
nell’agire delle stesse forme che possiamo equiparare alluomo, all’eternita del
sistema, alla sopravvivenza della Materia, del Sistema Natura, di cui siamo
specchio.

L'incontro con la dimensione del mito € espressa nel mondo onirico e la Croce
Cosmica realizza la fusione attraverso di esso, la funzione mediatrice dell’Anima,
centro di comando, prende posto nel cuore, Corpo e Spirito ritrovano la loro
identita polare, l'accordo tra il Volatile e il Fisso si realizza nell’Anima.

“I miti vivono nella coscienza dell'uomo e come tali sono eterni” citando Jung, &
come se si trattasse di un doppio, gli animali mitologici visitano la mente
addormentata e penetrano nel sogno, lasciando un‘impronta che comunica e
questa possibilita e attivata dall’Anima, enzima o catalizzatore alchemico e
’ambiente che accoglie € acqueo e fa lievitare l’impasto.

Elisir significa lievito che indica una moltiplicazione, fa moltiplicare l’energia
spirituale, € un processo nascosto che promuove la funzione guaritrice del corpo,

{3

’essere in relazione con se stessi; tutto il processo avviene nell'“aqua
mercurialis et vitae” per Paracelso, dove i due sposi (Re e Regina) si uniranno, le
divinita animali possono essere raffigurate e rappresentate come creature
ibride, speso dotate di corpi con fattezze umane e testa o arti di animali.

| Tre Principi, secondo Paracelso, si possono riunire attraverso la Quintessenza, i
Tre Principi Vitali estratti nei tre Regni, vegetale, animale, minerale,
compongono il rimedio spagirico, la Quintessenza o Elixir spagirico.

Il Sale si puo ricollegare al neutrone che permette a cariche opposte di stare in

equilibrio all'interno di un atomo, l'elettrone, che ruota intorno al nucleo, si puo

83



ricondurre al Mercurio, principio passivo, capace di adattarsi ai cambiamenti, lo
Solfo, principio attivo, solare, si puo assimilare al protone. Quando l'elettrone
passa al livello superiore, effettua il salto quantico e arriva l'evoluzione al
Mercurio Filosofico e quando ridiscende porta questa energia e l'informazione al
nucleo che raggiuge lo Solfo e il Sale dei Filosofi, una pulsione vitale dirompente
e selvaggia, una sinfonia inebriante dell’universale realta del cosmo che
affascina e inquieta, chiaro associarsi al Caos e alla Materia Prima in un eterno
deflagrare di rumore e silenzio, vita e morte, estasi e terrore, creazione e
distruzione.

A differenza dell’energia che si mantiene costante in un sistema isolato,
’entropia, al contrario, cresce nel corso delle trasformazioni, fino a raggiungere
un massimo e al crescere dell’entropia, diminuisce ’energia utilizzabile.

Il secondo principio della termodinamica ci dice invece che non tutti i processi
conservativi sono possibili e che esistono infatti trasformazioni in cui non avviene
la conversione di tutto il calore utilizzato in lavoro ma si disperde e in altre
parole, I’energia impiegata sara maggiore di quella ricavata.

Abbiamo gia individuato spesso questa fase operativa che e stata associata ad un
ordine decostituito, lo stesso colore nero a cui si associa il Caos, rimanda a
quello stato d’animo dove non vi e luce, vitalita, forza.

Un sistema termodinamico evolve verso una situazione di equilibrio,
corrispondente ad un massimo di entropia, oltre il quale non sono piu possibili
cambiamenti, la nozione di entropia esprime Lirreversibilita dei fenomeni
naturali in quanto indice della degradazione dell’energia.

Invece il moto attivo degli opposti che forma il centro e genera il frutto € un
movimento dinamico che porta alla manifestazione naturale dell'energia e
mostra lo strumento preferito dal caos.

Finché la nigredo non scompare, la “cauda pavonis” non annuncera l’aurora e
'albedo non sorgera nel nuovo giorno.

La Materia non scompare ma cambia forma e diventa energia, |’anima unisce
come tensione.

Quando un Essere Umano muore, il colore nero del caos associato alla vergine

Nera, genera il suo figlio migliore, il lapis ermafrodito.

84



Il Sale nasce dall’interazione dell’azione dell’'uomo e la sua volonta, Solfo, sulla
natura stessa e le sue informazioni, Mercurio.

Ed e forse questa la qualita piu grande della natura, quella di trasformarsi e
migliorarsi, nel “dialogo” tra gli opposti, gli aspetti opposti che la natura
comprende nell'anima mercuriale che la contraddistinge.

“Ecco quello che dovete seguire, essere semplici, restare naturali, avere pochi
interessi e pochi desideri” Lao-tzu dice nel “Tao té ching”.

Quello che siamo é il risultato di cio che pensiamo, i fatti psichici possono venir
proiettati all'esterno e ponendo molta attenzione a cid che pensiamo, possiamo
controllare i pensieri che albergano la nostra mente, imparando attraverso un
processo ciclico di separazione e riunione, la Grande Opera che progredisce
attraverso tentativi ed errori.

L’approccio alchemico ci dice che non e tanto il gesto o il pensiero ad avere
un‘influenza ma € la sua valenza antagonista ad avere significato caotico che
porta timore, tutti gli opposti sono interdipendenti, il loro conflitto non puo mai
finire con la vittoria totale di uno dei due poli ma sara sempre una
manifestazione dell'azione reciproca tra l'uno e laltro che consente di esercitare
gli scambi di informazioni fra tutte le forme di vita ed e li che avviene il
cofronto, il supporto reciproco, solo noi possiamo imprimere una svolta
significativa alla nostra vita, raccogliere ed immagazzinare energia per i
momenti di maggior bisogno, un alchimista € un contadino che con il suo carro
prepara il terreno, semina, raccoglie, e compie cosi l'Opera. La “Viriditas” od
“Opera al Verde”, I’anima che “anima”, rappresenta l'operazione che precede la
“Rubedo” e in alcuni casi € inserita tra “Nigredo” ed “Albedo” oppure omessa e
rende attivo il processo per l'adesso, trasforma la materia solida dall’alto e dal
basso, che lestate, il passaggio fra “Albedo” e “Rubedo” chiamata anche
“Citrinitas” od “Opera al Giallo”, trasforma in sostanza gassosa, “Rubedo”.
L’uomo, guidato dalla luce dell’lo e imparando da successi e fallimenti, procede
per la sua strada, presente pienamente, con attorno i dodici Segni zodiacali,
cosciente dell’ordine precostituito, che da qualita alla vita.

Tutti i cicli naturali si ritrovano in pienezza e sterilita cosi come in periodi di
crescita e riposo, tutto cio che vive sulla terra, tutta la nostra esistenza &

continuamente attraversata da fasi cicliche, le fasi del processo corrispondono a

85



4 elementi, alle 4 fasi del giorno e alle 4 stagioni di guarigione.

La matematica Angelique Keene afferma: «Lo spazio della complessita é quello
stato che il sistema occupa e che si trova tra ordine e caos. E uno stato che
abbraccia il paradosso; uno stato in cui [’ordine e il disordine convivono
simultaneamente. E anche lo stato in cui il sistema puo realizzare ed esplorare
il massimo in quanto a creativita e possibilita diverse» (Keene A., Industrial and
Commercial Training, Complexity theory: the changing role of leadership, 2000,
vol.32, n.1, pag 15-18). Rispondere al telefono, recarsi a lavoro, consumare i
pasti, diventano preziose occasioni e i meccanismi di difesa, come paura di
sporcarsi, commettere atti violenti, bestemmiare, farsi o fare del male, trovare
disordine o sporco, pensieri di controllo, hanno una importanza limitata rispetto
alla nuova necessita di adattamento.

Una quantita incredibilmente varia di sistemi naturali, a diverse scale di
grandezza, e costruita seguendo il principio “tensegrity” piu efficiente e meno
dispendioso. L‘atomo di carbonio, la molecola dell'acqua, le proteine, le cellule,
i tessuti, gli esseri umani e tutte gli esseri viventi usano il principio della
tensegrita perche le strutture cosi concepite sono molto leggere, stabili. E' il
principio architettonico di tensegrita che Fuller conia fondendo due parole
“tensile” e “integrity”. E' il sistema costruttivo preferito dalla natura, gli
svariati legamenti della colonna vertebrale sono capaci di sostenere il corpo
senza applicare forze compressive alle vertebre e ai dischi intervertebrali, per
queste caratteristiche si utilizza il termine “tensegrity”, Donald Ingber ha
portato a comprendere la Biotensegrita, creando la “Sinergetica” per spiegare la
struttura cellulare e le coordinate della natura.

Il modello olografico della realta e accettato dal mondo della fisica e questo ha
dato una prospettiva unica, cio che esiste spiritualmente ha un corrispettivo
materialmente; il fisico David Bohm, con un modo di pensare fuori dagli schemi,
fu un sostenitore del “potenziale quantico”, delliinfinitamente piccolo, della
liberta della fisica di esplorare ogni ipotesi con occhi nuovi, dell'“ordine
implicato” in cui materia e mente convivono in sintonia.

La tensegrita € molto importante perché la stabilita € garantita grazie a un
meccanismo di incroci di linee tensionali, vettori di energia che si incontrano nei

punti agli angoli di un dato contorno. Punti di passaggio che definiscono il

86



contorno, i vertici, sono il risultato dell’intersezione dei vettori energetici, il
termine “polyvertexia” rappresenta queste forme strutturali secondo la
descrizione accurata fatta da Fuller.

Gli elementi tesi costituiscono un insieme connesso e si ha un aumento globale
su tutti gli altri ad un aumento locale della tensione su uno qualsiasi degli
elementi, i vertici sembrano essere i piu rappresentativi delle cellule del corpo e
in maniera piu evidente dei tessuti connettivi, le ossa del corpo, gli elementi
resistenti a compressione, cioé i montanti, muscoli, tendini, legamenti, sono
elementi resistenti a trazione. Tutta la materia, organica e inorganica, é
composta dagli stessi elementi, la sola differenza risiede nel modo e nelle
geometrie con cui si dispongono gli atomi nello spazio tridimensionale.

Fuller descrisse le cupole geodetiche come forme tridimensionali, matrici di
Tetraedri, la cui costruzione si basa sull’estensione di alcuni principi base dei
solidi semplici come il Tetraedro, U’Ottaedro e solidi con numero di facce
maggiore che possono considerarsi approssimazione della sfera, basate su vettori
e sistemi comuni tramite attrazione elettromagnetica e gravitazionale atomica,
con accordi energetici cristallini.

Con tenacia, capacita di vedere il potere del lottare e la paura per superarla
senza mollare, difendere i propri confini per cio che si vuole, & possibile aprire
la porta del soprannaturale, depositaria di tutta la Sacra Legge, in grado di
piegare le leggi dell'Universo e di cambiare forma, osservando simultaneamente
passato, presente e futuro, adattabilita, mimetismo, astuzia, capacita di
osservazione, saggia pianificazione, capacita di raccogliere e conservare
lenergia per i momenti di maggior bisogno, portano al cambiamento e
all'autotrasformazione, presagio di cambiamento.

Il Tema Natale puo essere un'utile traccia per scoprire cio che siamo, per
comprendere i pianeti che influiscono alla nascita, i tratti della personalita in
accordo con gli astri, il tesoro celato, la strada da seguire, le difficolta da
affrontare, le opportunita di cambiamento, scegliendo gli obiettivi indicati dalla
voce del Sé che inizia ad essere ascoltata ed ascoltare.

La lettura del Tema Natale parte da quattro punti, Fondo Cielo, Medio Cielo,
Ascendente, Discendente per la definizione della Carta del Cielo: il Fondo Cielo

suggerisce da dove si arriva, il viaggio compiuto prima della nascita e il bagaglio

87



che portiamo, il Discendente rappresenta il rapporto con gli altri, il Medio Cielo
indica le aspirazioni e gli obiettivi principali che si potrebbero raggiungere,
’Ascendente indica il percorso di realizzazione e come ci esprimiamo nel
mondo. La posizione del Sole indica il Segno Zodiacale, incarna la forza, la figura
del padre, la potenza, il calore, esprime come ci manifestiamo nel mondo, la
posizione della Luna mostra emozioni, sogni, esperienze e sensibilita e il
rapporto con la madre, occorre vedere il settore determinato o la Casa, nella
quale il transito di un pianeta esercita la sua influenza e la configurazione, cioé
leffetto degli Aspetti che riceve il transito. Il momento della nascita non e
casuale ma avviene in funzione del destino che abbiamo scelto, il Tema Natale,
come una mappa, puo indicare i contenuti energetici e, come uno spettacolo di
danza, ha le ambientazioni date da Segni, i ballerini sono i sette Pianeti
principali, la musica € composta dalle Case e gli Aspetti fanno il balletto
coreografico. Osservando la posizione che ricopre, la relazione che intrattiene e
le caratteristiche del Segno in cui si trova, lo Stellium, dopo i due Luminari, puo
prevalere sul Segno o sullAscendente, e lincontro di tre o piu pianeti in
congiunzione nello stesso Segno o in una Casa.

Il corpo possiede una finissima capacita percettiva sempre attiva, in grado di
distinguere cio che é positivo da cio che non lo € per noi ma le nostre scelte a
seconda del nostro stato d'animo, cambiano e non sono totalmente libere. Cio
che percepiamo viene costantemente posto in relazione anche solo
incosciamente, con vecchi ricordi o precedenti esperienze e questo processo &
rapido, piu dei processi coscienti, gli strumenti sono solo mezzi per arrivare ad
uno scopo, in una persona dal momento in cui avviene il risveglio, tutte queste
informazioni possono fornire spunti interessanti sulle caratteristiche dominanti
della personalita, mostrano doni, attitudini da sfruttare e superare per poter
evolvere.

Il Fuoco e il solo capace di compiere la trasmutazione dei metalli con fuoco
interiore, energia, entusiasmo, idealismo passione, fede, ma allo stesso tempo
esprime violenza, distruzione, avidita, irritabilita, distruzione, intolleranza,
gelosia, impulsivita e al Fuoco € associato il Sole con Marte. Maschile, creativo,
attivo, vivace, altamente purificante che dal suo centro irraggia vita, forza,

calore, luce, elemento della pienezza, della vita, dell'estate, collegato al Sud, il

88



Fuoco e considerato come il piu rarefatto e spirituale degli elementi, composto
da Caldo e Secco. A ciascuno dei quattro elementi vengono associati svariati
significati simbolici, dei pianeti, una stagione, una direzione.

L'Acqua e associata allautunno, all'Ovest, alla Luna, a Venere, e simbolo di
fluidita, purezza, intuito, passione, sensualita, emozione, purificazione,
compassione ma anche di dipendenza e attaccamento, l'acqua € un elemento
femminile, passivo, Freddo ed Umido.

La Terra e U'elemento protettivo e della stabilita, fertilita, materialita, &
simbolo di praticita, affidabilita, fertile e stabile, rappresenta le radici familiari,
il fondamento, solida, piena di resistenza e forza ma anche lenta, corrisponde
all’inverno, al Nord, a Saturno, al Freddo e al Secco.

L'Aria maschile, attiva, leggera, Calda ed Umida associata all'Est, a Giove e
Mercurio e alla primavera, € ’elemento della crescita, della creativita, associato
alle facolta’ della mente e dellintelletto: comunicazione, ispirazione,
socievolezza, scambio, intelligenza, saggezza, vivacita oppure ansia,
dispersione, indecisione, fuga dalla realta. Per l'ossigenoterapia iperbarica che e
l'utilizzo terapeutico di ossigeno in apposite costruzioni dove viene raggiunta una
pressione superiore a quella atmosferica, l'ossigeno viene mandato, puro al
100%, in camere iperbariche per la guarigione da intossicazioni da monossido di
carbonio, cianuri e altri gas tossici o da patologie che bloccano la respirazione.
La Quintessenza, il quinto elemento & un ponte, una forza, tra il fisico e lo
spirituale, spesso viene simbolizzato con cerchi, ruote o spirali ma ha
corrispondenze meno chiare, € una virtu rinchiusa in ogni cosa ma libera in
essenza. In molte tradizioni, per questo, € considerata uno strumento di
guarigione, lo Spirito, rappresenta l'etere, la parte superiore, il Sé.

Tutti gli elementi sono creati dall’immenso vuoto o Akasha e ciascuno € connesso
ad un chakra. Alla terra € collegato il primo chakra, all’acqua il secondo, il terzo
al fuoco, il quarto all’aria, all'etere sono collegati i tre superiori e ne
rappresentano un aspetto: il quinto chakra e collegato al suono, il sesto chakra
alla luce e all’oscurita, il settimo chakra, il chakra della corona, rappresenta il
pensiero, lo spazio. Gli elementi esistono in noi e ci aiutano a sviluppare i punti

di forza e comprendere e valutare quelli di debolezza.

89



L'Opera alchemica ricorda il mondo superiore, contiene analogie e simboli che
risuonano con tutto il macrocosmo, nel “Bilderatlas Mnemosine” di Aby Warburg,
che assembla riproduzioni di opere diverse con montaggi fotografici, dieci
fotografie presentano 'uomo posto al centro e circondato da segni astrologici e
planetari, marcato e costellato. (Figura 3.4, Bilderatlas Mnemosine, particolare,

di Aby Warburg, Germania)

La struttura nella sua organizzazione anatomica rappresenta il Sale, che e legato
al mondo della chimica, il Mercurio e lo Solfo appartengono al mondo della
fisica. Nessuna chimica prescinde dalla fisica per cui il Sale resta sempre il
prodotto di energia e informazione. La costituzione chimica della cellula e il
Sale, prodotto dei primi ma a sua volta anche la struttura, il DNA, da cui
agiscono le due forze, veicolo materiale d’informazione.

Alcune cellule staminali su ordine programmato, iniziano a dare sviluppo
all’ectoderma che si differenza e si colloca nello spazio come programmato.
“Mascherata” a noi stessi, la Ruota dello Zodiaco si espande in una Spirale,
diretta verso altro scopo. Jung nel suo lungo viaggio nel Libro Rosso, lascia
Intelletto e Spirito del Tempo ed entra nel Caos, deserto, Inconscio collettivo dal
quale é creato il mondo. Un’azione per un fine, che attribuiamo ad una scelta, &
una messa in atto, movimento, intenzione, prodotto continuo, il moto perpetuo,

costanza del moto con una serie di leggi fisiche che ne regolano il movimento.

90



Uscire dall'inganno cosmico per giungere allinnocenza, alla giocosita, alla gioia,
alla fiducia e alla fede, genera apertura, per riconoscere il proprio scopo al
servizio dell'Universo. Nello Zodiaco oltre ai quattro elementi si individuano i Tre
Principi, Sale, Mercurio e Zolfo: i Segni dall'’Ariete al Cancro rappresentano il
Corpo, Sale, i Segni da Leone a Scorpione rappresentano ['Anima, Mercurio, i
Segni da Sagittario ai Pesci rappresentano lo Spirito, Solfo.

Tutti i simboli, tutte le scritture, si possono comprendere ed interpretare
secondo quattro significati, o quattro sensi, coperti da un velo, che si svelano a
chi & capace di penetrarli: “si possono intendere e deonsi esponere
massimamente per quattro sensi” (Alighieri D., Convivio, Il, cap.l), “O voi
ch'avete li 'ntelletti sani, mirate la dottrina che s'asconde sotto 'l velame de li
versi strani” (Alighieri D., Divina Commedia, Inferno, IX, 61-63).

Ogni fioritura primaverile € preceduta all’inverno, stagione in cui la vita si cova,
apparentemente rallenta ma potenzialmente si resetta per trovare nuove
energie alla ripresa primaverile ma ben lungi dall’essere una stagione senza vita
e il grembo fecondo di nuova vita.

La Nigredo rappresenta la morte e anche la rivitalizzazione, quindi a sua volta il
disordine puo rappresentare |’ordine migliore possibile.

Il vuoto potenzialmente pieno fermato, caratteristica di Mercurio, adopera in
maniera erronea le stesse leggi del caos e utilizzandolo, viceversa, avremmo
oscurita.

“Unisci cio che e completo e cio che non lo é, cio che e concorde e cio che é
discorde, cio che e in armonia e cio che é in contrasto” (Eraclito, Frammenti,
540-480 a.C.).

Andare oltre i limiti abituali, viaggiare nei Reami della Fantasia, realizzare una
connessione nei Mondi superiori, andare verso le proprie realizzazioni permette
di riconoscere i propri limiti ma anche di generare autostima per trovare
radicamento nell'energia femminile di Madre Terra e protezione.

Dopo la notte primigenia dell’Opera “al Nero” e lo stato interiore di travaglio, la
terra e parzialmente trasformata in acqua e ascende sotto forma di vapore.

E proprio nel contesto di questo superamento del tempo, al di sopra delle
vicissitudini del tempo, la corona esprime la vittoria finale, ’inizio dell'Opera &

la morte del drago. La spada della Parola, lo scudo e l'elmo della Fede, la cintura

91



della Giustizia, la calzatura dell’Apostolo, una battaglia in cui si combatte con
verita, la vittoria sta dalla parte di chi soffre per dare la vita.

«Nel cielo apparve poi un segno grandioso: una donna vestita di sole, con la luna
sotto i suoi piedi e sul suo capo una corona di dodici stelle. Era incinta e gridava
per le doglie e il travaglio del parto» (Apocalisse di Giovanni, 12,1-2).

Dal drago morto si levano vapori, il drago subisce una trasmutazione, non € una
fine.

La battaglia € da un lato la Donna celeste e dallaltro il Drago ma sotto cova
un’altra realta, la forza € apparente segno di debolezza e la debolezza € segno
di forza, i due personaggi sono incestuosi ma regali.

Da una parte si ha la debolezza dell'umanita e la fecondita € il dono che assicura
la vittoria finale. La luna € sotto i piedi della donna la quale la domina
pienamente, ha una corona di stelle intorno al capo, la sua eternita raggiunta,
espressione dell’umanita e dall’altra parte c’e il Drago, massima forza, la piu
ripugnante manifestazione di bestialita. (Figura 4.4, Scena dell'Apocalisse,

affrescata, Battistero di Padova, Giusto de’ Menabuoi)

Sara del figlio partorito dalla donna, la pienezza della vita, simbolo positivo
portatore di benessere e novita, ricchezza e vita, che fa emergere nuovo
significato proprio dalla morte come trasformazione, creazione.

Nell'Opera si procede dalliinterno verso l'esterno, le prime fasi sono interiori al
crogiuolo, dove i vari elementi raccolgono attributi e qualita.

L'Alchimia o “Agricoltura celeste”, con prove da superare con dedizione,
permette la trasformazione dell'uomo rispettando le leggi di natura con volonta,

impegno.

92



“Non ti chiedo chi sei, e cosa di nessuna importanza per me, non puoi fare nulla
né essere nulla, se non cio che io racchiudo in te.” (Whitman W, Foglie d'erba, Il
canto di me stesso, Penguin Ed., 1855, 40, pag. 94).

La vittoria finale sara a favore dei vinti, che hanno svelato il loro dono.

Vivere la distruzione dei sensi che hanno irretito nelliinganno della sensazione,
affinché la conoscenza della dimensione sottostante sia insieme lo specchio
dell’Universo, materia prima intelligente, e la ragione che costruisce l'Essere
Umano nel tentativo di mettere ordine dopo che il mondo emotivo e il mondo del
tempo sono stati bloccati nel loro intervento sulla coscienza, € un frammento
nella condizione esistenziale dell'individuo.

Tutta l'esistenza € continuamente attraversata da fasi cicliche, di cui sappiamo
la periodicita, ad esempio U’alternarsi delle stagioni.

L'Alchimia insegna ad osservare i segnali della vita, la capacita di vivere la
dimensione spirituale, a vivere nel mondo al di la della materia, dove esistono
altre sostanze per nulla distinte, sono reali ma non dipendenti da cio che accade
nel Mondo.

| quattro elementi si susseguono nella ciclicita stagionale, attraverso lo Zodiaco,
sottolineano il cambio stagionale, procedendo secondo un moto a spirale, ogni
segno astrologico € collegato a uno specifico elemento e a uno dei dodici sensi.
In questo momento storico di grandi trasformazioni per l'evoluzione dell'uomo,
del sistema solare e del cosmo di cui facciamo parte, questo permettera lo
sviluppo di una percezione amplificata e di nuovi filamenti del DNA.

I cicli mensili della luna, il ciclo solare delle quattro stagioni e quello diurno
segnato dal sole ci mostrano il segreto dellimmortalita: quando un ciclo
raggiunge il suo punto culminante esso comincia a declinare, quando l'ombra
scompare del tutto inghiottita dalla luce, essa e destinata a ricrescere.

Nel cammino interiore ci sono prove da superare per raggiungere le tappe del
viaggio, la spinta motivazionale porta all’obiettivo finale, l'auto-realizzazione.
Descrivere la natura dell’anima o l’anima della natura & impresa ardua ma puo
trasparire dal suo velo ad un occhio attento.

Nella cosmogonia orfica, Fanete o Fanes, che significa “luce”, nasce all’interno
di un uovo cosmico, come Cristo all’interno della grotta e Mitra armato di spada,

e chiamato anche Protogonos, primo nato e Erikepaios, donatore di vita, dalla

93



quale e derivato tutto U’Universo, figura primigenia, il nome piu che “luce”
significa “messo alla luce, mostrato”, dal verbo Phanestai “colui che si
manifesta” o “epifania” altro termine che ha la stessa radice semantica. Zeus
deve inghiottire Phanes per acquisirne il potere cosmico e diventare
definitivamente il nuovo re dell’Universo. Lo stesso Jung in “Simboli della
Trasformazione” lo associa a Eros e al simbolo della libido quale potenza
creatrice e primigenia, 'Energia Vitale. Lo Spirito vitale viene rappresentato da
una figura dall’aspetto giovanile alata e sul petto tre teste di animale, toro,
ariete e leone, avvolto da spire di un serpente, come principio equilibratore

dell'Essere Umano. (Figura 5.4, Fanete, tavoletta, Galleria Estense, Modena)

Il mito di Fanete e dell’uovo primordiale che emerge agli albori dell’universo,
come principio vitale, fanciullo divino per Jung, rappresenta la vita che dal caos
prende forma, forma perfetta, che nasce dall’uovo cosmico deposto da Chronos,
Tempo e Ananke, Necessita e sembra associarsi all'ordine da cui si genera tutto.
Semplicemente allargando le braccia, ci rendiamo conto di come sia espandersi
attraverso le direzioni, sinistra, destra ma anche davanti, dietro, in alto e in
basso.

Ogni punto sta a simboleggiare un obiettivo lungo la Coscienza di Sé, da
raggiungere e armonizzare nel corso dell'evoluzione del proprio divenire Essere

Umano.

94



Il grafologo Max Pulver ha indicato che cio che porta male, a sinistra, il passato,
a destra le cose buone o il futuro in quella che e codificata come la moderna
grafologia. Il termine “sinistro” viene usato anche per indicare un incidente,
qualcuno spaventoso, mettendo in evidenza come si percepiscano le direzioni
dello spazio e piu in generale dello spazio grafico, come archetipiche, cioe
dando ad ogni direzione un significato.

Le piante dipendono dallidentificazione con leroe attribuito al pianeta, il
messaggero degli Dei, connesso con il Grande Spirito, con il Divino.

Gli oli di Calendula e lperico curano arrossamenti e bruciature, le piante
collegate al Sole, sono piccoli soli, sembrano tutte luminose e ricche come
Girasole, Olivo. Calendula, Iperico stimolano il sangue, |’energia vitale,
bilanciano ’azione del Sole sostenendola dove manca e alleviandola dove e
troppa, nel corpo umano il Sole governa il cuore e le arterie principali.

Le piante del Sole sono tutte quelle con fiori gialli e quelle che tendono a
orientare le foglie o i fiori nella sua direzione, come Tarassaco, Calendula,
Iperico, Girasole. Si tratta di piante tonificanti, stimolanti, rigeneranti,
riscaldanti, parola chiave: vita, positivita. Archetipo del Padre, sorgente di luce,
dispensatore di vita, elemento fuoco, espressione del principio maschile,
dell'intelligenza, il Sole governa il cuore, la circolazione, la ghiandola pineale,
gli occhi e la vista. Le caratteristiche principali di queste piante sono forza,
resistenza fisica e capacita di recupero, sul piano fisico svolgono un’azione a
supporto del cuore, come Arancio, Limone, Rosmarino, Pompelmo.

Luna regina delle acque, il suo infuso viene bevuto con la Camomilla, che ne
richiama tutte le caratteristiche legate alla femminilita, al senso materno e
all’infanzia, prevalentemente da bambini. Le caratteristiche principali della
Luna sono la passivita, la gentilezza, la delicatezza, il freddo e ’'umido. Parola
chiave sentire, il suo elemento e l'acqua, le piante associate sono quelle con
piccoli fiori bianchi o giallo pallido, come il Gelsomino, e piante con foglie
succose argentate, come la Salvia, o che vivono in prossimita dell’acqua, come
la Ninfea, le piante lunari sono raffreddanti, emollienti, lenitive, legate alla
nascita e alle emozioni. Archetipo della Madre, la Luna rappresenta la notte, i

cicli, la variabilita, il cibo, il nutrimento, l'espressione del principio femminile,

95


https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/oli-essenziali/olio-essenziale-salvia.html
https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/erboristeria/tarassaco.html

limmaginazione. Tutte le funzioni elettrolitiche, i liquidi corporei, il sistema
linfatico, la digestione, la riproduzione, sono governate dalla Luna.

Le piante di Venere sono calmanti, depurative, diuretiche antinfiammatorie,
come Melissa, Menta, Betulla, Sambuco, Bardana, hanno una forma bella ed
elegante e un odore molto profumato come Rosa e Mirto. Parola chiave piacere,
Venere rappresenta la forza che attrae e genera, l'energia del femminile nel suo
aspetto sensuale e affettivo, la femminilita, il nutrimento e la fertilita, la
bellezza, ’armonia, la grazia, ’arte. L'Archetipo di questo pianeta € 'Amante,
rappresenta ’attrazione, l'abbraccio, la seduzione, cio che dona piacere. Venere
governa la pelle, la nuca, la gola, la bocca, la laringe, la circolazione venosa, le
ovaie, gli ormoni femminili e la fertilita.

Le piante associate a Giove ricordano la forma del fegato, hanno fiori blu, come
la Cicoria, si tratta di piante con proprieta antispasmodiche, balsamiche,
emollienti, antinfiammatorie, tonificanti e calmanti, come Bergamotto, Vaniglia,
Anice Stellato. Giove, simbolo di potenza e di comando, di vitalita, crescita,
energia, rappresenta sapere, conoscenza, saggezza, l'espansione. Dona energia
e protezione, governa la crescita, il metabolismo, la circolazione arteriosa, le
gambe e le cosce, lelasticita dei tessuti, presiede alle funzioni epatiche e al
fegato, a milza e pancreas. Parola chiave conoscere, Giove, Archetipo
delllnnocenza, € legato alla convivialita, al godere pienamente della vita, al
piacere, alla fortuna e all’appagamento. Il suo elemento € laria. Giove
rappresenta la maturita, la giustizia, la legge, l'insegnamento, ’onore e la
ricchezza, "opulenza, la stabilita, € il fluido divino, porta energia nella terra,
probabilmente inserito in un uovo primordiale.

Nel rapporto piante-pianeta Marte governa la circolazione a servizio del cuore, il
Sole, Marte e il servitore del Sole e lo difende. Le piante marziali possono
avere spine o aculei come il Cardo Mariano e il Rusco, o essere irritanti come
’Ortica. Marte sostiene le difese immunitarie del corpo, € associato al sistema
muscolare, alla sessualita maschile, alla testa, al sangue e al ferro. Elemento
fuoco, energia del fare, sforzo, volonta, infonde coraggio, energia, Archetipo del
Guerriero, parola chiave, azione. Le sue caratteristiche sono attivita, rapidita,

combustione, forza attiva. Le piante hanno caratteristiche tonificanti, stimolanti

96


https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/erboristeria/rusco.html

delle difese, riscaldanti, come 'Aglio e la Cipolla, afrodisiaci, antibatterici e
antisettici come Pepe, Cannella, Timo, Origano.

Mercurio dinamico, veloce, comunicativo, rappresenta la mente, il pensiero e
Uinformazione. Il suo elemento e laria, Archetipo del Cercatore, della
comunicazione e dell'eloquenza.

Mercurio governa parti del corpo che si sviluppano sotto forma di rete e sono
legate all’elemento aria oppure deputate alla trasmissione di informazioni, al
movimento, come nervi, intestini, braccia, spalle, mani, sistema nervoso e anche
polmoni. Le piante associate risvegliano capacita comunicative, riflessi,
concentrazione e logica, incentivano la capacita di calcolo. Parola chiave:
movimento. Possono avere foglie pelose come il Verbasco o si tratta di piante
depurative, stimolanti, addette alla circolazione e alla respirazione, toniche del
sistema nervoso, come Menta, Basilico, Finocchio. Esse agiscono sull'eccitabilita,
sull'impulsivita, sul nervosismo, caratteristiche tipicamente mercuriali.

Saturno simboleggia il tempo, la saggezza, la conservazione, struttura, distacco
isolamento. Il suo elemento € la terra, indica la strada, tra le piante di Saturno
ci sono alberi sempreverdi, Cipresso, Pino e tutte quelle con le bacche nere
come il Ribes Nigrum; ¢ il pianeta della maturita, associato alla vecchiaia, la sua
energia é frugale, prudente, solitaria, lenta, meditativa, antica, concentrata.
Caratteristiche sono la freddezza, la lentezza, la pesantezza, lausterita.
L'Archetipo di Saturno € il Vecchio Saggio, la parola chiave é direzione. Saturno
governa lo scheletro, i denti, le unghie, le cartilagini, le articolazioni, l'udito. Le
piante sono sedative, come Incenso e Mirra con caratteristiche meditative che
incentivano il raccoglimento, con proprieta astringenti, coagulanti,
antiinflammatorie, refrigeranti, antireumatiche come Ginepro e Artiglio del
Diavolo, con effetti sul sistema scheletrico come ’Equiseto. Nella forma ricorda
una colonna vertebrale e infatti la cura alchemica per la frattura di un osso
prevede lutilizzo di sali di equiseto. | sali di equiseto inseriscono grossi
quantitativi di silice nel corpo, disponibili a trasformarsi in calcio, perché
rispettando le leggi della natura, il simile va ricondotto ai termini piu profondi.
Se manca il calcio non ha senso assumerlo nella quantita occorrente per ottenere
ottime calcificazioni in tempi brevi. (Riviere P., La medicina spagirica vegetale e
minerale, Falzea Ed., 2000)

97


https://www.cure-naturali.it/articoli/rimedi-naturali/erboristeria/ribes-nigrum-allergia.html

La Cimicifuga racemosa, dominata da Saturno, e chiamata “erba delle donne”
per i suoi benefici in presenza di alterazioni del ciclo mestruale, € unalleata
preziosa come rimedio femminile, per i sintomi della menopausa, agisce su
vampate di calore, ansia, sudorazioni notturne, irritabilita, tessuto osseo,
problemi del sonno. E' caratterizzata da grandi foglie e piccoli fiori bianchi, si
tratta di una pianta erbacea perenne, alta fino a 1,5 m, originaria del Nord
America, Canada, e degli Stati Uniti orientali, della famiglia delle
Ranunculaceae, oltre che per i disturbi femminili, e utilizzata come rimedio per
le malattie del sistema nervoso, per problematiche renali, per traumi legati a
violenza, si trova nell'essenza Black Coohosh.

Le conoscenze sui neuroni verdi possono essere utili per comprendere i vegetali,
possono fungere da modello nella sperimentazione, per il sistema nervoso, per il
morbo di Parkinson e nelle terapie per l'Alzheimer, possono rivoluzionare studi e
avere applicazioni diverse.

Una Romice, pianta che tinge di rosso, ha una segnatura che richiama il ferro
all’interno del mondo minerale, Marte tra i pianeti, nel corpo umano, il sangue,
antianemico per eccellenza, si usa come tonico perché particolarmente ricca di
ferro e anche per la stitichezza.

La preparazione dei rimedi spagirici consiste nel purificare per estrarre le virtu
curative, i Tre Principi, i principi Sale, Mercurio e Solfo purificati singolarmente e
riuniti nuovamente, Paracelso e i suoi discepoli rivoluzionano l'approccio alla
Medicina, il cambiamento prevede, in una prima fase, la crescita interiore e la
manifestazione di questo nella vita quotidiana nella seconda fase.

Intermediaria tra le forze galattiche e i tre mondi, inorganico, organico,
psichico, lacqua che purifica, porta rivelazione e liberazione, rimanda al
serpente mercuriale, al processo di evaporazione e condensazione utilizzato
dagli alchimisti, simbolizzato dallo stesso serpente uroborico, alla fonte
Mercuriale dove crogiolano gli elementi in metamorfosi e anche alla pietra
filosofale. Le condizioni affinché maschile e femminile possano generare la
nuova creatura, affinché siano uniti dalla colomba dello spirito e dall’acqua
nutriente, si trovano nella triplice fonte mercuriale che si rigenera da sola, si
raccoglie nel bacino tondo o utero, dove gli elementi non confliggono tra loro,

per ottenere la conjunctio, Natura e Cultura vengono riflesse nell’'uomo e la

98



contrapposizione non ha piu motivo di esistere, Mente, Corpo e Spirito si
riuniscono e insegnano ad osservare i segnali, viene mostato l'essere completo e
unico.

La vasca accogliente arrotonda il quadrilatero verso una forma circolare,
passione e sentimento stanno lavorando nell’utero, il liquido amniotico contiene
ogni elemento necessario alla creazione del nuovo essere, lo completano;

materia e spirito sottoforma di seme, lo hanno formato, l'anima lo anima.

99



5. Gli Animali, i Minerali e il Percorso
dell’'Alchimista

Una iscrizione ricorrente che si ritrova in numerosi luoghi sacri & “SATOR AREPO
TENET OPERA ROTAS”, cinque parole inserite in un quadrato che danno luogo ad
una frase che rimane identica se letta da sinistra a destra, da destra a sinistra,
dall'alto verso il basso e dal basso verso l'alto. La frase puo essere tradotta come
“Il seminatore, col suo carro, tiene con cura le ruote” ma pud avere un
significato e una rilevanza diversa: “opera” € il termine con cui viene designata
la trasmutazione alchemica e “tenet”, dal latino “ténéo”, € un vocabolo molto
complesso e significa “capire, intendere, comprendere, sapere”, quindi “Il
seminatore, col suo carro, comprende le ruote nell’Opera”.

All'origine dei simboli che divennero cosi popolari in epoche successive, il
movimento nella Ruota di Medicina e circolare, in senso orario, aiuta ad
allinearsi sul piano fisico, emozionale e mentale, dona potere, completezza,
integrita, insegna a camminare nel cerchio per apprendere lezioni spirituali, a
seguire il rituale solare.

La Ruota di Medicina o Cerchio Sacro incarna le Quattro Direzioni, le dimensioni
e i cicli della vita, simboleggia morte, nascita, la vita, la rinascita, ma anche la
luce che si ottiene dalla conoscenza, dalla guarigione. Indica il percorso di vita,
cosi come quello spirituale, pietre in cerchio con croci ai punti cardinali, creati
nelle antiche comunita, richiamano la natura delluomo, il cerchio della vita,
della salute, dell'Universo, il Sacro Cerchio, € il cerchio con la croce al centro,
contiene molti simboli, la sua tradizione d’uso € legata alle 4 direzioni. Il
cammino parte da Est e rappresenta illuminazione e chiarezza, dove risiede lo
Spirito, Stagione primavera; ad Ovest, dove risiede il Corpo, si ha contatto con la
dimensione spirituale, si lavora per spiritualizzare la materia, la Stagione
collegata e l'autunno, introspezione e trasformazione, intuizione e morte intesa
come rinascita, capacita di interpretare la vita, i simboli, “danzando da svegli”.
Proseguendo a Sud, dove risiedono le Emozioni, il mondo dei desideri, troviamo

gli attributi del bambino interiore, fiducia ed innocenza, amore e dono senza

100



condizione, la Stagione e lestate; a Nord, dove risiede la Mente, abbiamo
saggezza e conoscenza, intelligenza e strategia, la Stagione e lInverno.
Completiamo il cerchio con le direzioni intermedie: il Centro Inferiore ¢ il
numero 5 ed e detto Sede dell’Uomo, Sé Inferiore, il Sud Est corrisponde al
numero 6 e qui risiedono ’autostima e l’amor proprio, il Sud Ovest corrisponde
al numero 7, la spiritualita rappresentata in realta, associata al Karma, la
direzione Nord Ovest corrisponde all'8, alle leggi, alle regole. Il numero 9
corrisponde al Nord Est nel “conto dei venti” e con questa direzione
completiamo il cerchio, acquisendo controllo e potere sulla vita, sulla morte.
L’'uomo dirige la propria energia, Dharma, ed e pronto a sedere al centro, il
Centro Superiore, associato al numero 10, corrisponde al Sé Superiore.

Nel momento in cui ci colleghiamo all'energia della Ruota, attingiamo al suo
potere, riusciamo ad essere focalizzati e percorrere la Ruota di Medicina in tutte
le direzioni, puliti, in perfetto equilibrio, per poter realizzare la completezza.
Tutto cio che ci circonda e considerata energia, €' possibile creare la ruota con
qualsiasi materiale che indica simbolicamente una ruota, le direzioni
nello sciamanesimo dei Nativi americani, sono associate ai 4 elementi
considerati 4 Spiriti, le 4 Sacre Direzioni, le cui energie possono essere invocate
ed imbrigliate, legate ai Grandi Poteri. Lo si puo fare ovunque. Puo anche essere
fatta di sassolini ricostruibile in qualsiasi luogo. Nella ricerca della situazione
attuale, del “posto a sedere” o del “posto di danza” o ripercussione, la Ruota e
un mezzo per comprendere le leggi cosmiche e morali, richiama sia il mandala
sia il simbolo della svastica, € lo specchio dellunione tra uomo e universo,
interazione tra singoli elementi e forma complessiva dell’insieme, come il
divino, non solo una semplificazione. (Figura 1.5, Le direzioni della Ruota e gli

animali totemici).

NORD
NORD-OVEST

A, vowsst
K7




Possiamo invocare ed assimilare i totem animali, una mediazione per sviluppare
al meglio il proprio ruolo ed avvicinarsi al Grande Mistero lungo la Strada Rossa,
rappresentazione di realta che ha lo scopo di guidarci nelle fasi dell’esistenza.
Ogni membro del gruppo nella Ruota di Medicina, si appropriava della direzione
mentale e spirituale, delle qualita dell'animale collegato ad ogni direzione, per
potersi connettere con la Grande Madre. Ogni gruppo si identificava con uno
spirito animale e pensava di discendere da un determinato tipo, specie, gli scudi
portavano dipinto 'animale, ogni clan aveva striscioni sui quali erano raffigurate
le immagini o il simbolo dell'animale, veniva tatuato sul corpo, messo nelle
bandiere, nel nome dei gruppi etnici.

Ogni direzione ha in sé il potere del vento, un individuo deve percorrere la
propria Ruota di Medicina in tutte le sue direzioni, la ruota del Samsara buddista
o Tao cinese, il ciclo completo solare o Danza del Sole per poter realizzare la
completezza spirituale e terrena, che simboleggia anche la corrispondente Luna.
La Ruota di Medicina € una mappa che accompagna ogni essere vivente nel
cammino dalla sua nascita fino alla sua morte.

Ciascun animale e dotato di caratteristiche ben precise che lo identificano, ben
consapevoli delliinterconnessione tra tutti gli esseri viventi, i Nativi americani
hanno saputo trarne preziose lezioni di vita.

Gli spiriti archetipali sono portatori di un messaggio ben preciso. Gli Animali, i
vegetali e i minerali, corrispondono a guide spirituali, modelli di vita.

“Dalla luce rossa del cristallo si sprigiono un riverbero di sangue, e quando
sollevai la pietra per scoprirne il segreto si svelo davanti ai miei occhi questo
orrendo spettacolo: nel profondo di quel che ha da venire c’era [’assassinio. Il
biondo eroe giaceva ucciso. Il coleottero nero é la morte che é necessaria al
rinnovamento, percio dietro di lui ardeva un nuovo sole, il sole del profondo”.
(Jung. C.G., Il libro rosso, Bollati Boringhieri ed., 2012)

Dentro ogni essere umano ci sono nove giude in tutto, nel Cerchio Sacro, due
sono le guide che rappresentano maschile e femminile, sette sono le giude che
corrispondono alle direzioni, Est, Sud, Ovest, Nord, Sopra, Sotto. L'Albero & il
centro da raggiungere dopo un lungo cammino per poter armonizzare in sé le
caratteristiche di tutte le altre direzioni e infine porsi al Centro, centro del Sé

da cui mantenere un sano distacco.

102



L’Archetipo € una rappresentazione simbolica del viaggio attraverso la vita,
energia dinamica di evoluzione che porta nelluomo all'individuazione, garantisce
la continuazione della vita, simbolo di esperienze delliinconscio collettivo
permette comunicazione, relazione, la forza dellArchetipo € un bagaglio di
contenuti.

Sole, Luna e Stelle sono gli ornamenti cosmici della Donna celeste, figura
gloriosa, magnifica, che appare come una sublime regina, il sole, l’astro sovrano,
e il manto che avvolge la luna, la regina della notte, la illumina e la sorregge, le
dodici stelle, i Segni dello Zodiaco, le circondano il capo.

L’Eroe trafigge il drago, lo doma per liberare il principio femminile, la donna, ad
esempio la principessa, la libido, l'eros deve essere annientato davanti al non-
potere, l'eroe maschile conficca nel cuore del drago la spada della volonta, fa
sbocciare le rose dalla sua impugnatura e riporta la vita dopo che la spada ha
riposato nel corpo putrefatto. La spada viene costruita con fuoco e con acqua e
si trasforma il Ferro nell'’Acciaio che non si distrugge, il Ferro si puo ossidare
facilmente nell’uomo.

Nella simbologia ermetica la Caverna Oscura, corrisponde al caos, l'immagine
del drago rappresenta una larga apertura ed abisso, non solo tenebre, caos, la
fase al Nero, morte e decomposizione, ma anche spazio per vedere la luce, la
trasmutazione espressa simbolicamente dalla semina e dalla terra in cui tutto
risorge a primavera o dalla Quercia cava, “chéne-chaino” che significa “aprirsi”,
“essere spalancato”.

Dopo il “Nero” inverno “Nigredo”,“Albedo” € Opera al Bianco, la luce, la divinita
che nasce, € Horus.

La Coscienza dell’Uomo, seguendo il processo di individuazione che va
dall'esplorazione dell’Ombra al riconoscimento con il Sé fino ad identicarsi con
U’Altro, determina la coscienza collettiva Conjunctio, dopo il ritiro delle proprie
manifestazioni.

Amon-Ra, divinita solare egizia, immagine del fuoco, divinita piu potente della
mitologia egizia, re di tutti gli dei del Phanteon, viene ricondotto all'Archetipo
del Sale dAmmone o Sale Armoniaco perché realizza 'armonia, con l'unione tra
['Ariete, Ammon, immagine dell'acqua, dei processi di materializzazione e il Dio

Ra, solare.

103



La presenza del drago in moltissime culture fa supporre che la sua immagine
emerga dallinconscio collettivo che conserva la memoria degli animali
preistorici. In celtico la parola Pendragon indica il capo dei villaggi per i Celti il
drago é lanimale piu forte, piu sacro, simbolo di protezione, del comando,
deriva dalla divinita Tiamat, originaria della Mesopotamia, madre di tutte le
acque. | Celti credevano negli animali come alleati e attribuivano ai loro clan
intime associazioni con animali specifici.

Il Drago € importante come ’eroe, € il punto di biforcazione, affinché il sistema
si evolva, deve far emergere nuovi significati e per fare cio occorre un nuovo
ordine ad opera del caos-disordine-drago che viene ucciso. Si versa il sangue
sacro e si compie la salvezza, col sangue della Croce inizia l'era spirituale della
fine del potere del Drago come attraverso il mistero pasquale dell’Agnello.

La nascita della civilta sara la spinta all'evoluzione spirituale dell’uomo, Jung
definisce I’importanza dei rapporti, determinati dalla libido, come la somma dei
tre steli con i cinque fiori, un ogdoade, diviso in libido esogamica e libido
endogamica che favorira l'uomo che diventera un esade.

Nell’Ermetismo ritroviamo le chiavi per comprendere lunione alchemica nel
rituale della Comunione con il pane ricongiunto nel calice, pieno di-vino (Figura
2.5, Mosaico, Cristo in trono tra la Vergine e San Giovanni, particolare San

Giovanni con animali allegorici, Cimabue, Abside Duomo di Pisa).

Esistono quattro differenti tipi di draghi: il Drago di fuoco aiuta a superare gli

ostacoli e conferisce qualita di leadership e di padronanza, trasmutazione,

104



maestria, energia, porta vitalita e coraggio, passione per dare vita a nuovi
progetti. Il Drago daria favorisce gli eventi sincronici, lampi di genio e
illuminazione, risveglia lintuizione portando chiarezza, ascolto della voce
interiore. Il Drago di terra rivela la nostra ricchezza, forza, potenziale. Con il suo
aiuto, si trovano bellezza e volonta per produrre risultati concreti. Quando lo si
invoca, occorre visualizzarlo lento e pesante, che porta l'abbondanza di Madre
Terra. Il Drago d'acqua aiuta a lavorare sulle emozioni irrisolte, porta alla luce
emozioni, ricordi e desideri dimenticati o rimossi, passione, profondita,
emozione. Un drago d'acqua offre sostegno per affrontare dolorose esperienze
del passato, puo aiutarci a raggiungere un senso di pace e di equilibrio
ritrovando la compassione e il coraggio di lasciar andare il passato.

Le figure tutte dell’Anima della Natura, attraversando morte e resurrezione,
svelano la natura della nostra Anima, cio che e celato, la condizione illusoria
dell'uomo detiene la chiave per svelare noi stessi ed emergere.

Il guardiano da superare € il drago, non € un nemico, un mostro ma il supremo
totem, la nostra immagine profonda, 'Ombra, ma anche capacita intrinseca di
affrontare prove, cambiamenti. L'Ombra, come il seme, una volta sepolta nella
terra, nasce e rinasce a nuova vita, tanto meno e incorporata nella vita piu e
nera e densa. La nascita alla nuova vita dopo la morte é il riflesso del divino, in
altre parole é vitalita o come viene definita oggi in fisica, neghentropia o
sintropia, che modifica un sistema da disordinato a ordinato.

L'alchimista raggiunge la perfezione in base allo spazio che vuole, con la salvezza
del Bambino, si apre il passaggio. L'unico vero nemico siamo solo noi stessi.

In chimica, l'eccimero e formato dall'associazione di un atomo eccitato con un
altro atomo non eccitato; l'eccimerazione di un prodotto per la cura della
persona e l'eccimero di quel medicamento, un prodotto omeopatico, un prodotto
erboristico, un farmaco. Una volta eliminata la parte chimica di sintesi, anche il
farmaco allopatico ha una vibrazione, innalzando la quale € possibile renderlo
piu attivo e meno nocivo, per il fatto che e artificiale, non € vitale ma gli effetti
collaterali di tossicita non persistono piu. La parola “eccimero”, formata da
“ecci” e “mero” indica un pezzo puro, come ad esempio un cristallo, che ha
ricevuto una eccitazione, una vibrazione, eccimero € il prodotto informato, da

cui l'informazione si propaga a tutta la struttura.

105



Tramite elettrolisi [’argento viene trasformato in un colloide estremamente
facile da utilizzare, con costi ridotti. L’argento colloidale venne accantonato
nonostante la comprovata efficacia, per il sempre maggior interesse verso gli
antibiotici, come la Penicillina.

L'alchimista applica ogni mezzo informativo per sostenere la parte terrestre
dell'energia spirituale, nella speranza di rinnovare se stesso trovando sostegno in
natura; impeccabilita della tecnica, sforzo straordinario, gli permettono di
rinnovarsi, di perfezionare tutte le forme, con procedimenti analoghi a quelli
utilizzati nella lavorazione dei campi, utilizzando piante e metalli in relazione al
cosmo.

La parte oscura da conoscere e integrare in noi, per accedere al risveglio
dell'anima, liberando il potere della natura, porta conoscenza. San Giorgio
uccide il drago che e anche patrono delllnghilterra, il drago diventa un
protettore di noi stessi.

Nell'Apocalisse, il drago viene concretizzato nelle parti seguenti alla 12 con le
figure del drago d'acqua e di terra, il mostro del mare (13,1) e il mostro della
terra (13,11), due Bestie. Complessivamente le Bestie sono quattro come gli
elementi naturali. Il drago da forza, potenza sovrannaturale, il trono, la podesta.
Il drago ha 7 teste, numero che indica la completezza, le corna sono simbolo di
forza e i dieci diademi sono tutti i numeri.

L’eroe, Sigfrido, nel libro Rosso, € ucciso nell’antro infernale, la sconfitta del
Drago nella battaglia del cielo trova il suo compimento.

Esprimendo il nostro sé piu profondo e luminoso, l'esperienza di vita puo
ottenere un accrescimento, spostare i limiti, porta alla definizione del proprio
spazio vitale, inizia cosi il recupero e la crescita del potere spirituale e dei
frammenti di sé.

Il drago per liconografia cristiana rappresenta il Diavolo, nel Libro di Giobbe &
citato il Leviatano, drago marino, che contiene nei pezzi del corpo i suoi
cittadini-sudditi. Le credenze cinesi affermano che alla morte un imperatore
volasse in cielo sotto forma di drago oppure che quando il drago si alza in volo,

la pressione sulle nuvole delle sue zampe porta pioggia. (Figura 3.5, Draghi)

106



Presso le antiche civilta, il simbolismo aveva un ruolo fondamentale, l'individuo
descriveva il mondo in cui viveva e il concetto di infinito, 'aspetto divino,
attraverso simboli animali, vegetali, perché ogni essere vivente € in relazione.
Gli animali racchiudono il potenziale dell'umanita, dell'essere, al grado lunare e
le piante sono umanita al grado solare, i minerali rappresentano l'uomo al grado
di Saturno, e questo potenziale viene risvegliato entrando in contatto con
ognuno di questi Regni.

Talvolta gli animali diventano protettori e guide sia nel regno fisico che durante
il viaggio nei mondi sottili, svelano immagini ed intuizioni, facilitano il flusso
delle informzioni.

Simbologie che si ritrovano in tutte le culture sono: Coccinella associata a
fortuna e spensieratezza, buona sorte, Leone guida e comando, Tucano teatralita
e comicita spensierata, appariscenza, Unicorno andare oltre i limiti abituali,
viaggiare nei Reami della Fantasia, realizzazione di una connessione superiore.
Fra le tante storie legate al totemismo cioé al connubio tra uomo e animale,
ricordiamo la storia di Diarmaid, la sorte di questo eroe era legata alla vita del
cinghiale. Il cinghiale rappresenta la forza solitaria del guerriero, molto diffuso
in Gallia dove le insegne di guerra sono sormontate da aste che rappresentano
dei cinghiali, nel calderone di Gundestrip € scolpito un cinghiale e molti guerrieri
portano un elmo con lincisione di questo animale sopra. Prydui era stato rapito
alla nascita e poi deposto in una stalla dov'era appena nato un puledro, Culhwch

nasce in mezzo ai porci, Cormac venne rapito da una lupa e allevato con i suoi

107



cuccioli, anche Re Artu € legato alla figura animale, il suo nome significa “figlio
dell'orso”.

La simbologia degli animali si ritrova pressoché dappertutto, il simbolismo
animale ha rappresentato una forma di totemismo, la zoolatria era culto
religioso, gia presente prima del 3000 a.C, tutto era circondato da sacralita e
quasto permetteva una visione microcosmica dell’essere umano nell’Universo, il
sistema agisce come un tutto tra le parti, gli animali sono simbolo di un’entita
naturale o soprannaturale che non € una guida ma piuttosto un compagno di
viaggio.

Gli animali possiedono un significato particolare, Animali Totem o Animali di
Medicina sono sensori simbolici che attingendo alla rete, connettono fra diversi
livelli animale, vegetale, minerale, aprono la porta in modo che ogni persona
possa manifestare il potere di ciascuna specie.

Per i Nativi Americani, 'animale € un modello da cui trarre lezioni per riscoprire
il concetto di comunicazione per la vita. Il cerchio simboleggia i cicli di vita, &
metafora della visione e dellilluminazione, della Sacra Spirale che collega la
dimensione terrena alle altre dimensioni chiamate da alcuni aldila.

| pensieri scorrono danzanti accettando i cambiamenti la verita si dissolve e
trova il suo punto di seduzione nella danza arrendendosi allo stato di grazia del
ritmo dell'Universo, al rispetto dei ritmi scanditi dal tempo sulla Terra.

Il cerchio dello Zodiaco, i rosoni nelle chiese, sono rappresentazioni della rosa
racchiusa alliinterno del cerchio, luomo che sta dietro la passione diviene
creativo nel gioco di simmetrie di ogni tipo, simmetria con la quale viene
espressa la serie di parole e la musica delle parole.

Colui che riesce a cogliere Uispirazione divina trasformandola in una
meravigliosa creazione umana, porta a termine la volonta di Dio e la rende
visibile al mondo come messaggio di amore e perfezione celeste.

La Rosa a otto petali € un altro simbolo di rigenerazione, simboleggiando anche
riservatezza e silenzio, per questo veniva portata sulle tombe degli avi e ai
defunti, la Rosa ed il loto hanno lo stesso significato di fioritura dalle spine o
dalle acque putride.

Per Dali la rosa rappresenta gli organi riproduttivi della donna, la mestruazione e

l'Eterno Femminino Sacro. Una grande rosa rossa fluttua nell’immensita del cielo

108



blu nel dipinto “Rosa Meditativa”. Salvador Dali sapeva ben coniugare la realta e

il sogno. (Figura 4.5, Meditative Rose, Salvador Dali, Olio su tela)

“Come ogni rosa, cosi ogni artista ha il suo insetto”

“Crea artista! Non parlare! | Solo un soffio sia il poetare”. J. W. von Goethe
Affinché il seme fruttifichi occorre sotterrarlo nella terra, il Nero, la morte,
l'Opera intrisa di Nigredo scava in profondita e loscurita della Nigredo &
trasmessa con un‘altra sfumatura. Il colore blu apre la via duscita dall'oscurita,
dalla negativita, dalla critica, dall'isolamento, dai rimuginamenti, la fiamma blu
da valore al bianco, portando ad una riflessione profonda, si nutre col nero e
trasmette l'arcobaleno, come un temporale, i colori dell'arcobaleno annunciano
il bianco, risultato del prosciugarsi dellumidita e risplendono nella coda del
pavone con i suoi molteplici occhi.

«Perche il creatore sia egli stesso il figlio che viene di nuovo partorito, deve
voler essere anche colei che partorisce e il dolore di colei che partorisce»
(Nietzsche F., Cosi parlo Zarathustra, Newton Compton Ed., 1975, pag 98).
L'Opera al Bianco corrisponde alla rinascita, alla fase animica, alla quale si
giunge attraverso il blu, la sofferenza € un valore sul quale il bianco dellAlbedo
puo fiammeggiare e avviene il passaggio dal nero al bianco attraverso la
girandola dei colori, la luce assoluta che scomponendosi nel suo riflesso puo
essere percepita dalluomo che trova il suo culmine, il suo compimento, con il

Grande Spirito, la stella a cinque punte o pentagramma. | colori che si riuniscono

109



nella ruota che gira, riflettono il bianco che rappresenta la pace, la pulizia,
lilluminazione, la purezza, l'innocenza ed ¢ il piu alto livello di comprensione.
L'ombra creata dalluomo permette prima di osservare immagini riflesse per poi
passare alle cose stesse, come nel mito della caverna di Platone, € il guardiano
della soglia, nei colori si specchiano i pensieri e le azioni compiute dall'individuo
che manifestano la realta e possiamo scorgere il riflesso, ’affioramento
dell’informazione per analogia, per deduzione simbolica.

L’uomo inizia ad avere una presa di posizione differente nei confronti di cio che
vede all'esterno, forme, quantita, numeri e nomi. Il colore produce onde
vibrazionali nell'intuizione, o conoscenza dell’inconscio e si contrasta il pensiero
forte e definito.

Uno degli emblemi piu significativi della manifestazione del Divino e il
Pentacolo, la stella a cinque punte inscritta in un cerchio che rappresenta il
numero cinque, essenza del Pentacolo e il numero degli elementi. (Figura 5.5,

Pentacolo)

Cinque incarna la forma e la formazione della vita, l'essenza stessa della vita, la
Rosa a cinque petali sintetizza ’elevazione spirituale dell’uomo, oggetto
prezioso che rappresenta l'evoluzione su tutti i piani.

La tradizione cinese tramite la Teoria dei Cinque Movimenti attribuisce alla Terra
una quinta stagione, che si trova di passaggio della durata di 18 giorni, alla fine
di tutte le stagioni, 365:5 = 73, a ogni stagione corrispondono cosi 73 giorni. Il
numero 73 € la somma delle lettere della parola Chokmah, Sapi sapienza, nel
numero stellato centrato 73, 73=72+1 ritroviamo 72, uno dei numeri che
caratterizzano il tempo ciclico.

Il tempo & un modo per misurare come cambiano le cose, come vuole Aristotele,
il tempo non é evidente ai sensi, si deve dedurre dalla regolarita dei fenomeni.

Leibniz ha di proposito tolto la “t” al suo nome, per la sua fede nella non

110



esistenza di t il tempo, per Newton esiste un tempo che scorre di per sé,
assoluto, vero e matematico, indipendentemente da cosa cambia o cosa si
muove, per districarsi fra i due € necessario il terzo, Einstein, «Quale di questi
due modi ci aiuta meglio a comprendere il mondo? Quale dei due schemi & piu
efficace?»

L’alchimista € un insieme di luci e ombre, intuizioni e dubbi, per ottenere la
Pietra Filosofale, per accedere alla propria individualita, il cammino interiore
prevede l'attraversamento di tre fasi fondamentali, Jung vede in queste tre fasi
tre figure archetipiche: 'Ombra, 'Anima e il Vecchio Saggio.

Ci volle un frutto maturo caduto da un ramo per consentire a Isaac Newton di
intuire la legge di gravita, 'Opera alchemica, Newton si € occupato di Alchimia e
da Newton nasce la scienza ed e stato anche definito “l’ultimo dei maghi”
rimasto dell'alchimia.

Il matematico e astronomo Keplero, introdusse le leggi della dinamica dei moti
planetari e Newton dedusse dalle Leggi di Keplero, la forza di gravitazione
universale. La mela perfetta indica simbolicamente conoscenza nascosta, questo
emblema bello e potente, pur in questo periodo apertamente illuminato, viene
proibito al genere umano dal serpente.

Tagliando orizzontalmente la mela, ogni seme puo essere visto come simbolo del
rispecchiare gli aspetti spirituali di questo simbolo universale, la mela tagliata
rivela con i semi, una stella a cinque punte e ogni seme rapresenta un aspetto
della stella, idea, nutrimento, conoscenza segreta, vita e misteri nascosti
allinterno della terra. Si arriva, alla luce di questi significati, all'essenza della
vita, al concetto d'infinito, al principio dell'essere, fonte inesauribile di
conoscenza.

Osservando la natura, gli alberi e i cespugli hanno fiori composti da 5 petali e
foglie e frutti con 5 suddivisioni, come si puo vedere nella foglia d'edera. (Figura

6.5, Foglia d'edera con 5 punte)

111



La trama del campo elettromagnetico, di cui e fatta la luce e all'origine delle
forze che fanno girare motori e l'ago della bussola, € un piano nella realta fisica
del mondo. Il mondo, oltre a questo, ha la trama del campo gravitazionale che &
l'origine della forza di gravita, trama e anche lo spazio-tempo che tesse questa
tela come una scacchiera in cui le pedine si spostano, una mossa € soltanto
propedeutica a quella successiva e ancora a quella dopo, fino al vero scopo di
vincere la partita. Per le pedine apparentemente l'obiettivo € finalizzato nella
mossa stessa.

«|l Tao-té-ching presenta problemi filologici di non facile soluzione e la
laconicita del testo é esasperante, cio nonostante non si sfugge al bisogno e al
desiderio di rendersi conto del senso di questopera. Nei secoli, falangi di
eruditi cinesi si sono impegnati ma il Tao-té-ching e uno di quei libri che
conservano inalterato il loro valore. La stessa oscurita del testo sembra
renderlo piu affascinante a interpretarlo e, negli ultimi cento anni, sono
apparse anche numerose traduzioni in lingue occidentali. Se gli interpreti cinesi
non concordano affatto tra loro, ancora maggiori sono le divergenze tra
traduttori. Pur avendo appreso molto, non ce n‘era nessuna che mi soddisfacesse
tra le migliori traduzioni.» (Dall'introduzione al Tao-té-ching, Il Libro della Via e
della Virtu, di Lao-tzu, nell'edizione Adelphi del 1973, tradotto da Anna Devoto,
pag. 11).

Una scelta va bene come laltra ma proprio nel momento presente, una scelta
puo essere opportuna 0 meno per rappresentare una certa situazione. Il
problema che si € voluto e la risoluzione possono essere utili se svincolati da
riferimento a oggetti specifici.

Gli animali, a differenza degli uomini, scelgono in base allambiente e in base
alle proprie esigenze interne, sono creature adattabili, interessati all'esterno ma
con desiderio di uscire da se stessi e allo stesso tempo interessati a se stessi.
“Credo che potrei voltare la schiena e andare a

vivere con gli animali, cosi placidi e contenti,

mi fermo e li contemplo per ore e ore.

Non si affannano mai, non gemono per la loro

condizione, non vegliano al buio a piangere i loro peccati,

non mi danno disgusto discutendo sui loro doveri

112



verso Dio,

nessuno é insoddisfatto, nessuno impazzisce per

smania di possedere,

nessuno s'inginocchia davanti a un suo simile, né

ad altri della sua specie vissuti migliaia di anni fa,

nessuno e rispettabile o infelice per la terra universa.” (Whitman W., Foglie
derba, Il canto di me stesso, Penguin ed., 1855, 32, pag. 77)

L'Oro e il seme stabile che vivifica, il frutto della trasmutazione. La raccolta e
simbolizzata dai frutti conseguimento della Rubedo, rossore, l'ultima fase.

Nella cultura antropocentrica, la Fenice ha assunto un ruolo importantissimo,
rappresenta il bisogno di purificarsi, il processo di trasmutazione, il
rinnovamento, il processo di evoluzione a favore di una nuova immagine o di un
nuovo stile di vita che deve affiorare, puo richiedere di sacrificare e bruciare
una vecchia identita, magico uccello di fuoco vicino agli alchimisti, nell'antico
Egitto era associata alla citta di Heliopolis. Dopo aver vissuto per 500 anni si
ritirava in un luogo appartato e costruiva un nido sulla cima di una quercia o di
una palma, accatastava ramoscelli di pregiate piante balsamiche e intrecciava
un nido a forma di uovo. Si adagiava e si lasciava consumare dalle fiamme
cantando una canzone e rinasceva dopo 3 giorni, rinnovata nel corpo e nello
spirito; poi volava ad Heliopolis e si posava sopra l'albero sacro simbolo non solo
dell"anima immortale e della resurrezione ma anche di trionfo, nuova vita,
longevita ed immortalita. La Fenice, dal momento che si crea da sé, non ha
alcun Maestro, € un uccello unico, un essere solitario. Non si riproduce, puo
vivere centinaia d“anni, scopo della sua vita e riportare felicita sulla Terra,
bruciando la vecchia identita a favore della nuova immagine o di un nuovo stile
di vita che affiora, vivendo piu a lungo, una Fenice € unica.

Il cammino inizia nella Caverna, come nella “Repubblica” di Platone, varcando la
soglia dell’inizio; gli uccelli sono usati per rappresentare la tendenza dell'uomo
al volo, la spiritualita, da qui il parallelo con i processi alchemici della Grande
Opera, come risultato la spiritualizzazione completa e la rinascita della
personalita, lottenimento della Pietra Filosofale. Il vecchio € comodo e il
passaggio verso il nuovo stretto e faticoso, ma con coraggio il vecchio puo essere

abbandonato per andare in direzione del nuovo.

113



Il processo del lavoro alchemico comincia con il corvo, simbolo di Nigredo,
seguito dal cigno per lo stato di Albedo e dalla fenice per lo stato di Rubedo. Il
simbolo del pellicano rappresenta la forza spirituale e pellicano € anche il vaso
per distillare, al meccanismo viene associato il fuoco, appunto la forza dello
spirito.

«Se dopo un mese o due vorrai osservare i fiori vivaci e i colori principali
dell’Opera, ovvero il nero, il bianco, il giallo citrino e il rosso, allora senza
alcuna altra operazione manuale, ma solo con la regolazione del fuoco, cio che
era manifesto sara nascosto; cio che era nascosto sara manifesto» (Tommaso
d’Aquino, Trattato sull’arte alchemica, Newton Compton Ed., 1996, cap V, pag
69).

Attraverso la partecipation mystique ed emozionale, il pensiero o conoscenza
astratta muovono la sensazione o conoscenza del mondo esterno, il sistema deve
agire come un tutto.

Il concetto d'infinito che c'e sotto, e la porta, tutti i processi in un sistema
isolato conservano l’energia totale ma la canalizzazione e la connessione
attraverso il contatto portano all’assorbimento dello Spirito, simbolo del
progresso, dell’avanzamento, dell’espansione, per accedere alla conoscenza di
cio che di bello c'e.

Le cose esteriori sono solo immagini, l'immaginazione umana crea e l'immersione
dentro le caverne permette di recuperare tutto cio che € stato interiorizzato o
rimosso che si puo manifestare nel sogno.

Secondo il mito greco la rosa nasce dal sangue versato da Afrodite nel tentativo
di salvare il suo amato Adone ucciso da un cinghiale, quindi simbolo dell’amore
che resiste alla morte terrena e diventa e si fa eterno.

«Il mondo e divenuto per noi ancora una volta “infinito”: in quanto non
possiamo sottrarci alla possibilita che esso racchiuda in sé interpretazioni
infinite» (Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Compton Ed, 1993,
pag 254).

L'uomo € nell'uovo cosmico, simbolo del cerchio e della ruota, la consapevolezza
attraverso i sensi, rappresenta uno stato naturale, angeli cosmo e uomini
rappresentano una Trinita di unione con se stessi, la consapevolezza del

momento presente. (Figura 7.5, Illustrazione di Ildegarda di Bingen)

114



Alla base del tempo ciclico, Madre Terra che con le Radici aiuta ad affrontare la
morte e la rinascita nella ciclicita della vita.

«Lina comunico a Ippi la sua decisione di cadere. E si scuso per non averla
coinvolta, ma era lei che aveva deciso di non cadere, era lei che aveva proposto
alle altre la Nuova Legge, quindi toccava a lei tornare sui suoi passi. Ma ora
voleva sapere cosa ne pensava Ippi, se aveva fatto giusto o no. « Non c'é giusto
o sbagliato in queste faccende, Lina. Chi puo dire? Tu hai agito per il meglio. E
se hai deciso che cadremo, cadremo.» Si parlarono a lungo, Lina e Ippi.
Passarono un giorno intero a discutere, a cercare di capire il senso, per una
foglia, del rimanere o non rimanere attaccata all'albero. »

«A quel punto la terra ebbe lidea di interpellare le radici stesse, che parlassero
direttamente a Lina. Ma le radici se ne stavano ben sotterrate al caldo,
dormivano profondo, e bisogno far di tutto per scuoterle dal loro torpore
radicale. [...] A quel punto si risveglio anche la linfa, che scorreva lenta e
invisibile nel legno e disse: «Linfa? Parlate di me? Ebbene si, io linfa vi faro
salire fino in alto, attraverso il tronco e attraverso i rami, e diventerete il
nutrimento delle nuove foglie...Voi sarete le nuove foglie!»

«Ma si, ma si, proprio cosi...lo Terra accolgo voi foglie. Vi sbriciolo, vi
polverizziamo, faccio di voi un unico meraviglioso impasto con la mia sostanza
terrosa..Voi diventate terra, e allora le radici...Radici! Radici!>»

(Paola Mastrocola, L'anno che non caddero le foglie, Ugo Guanda Ed, 2016, pag.
131-132-139).

Gli archetipi danno senso alle forme, si compongono in un modo differente in

ognuno di noi ma sono allo stesso tempo ingredienti comuni.

115



L'attivita del pensiero produce vibrazioni nel corpo mentale delluomo, grazie a
questa vibrazione € possibile distinguere una particolare energia da un’altra, le
energie vibrano costantemente a diversi livelli di frequenza, il pensiero &
qualcosa di vivo e molto penetrante capace di influire notevolmente sulla nostra
realta ma ¢ solo la proiezione del mondo interiore.

La parola illuminazione evoca lidea di unimpresa, la psiche € alla base di tutte
le funzioni fisiche e di ogni attivita inconscia ma essa e lessenza che e la
consapevolezza di pensiero, dal momento in cui i movimenti vengono appresi e
memorizzati, l'attenzione cosciente puo essere rivolta altrove, la guida avviene
in modo del tutto automatico ed istintivo ma ci concentriamo per far attenzione
al traffico circostante. Immaginiamo che la nostra memoria sia limitata solo alle
ultime ventiquattro ore e che tutto cio che abbiamo vissuto venga cancellato,
non avremmo piu un‘identita. Inoltre, consideriamo che potremmo condurre
l'esistenza senza imparare nulla, proviamo a pensare cosa significherebbe, per
esempio, guidare un'auto in assenza di tutti gli automatismi che si sviluppano,
cambiare le marce, la frizione, accelerare, frenare, potendo far ricorso solo
all'attenzione, concentrandosi su ogni azione, senza intrattenere rapporti con gli
altri.

“Voglio avere dominio, possesso. L'azione e tutto. La gloria e nulla” Faust.

Per la Legge d’attrazione, tendedo a restringersi, a rimpicciolirsi, da porsi come
volonta di servire, questa volonta diventa capace di dominio negando la logica
del dominio.

Le parole hanno un significato ma i pensieri ad esse collegate e le tempeste che
stiamo vivendo che emergono da esse, impediscono di comprenderlo. (Figura

8.5, L'Orco, Parco dei mostri, Bomarzo, VT).




Prestando piu attenzione alle sensazioni fisiche ci diamo la possibilita di avere
maggiore liberta, piacere e dolore non sono esperienze assolute, sono due facce
della stessa medaglia, appartengono a categorie diverse ma la consapevolezza e
la piu alta meta per essere.

“Piu un essere e complesso, in base alla nostra Scala di Complessita, piu esso e
centrato su se stesso e per questo diventa piu consapevole. In altre parole, piu
elevato e il grado di complessita in un essere vivente, maggiore e la sua
coscienza; e viceversa”. (Von Franz M.L, “Alchimia”, Bollati Boringhieri Ed,
1994).

«Siamo nella nostra rete, noi ragni, e qualunque cosa venga da noi imprigionata
qua dentro, non la potremmo acchiappare se non in quanto é cio che si fa
appunto prendere nella nostra rete» (Nietzsche F., Aurora, in Opere, Newton
Compton Ed., 1993, pag 89).

Il Lischer test € un test di psicologia alchemica, in cui vengono applicati
postulati della Tradizione Alchemica, in chiave moderna, l'eccesso di adattabilita
non permette di vivere debitamente le proprie pulsioni e si delineano quattro
aspetti: rosso caratterizzato da eterocentrismo e autonomia, verde con
egocentrismo e autonomia, giallo con eterocentrismo e eteronomia, blu con

egocentrismo ed eteronomia. (Figura 9.5, Luscher test)

Moderatamente
¢ Secca ¢ Fredda

2

Epualmente *

Osservando cio che nel corpo c'e, sappiamo gestire le emozioni, se si osservasse
questo principio, il mondo sarebbe in pace e in equilibrio.

Iside porta in grembo suo figlio Horus e declina le offerte dell’angelo Amnael,
vince la battaglia e l'angelo le rivela tutto cio che sa sulla via alchemica. Kairos

tempo qualitativamente distinto da quello governato da Kronos intento a

117



divorare i suoi figli, € un bel giovane che avanza rapido sui suoi talari
impugnando un rasoio, segno del taglio netto tra il momento del suo comparire e
quello della sua scomparsa, il momento in cui la divinita decide di agire e
cambiare la storia. L'alchimista mette nell'’Athanor se stesso, considera le proprie
impurita come parte della “prima materia”, da qui il punto di partenza
dell'esistere cioe essere in atto consapevolmente per il tempo che e dato.

Una contrapposizione puo aiutare per ottenere beneficio e assistere gli altri con
lo studio del corpo umano, del mondo che ci circonda, interagire senza fatiche,
restituendoci all'attimo, al presente, senza generare equivoci e doppi sensi.
Mercurio e caratterizzato da due aspetti, € duplice, rappresenta gli opposti, il
processo che va da uno allaltro e la medicina della gioia, della felicita,
attraverso le informazioni di tutte le specie, insinuandosi in quelle realta che
sono le strutture.

Le cellule di Bénard, che non si muovono, sono una struttura organizzata
spontaneamente in un fluido posto in mezzo a due superfici orizzontali, se la
differenza di temperatura tra queste due superfici supera un certo valore
critico, si creano moti convettivi e la spinta idrostatica e quindi la gravita sono
responsabili della comparsa delle strutture esagonali delle celle.

Prigogine studio queste strutture e le defini dissipative, in quanto realizzano un
modo intelligente, ma imprevisto di dissipare l’eccesso di energia termica con
listituzione di un ordinamento esagonale.

Lo stato che si viene ad instaurare di turbolenza non € caos, € una
sovrapposizione di tele, di strati, in modo disordinato, che coinvolgono milioni di
elementi, in circostanze particolari. Il sistema puo stabilizzarsi nelle strutture
dissipative, per struttura dissipativa si intende un sistema termodinamicamente
aperto che lavora in uno stato lontano dall'equilibrio scambiando con 'ambiente
energia, materia e entropia, le Celle di Bénard.

“Benedetta sii Tu, universale Materia,

Durata senza fine, Etere senza sponde,

triplice abisso delle stelle, degli atomi e delle generazioni,

Tu che eccedendo e dissolvendo le nostre anguste misure

ci riveli le dimensioni di Dio” (Teilhard de Chardin P., Inno alla Materia, in Inno

dell'Universo, Queriniana Ed, 1961).

118



In uno stato dinamico, lontano dal punto di equilibrio, l’universo evolve verso
stati di massimo disordine.

Tali equilibri dinamici si trovano ad esempio nella struttura spaziale delle
particelle costituenti i cristalli, che puo essere descritta come un insieme di
punti, ciascuno dei quali puo essere collegato a uno o piu elementi
corrispondenti alle rispettive posizioni e distribuiti regolarmente nelle tre
dimensioni dello spazio. Il filare corrisponde ad uno spigolo reale o possibile e
lincontro di piu filari si chiama nodo. Tre filari non giacenti sullo stesso piano
danno origine al reticolo spaziale. Nel reticolo si possono individuare le celle
elementari, le piu semplici unita ripetitive di un cristallo. La ripetizione di una
cella forma il reticolo cristallino. Il mineralogista francese A. Bravais dimostro
che esistono 14 tipi di celle elementari che portano le particelle a formare 7
sistemi cristallini di simmetria fondamentali e 7 derivati da questi per
traslazione e compenetrazione. La ripetizione di un'unita strutturale o cella
elementare avente una forma geometrica specifica, forma la rete attraverso la
quale scorre l'energia vitale. | sistemi a loro volta si suddividono in tre gruppi,
monometrico, dimetrico e trimetrico, in base alle costanti cristallografiche nello
spazio tridimensionale, particelle che si susseguono ad una distanza fissa.

Tutti gli opposti sono polari e quindi costituiscono un'unita, “tutti nel mondo
riconoscono il bello come bello; in questo modo si ammette il brutto. Tutti
riconoscono il bene come bene; in questo modo si ammette il non-bene” (Lao
tzu, Tao té ching, Gli Adelphi Ed., 1973, pag. 31).

Vivere nel qui e ora in questo preciso istante aiuta a comprendere che il passato
e la somma delle esperienze vissute e serve per accumulare conoscenza,
imparando dagli errori, troveremo la nostra autentica evoluzione. Per ottenere
corpi perfetti, per perfezionare cio che non ha funzionato, verificare il percorso,
occorre distruggere tutte le qualita e nella terra arata poi si puo seminare l'oro e
da corpi imperfetti ottenere corpi perfetti, attraverso la purificazione dei sensi e
degli istinti. L'uomo in pienezza € come un’Arca di Noé che protegge e conserva
tutte le specie.

L'androgino ermetico delle dualita che esistono tra materia e anima, visibile e
invisibile, immanente e trascendente opera per ricomporle in coppie di opposti

non oppositivi che rendono manifesta l'Unita primigenia del Creato, scopo ultimo

119



alchemico.

«Qui me ne stavo e attendevo, nulla attendevo,

Al di la del bene e del male, or della luce

Godendo, or dell'ombra, tutto semplice gioco,

E mare e meriggio, tutto tempo senza meta,

E dimprovviso, amica! Ecco che ['Uno divenne Due

E Zarathustra mi passo vicino..»

(Nietzsche F., La gaia scienza, Appendice, tra le Canzoni del principe Vogelfrei,
si trova “Sils-Maria”, Opere, Newton Comton Ed, 1993)

Zarathustra, nato da Nietzsche stesso, € ombra che diventa figura, Bestia e
Superuomo, sul filo di una progressiva astrazione dal bello dei corpi al bello in
sé, genera nella caducita questo essere intermendio, una corda tesa sull'abisso,
nell'effimero amore del proprio lo, genera i suoi discorsi nel bello della
differenza.

L'Unicorno permette di far divampare il fuoco interiore, rappresenta lo Spirito
divino, guida attraverso il bosco delle paure attraverso la potenza della spada,
rappresentata dal corno, la scintilla. | colori del corno, nero alla base, bianco al
centro e rosso in punta, corrispondono alle tre fasi principali dell'Opera
Alchemica. L'Unicorno puo essere cavalcato da una vergine nellimmaginario
cristiano e nella tradizione medievale raffigura simbolicamente la conguinzione
dei sessi, cavo all'interno e la coppa che riceve (utero femminile) e con la punta,
rossa, penetrante fallo maschile, simboleggia unione tra cuore e la saggezza,
determinazione e spiritualita, unisce gi opposti, purezza del manto immacolato
e spada.

Unicorni, fenici, draghi, tutti gli animali hanno una “medicina”, bastano i
comportamenti e le caratteristiche salienti per comprenderla.

La perfetta combinazione delle leggi del pendolo, contrastando il pendolo
perpetuo, rappresenta il meccanismo che preesiste, le informazioni nascoste
nella Natura, automatiche, che preesistono ma la combinazione di queste leggi
consente di ottenere il moto perpetuo.

«perché nel vuoto qualsiasi punto materiale pesante, sospeso all’estremita di
un filo inestensibile e senza peso, che non subisse la resistenza dell’aria, e non

facesse attrito col suo punto d’appoggio, “avrebbe oscillato in modo regolare

120



per eternita.» (Eco U., Il Pendolo di Foucault, La nave di Teseo Ed., 2018,
prima ed 1988, incipit).
Il moto perpetuo, permette al pendolo il movimento perpetuo.
L’effetto della combinazione del rapporto tra la radice quadrata della lunghezza
del filo del pendolo e il pigreco o ancora la presenza di un dispositivo magnetico
che comunica con il cilindro nel cuore della sfera, determina il moto del
pendolo, che diventa “filosofale”.
«Grande Spirito di Luce, vieni da me dall’Oriente con il potere del sole
nascente. Che ci sia luce nelle mie parole,
che ci sia luce sul mio cammino che io cammino.
Fammi ricordare sempre che tu dai il dono di un nuovo giorno.
E non lasciarmi mai opprimere dal dolore non ricominciare da capo.
Grande Spirito d’Amore, vieni da me con il potere del Nord.
Fammi coraggio quando il vento freddo cade su di me.
Dammi forza e resistenza per tutto cio che é duro, tutto cio che fa male,
tutto cio che mi fa socchiudere gli occhi.

Lasciami passare attraverso la vita pronta a prendere cio che viene dal nord.
Grande Spirito che da la vita, affronto [’Occidente, la direzione del tramonto.
Fammi ricordare ogni giorno che verra il momento in cui il mio sole tramontera.
Non lasciarmi mai dimenticare che devo svanire in te.

Dammi un bel colore, dammi un grande cielo per [’ambientazione,
in modo che quando e il mio momento di incontrarti, posso venire con la gloria.
Grande Spirito di Creazione, inviami i venti caldi e rilassanti del Sud.
Consolami e accarezzami quando sono stanco e freddo.
Spiegami come le dolci brezze che spiegano le foglie sugli alberi.
Mentre dai a tutta la terra il tuo caldo vento che si muove,
datami, cosi che io possa crescere vicino a te in calore.
L’uomo non ha creato la rete della vita, e solo un filone.
Qualunque cosa [’uomo faccia, lo fa a se stesso. »
(Sealth, capo Seattle della tribu dei nativi dAmerica, 1780-1866, Blake Island,
Preghiera alle quattro direzioni, www.animicamente.it)
Per ’ermetismo alchemico il mondo &€ un campo di energia e di creativita

costante, ma indeterminato e indefinito, dato che tale energia € infinita. (Figura

121



10.5, Ouroborus)

L'accettazione dei cambiamenti, come in ogni ciclo, prevede lattenzione e il
rispetto dei ritmi, il potere del creare, la creativita, tutto € in eterna
trasformazione anche la vita e ciclica ed ad ogni morte segue una rinascita.
Tutto cio che esiste nella creazione ha una natura dinamica, con la morte
conosciamo la perfezione del cerchio, il potere della purificazione.

L'archetipo del Grande Padre, in forma di uomo, appare nei sogni, dopo aver
preso coscienza e conoscenza dei suoi contenuti, trasfigura il carattere
prospettico dell'esistenza, le intuizioni migliorano, per chi conosce lesca,
forniscono dei risultati dal punto di vista di una matematica della vita.

La matematica viene utilizzata per rappresentare una situazione, per
confrontarsi, i concetti sono modelli frutto di osservazioni, partono con le forze
della natura e quando acquisiamo saggezza la strada spirituale della crescita
permette una comprensione maggiore del valore matematico.

Il problema della validita &€ un discorso che si e distinto dal momento formale
procedurale, di coerenza matematica. Una certa visione non puo pretendere
quei contesti che si applicano per descrivere una situazione sopratutto se
utilizzata staccata dalla materia, dalle resistenze, la sospensione del
ragionamento ordinario si sviluppa attraverso il ragionamento organico, ogni
conoscenza umana prende il via dai sensi, ogni sostanza, e l’oggetto dei sensi
sono gli accidenti, per la filosofia di San Tommaso. Gli accidenti non possiedono
un essere proprio, lo ricevono dalla sostanza, quando si comprende la sostanza
che permette la conoscenza degli accidenti stessi, si ha conoscenza e la ragione
perde il controllo.

Gli alchimisti utilizzano i colori per nascondere i segreti dell'Opera, i momenti

fondamentali dellOpera che si ritrovano in ogni trattazione sono: morte,

122



Nigredo, corrispondente al nero, all'inverno, alla notte; all'aurora corrisponde il
bianco, rinascita, primavera, Albedo; all'autunno, al tramonto, al rosso
corrisponde Rubedo, raccolta dei frutti. Il numero delle fasi puo cambiare e se
ne possono trovare 4, 3, 7 o 12. Alla vendemmia, al vino rosso e associato
normalmente il rosso autunno, la Rubedo, il coronamento dell'Opera, da cui si
distilla lo Spirito di-vino; Julius Evola indica un'ulteriore fase, rossa estate e
autunno aureo in cui si raccolgono i frutti dorati come l'uva.

Le suggestioni offrono le chiavi d'accesso alle “cose supreme”, potenza che
genera, il segreto dell’acqua custodito nel tempo, il segreto della radice, tutto
questo non é diverso dalla strategia della pazienza e della resistenza, gioco
sconfinato, che permette di affrontare la conoscenza.

Una buona transizione si ha quando il maschio libera limmagine del padre e la
femmina quella materna e tale immagine si disintegra.

Lindividuo € padrone di sé stesso e la volonta di verita € una scelta di
individuazione a cui corrisponde un aspetto piu sottile del conoscere, una visione
delle cose e della coscienza comprensiva, includente la Natura.

La verita e solo un travestimento, diversi strumenti che usano lenergia per
conoscere se stessi e chiamarsi per nome, sono solo un autoinganno, poiché la
volonta € a tal punto lontana dal Sé, dalla Consapevolezza del Se, che & uno
strumento come il labirinto delle apparenze, comprende prima il lato Ombra, il
mondo Altro, infine il senso del Se.

Per chi si distende nell'orizzonte dell'apparenza o nel dissolvimento delle
prospettive, si ha lincontro con l'Anima nell'unificazione, nell'avventura che
spesso avviene attraverso antichi rituali, il Se € pronto a svelare, apprendere
l'arte dell'infinito, della conoscenza.

Solo con la ragione siamo in grado di pensare, la ragione, le relazioni
interpersonali, il mondo della ragione mediante ascolto, favorisce il mondo della
descrizione, noi esseri umani lo usiamo nei gruppi, nelle formazioni sociali e
nelle istituzioni e dalla ragione dobbiamo partire per pensare il mondo,
mettetendoci a sedere, sara il tempo di vagare in una sfera importante,
seguendo il progetto dell'anima.

Per accedere alla conoscenza interiore, al potere delliintrospezione, alla

connessione con il Grande Spirito, con il Divino, occorre osservare i segnali, i

123



fondamenti.

«Cio che avviene quando si intraprende il percorso per realizzare i principi della
quarta via divulgati da Gurdjieff e da Ouspensky é un processo che permette di
acquisire consapevolezza e vivere in uno stato di presenza, integrando idee e
principi con l'esperienza personale, uno sguardo dall'interno sul lavoro spirituale
per sviluppare intelligenza emotiva e autostima per migliorare se stessi in
maniera incrollabile e migliorare lesistenza.» (Antonio S., Questione di
presenza, Thirdforce Ed., 2020).

Il viaggio sciamanico € una delle prime esperienze di guarigione, suoni prodotti
attraverso tamburi approfondiscono il tempo ciclico, i motivi che li collegano
alle ragioni di uomini superiori, siamo cosi al regno della danza, un mondo
semplice, di “spiriti liberi”. Voler divinizzare il mondo ignoto, incessante officina
dinterpretazioni multiple, ci fa uscire dall'apparenza, espropriata dal posto di
preminenza, nel determinare le scelte dell'individuo, da padrona dello stesso,
applicandola per esempio, a situazioni come queste, diventa strumento
dell'individuo.

Dioniso sovrano della danza, il dio smembramento di un‘altra persona, con due
facce che riguardano le scelte, si trova sulle porte e si fa portavoce della
doppiezza: con una faccia guarda indietro e con una e rivolto davanti ma
secondo dove guarda la prospettiva cambia, come il Giano bifronte Dio dai due
volti per guardare futuro e passato.

In «un mondo cosi sovranamente ricco di cose belle, ignote, problematiche,
terribili, divine» (Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Compton ed.,
1993, pag 262), si osserva lo sdoppiamento estatico dell'antitesi, della doppia
volutta e del doppio sguardo. Il confine dove avviene il rovesciamento, dove
dove il Due diventa Uno e l'Uno diventa Due, il regno delliincerto, rappresenta
lultimo confine del mutevole che é capace di trasformarsi e che ha molti
significati.

La razionalita mediante la quale il DNA contiene le informazioni per il processo
di evoluzione genetico, puo richiedere di esplorare la dualita di un'astratta
dimensione dall'uno all'altro polo, proteine si legano a specifiche sequenze che
permettendo sia l'espressione che la regolazione del DNA tutte le proteine

necessarie per la specifica sequenza amminoacidica collaborano insieme e

124



comunicano tra loro, ragione e natura interpretano il messaggio spirituale e
attraverso un codice, mettono in vita il corpo.

Il dolore & provocato dalla spada della “Parola”, € un dolore che mette la
resistenza spirituale, ma anche quella fisica, a dura prova, nella storia dello
sviluppo dell’umanita.

Per la guarigione della comunita, per alcuni riti, lo sciamano incontra nel Mondo
di Sotto uno spirito aiutante, ’Animale di Potere e la fusione avviene per
connettersi, proteggersi, per sentire lo spirito dell'animale dentro di sé. L'unione
con l'Animale di Potere aiuta, attraverso il viaggio sciamanico, a contattare e
superare le fasi delliinfanzia e di tutti i momenti di crescita, il rito dello
shapeshifting permette allo sciamano di muoversi e percepire come un animale
per rivelare che ogni essere ne ha molteplici dentro di sé.

L’unita degli opposti del mondo duale, la fusione, la prima conjunctio, € doppia
perché si osserva se stessi nellaltro, si diventa coscienti dello stato dell'essere
che unisce gli opposti, in uno specchio d'acqua non si mostra la faccia ma si vede
limmagine senza maschere, la seconda conjunctio € triplice perché unifica il
Corpo con Anima e Spirito, la terza e quadruplice perché unifica i quattro
elementi, i bisogni del corpo cessano di essere il solo richiamo, gli elementi si
fondono nel corpo purificato con il Tutto, avviene quindi un'unione armonica,
l’Anima e lo Spirito si uniscono nel Corpo, si allineano all’Unita nella Trinita.

Il verde, pura forza che fa sbocciare i fiori e i frutti, pur non apparendo,
garantisce la bonta della trasformazione, passaggio nascosto, sia quarto che altri
numeri tra le fasi alchemiche, resta celato, protetto come il seme nella terra
che per tutto linverno resta sepolto nell'oscurita pur essendo il passaggio
fondamentale.

L'uomo ritorna dotato di una consapevolezza nuova, trasforma il piombo in oro e
come abbiamo gia visto “visita linterno della Terra e trova la pietra occulta” la
finalita dell'alchimista e proprio questa indicata dalla parola “Vitriol”.

Le sette ghiandole, il sistema endocrino umano, svolgono un ruolo fondamentale
per gli Alchimisti, che stabiliscono delle connessioni tra ghiandole e pianeti:
Uepifisi, U'ipofisi, la tiroide, il timo, il pancreas, le surrenali e le gonadi, sono
collegate, rispettivamente, con Saturno, con Giove, con Marte, con il Sole, con

Mercurio, con Venere e con la Luna.

125



Apparenza sensibile la Luna, governa lumidita, nellacqua partorisce il re
immacolato con labito purpureo, luomo rosso e avviene la congiunzione, la
conjunctio, unione con la donna bianca, Re e Regina sono uniti nella fontana o
nell'uovo filosofale.

Nella filosofia naturale aristotelica si hanno i primi riferimenti al nesso tra
pianeti e metalli.

Il nome dei quattro metalli principali oro, argento, rame e ferro appare
nell’“Iliade” per la prima volta, Achille, essendo rimasto privo delle armi e
volendo tornare, dopo un lungo periodo di inattivita, a combattere per vendicare
la morte dell’amico, si rivolge alla madre Teti, pregandola di donargli un nuovo
equipaggiamento. Teti ordina al dio Efesto (il Vulcano dei latini) di occuparsi
della cosa, fabbrica di persona le nuove armi, fra le quali primeggia il famoso
scudo per il quale Efesto utilizza oro, argento, rame e ferro.

Per ottenere una medicina che, aggiunta al mercurio formasse lelixir di lunga
vita e per trasformare in oro altri metalli, si escogitarono mille modi, alcuni
venivano sottoposti a trattamenti alchemici ed erano poi considerati rari e
preziosi. Achille, come trofeo, in un brano delllliade, offre un anello di ferro
considerato molto prezioso al vincitore delle gare svolte in occasione dei funerali
di Patroclo. Le foglie di Achillea vengono utilizzate per curare delle ferite, sono
frastagliate, con venature che assomigliano alle vene del corpo e alle venature
di ferro. Il Ferro cura le ferite, alimenta il sangue e durante il parto si perde
molto sangue e la carenza di ferro provoca anemia e astenia, esattamente
attraverso il potenziamento, il ferro restituisce forza e buon umore.

| minerali sono sostanze formate da un’ordinata interazione di atomi,
appartenenti ad uno o piu elementi chimici, dall’aggregazione hanno origine piu
di 1.500 minerali. | minerali si trovano nelle rocce e si distinguono in due
categorie: i metalliferi, dai quali si ricavano i metalli piu importanti, e i non
metalliferi, che non vengono utilizzati per fare i metalli. Un metallo meno
nobile, per esempio il rame, sottoponendolo ad un processo di ossidazione che lo
uccide facendolo diventare nero, viene poi resuscitato sbiancandolo in una lega
di arsenico e mercurio, infine viene fatto diventare giallo rossastro ottenendo
Uultima perfezione, il colore giallo come ’oro e approfittando della distrazione

di molti, venduto come pietra preziosa; una pietra preziosa che viene estratta

126



dalla miniera e purificata fino al raggiungimento della perfezione € come l’'uomo
che ottiene l'Oro solo con pazienza e perseveranza.

Gli astrologi ritenevano che ogni metallo fosse collegato ad un corpo celeste:
Uoro, il piu perfetto dei metalli, al Sole, il piu perfetto dei corpi celesti,
’argento alla Luna, il piombo a Saturno, il rame a Venere, il ferro a Marte, lo
stagno a Giove e il mercurio a Mercurio.

L'oro si ottiene allo stato puro attraverso vari processi, in natura si trova nelle
miniere e nelle sabbie aurifere. Gia in Mesopotania nel 4.000 a.c., come
attestano recenti studi archeologici, l'arte orafa infatti, era praticata. Come
dimostrano i reperti rinvenuti nelle tombe dei faraoni, da qui si diffuse in Egitto,
lo splendore di tale arte raggiunse livelli altissimi presso questo popolo. Monili
raffinati e preziosi testimoniano come loro fosse un metallo raro e molto
apprezzato.

Luna un metallo molto pregiato, dall’aspetto bianco splendente, nei tempi
passati gli uomini chiamavano cio che serviva per fabbricare oggetti ornamentali
e suppellettili d’uso comune, molto facile da lavorare e, a differenza degli altri
metalli, soprattutto senza ricorrere a processi di raffinazione. In seguito ebbe
larghissima diffusione e fu chiamato hydrargyrium che significava appunto
bianco splendente e, perche non si confondesse ’argento nativo con l’argento
vivo, i Latini gli diedero il nome di Argento. Gli Alchimisti indicarono con questo
nome il Mercurio, metallo argenteo estremamente mobile.

Con questo nome gli antichi Cinesi e gli Indu chiamavano altri metalli ma per
instaurare una comunicazione pacifica con ’Occidente, in virtu di quella
contraddizione che era propria dell’impero Cinese iniziarono lutilizzo della
parola argento nel periodo medievale, soprattutto percheé molto facile da
lavorare e da commerciare, per l’utilizzo dell’argento nella medicina non
soltanto i ricchi ma anche le masse dei contadini si mobilitarono e viene
documentato per la prima volta 7000 anni fa, successivamente, venne utilizzato
anche dagli Egizi, dai Romani e dai Persiani. Verso la fine dell' 800 si comincio ad
usare un collirio a base di nitrato d'argento come profilassi neonatale. Durante la
prima guerra mondiale, 'uso dell’argento era molto diffuso per curare piccole
patologie, mal di gola, tonsilliti. In seguito ’argento venne dichiarato

estremamente vantaggioso e riconosciuto anche in medicina tradizionale, risulto

127



anche l'antisettico piu sicuro da usare su ampie parti del corpo. Con ’aiuto di
contenitori d’argento, ’acqua si conservava molto piu a lungo rispetto a diversi
contenitori quindi si inizid a conservarla in argento, senza capirne appieno i
motivi, di come [’argento fosse in grado di contrastare le infezioni.

Verso il 4000-3500 a.C. sui monti del Medio Oriente si realizzarono le prime
fusioni del rame, seguite da quelle di stagno e di bronzo.

La produzione di ferro dai rispettivi ossidi (ematite, magnetite) era gia nota
verso il 1500 a.C. sui monti dellArmenia, ma solo verso il 1200-1000 a.C. il ferro
comincio ad essere prodotto su vasta scala ad opera degli Hittiti. Il ferro si
ritrova in Europa, Africa e Asia, da qui la produzione si estese a tutta l'area
circostante.

Il mercurio in alchimia era ritenuto l'elemento primordiale con cui ogni altro
metallo risultava formato, Mercurio o Argento vivo, era considerato solvente per
eccellenza perché contenente in sé tutti i diversi aspetti e qualita della materia.
Il mercurio era gia noto in tempi antichi in Cina e India, anche rinvenuto in
Egitto, gli antichi ritenevano che il mercurio prolungasse la vita, curasse le
fratture e aiutasse a conservare una buona salute.

Le societa sciamaniche vivevano in rapporto armonico ed equilibrato con la
Madre Terra.

L'albero fiorente era il centro vivente del cerchio, “Nei tempi andati, quando
eravamo un popolo forte e felice, tutto il nostro potere ci veniva dal Cerchio
Sacro della Nazione, e finché quel cerchio non fu spezzato, il popolo fiori.”
(Neihardt J.G, 1962, passim). Il simbolo del cerchio, orientato nelle quattro
direzioni cardinali, era sacro per gli indiani e i quattro quadranti, come il
quattro e i suoi multipli, rappresentavano le forze che davano nutrimento: lest
dava pace e luce, il sud dava calore, l'ovest dava la pioggia e il nord con il suo
vento forte e potente dava forza e resistenza.

Se la tribu era in armonia Madre Terra forniva loro le erbe medicinali necessarie
per condurre una vita sana e in equilibrio, ripari, nutrimenti, quello che questa
profonda connessione donava. Se la comunita agiva in disarmonia, c'erano
periodi di sofferenza.

James Sams e Davis Carson autori del libro “Medicine Cards” con le carte, hanno

svelato il significato di 44 animali principali di queste tradizioni.

128



L'animale dell' est guida verso la realizzazione spirituale, protegge il sentiero
delliilluminazione dove risiede lo Spirito, rappresenta il mondo della Luce, il suo
colore ¢ il giallo e l'elemento fuoco, gli animali Aquila e Falco si ritrovano spesso
tra gli animali dell'est. Orso, Cornacchia, Corvo sono gli animali dell'ovest dove
risiede il Corpo che guida verso la verita personale e le risposte interiori, 'ovest
rappresenta la direzione della manifestazione della forma i suoi attributi sono
morte, introspezione, intuizione per spiritualizzare la materia, il suo colore ¢ il
nero o il blu e l'elemento la terra. Gli animali del sud proteggono, rivelano il
bambino interiore, ricordano di essere umili, di aver fiducia e sono Topo,
Serpente, Istrice, Tartaruga, Lontra, Civetta, Coyote, l'elemento e l'acqua, rosso
il colore. Gli animali del nord guidano alla saggezza e sono Alce, Bufalo, Delfino,
sacro guardiano del Respiro della Vita, qui risiede la Mente, il colore e il bianco e
l'elemento associato e laria. L'animale del sopra ci ricorda che veniamo dalle
stelle, ¢ il guardiano del Tempo del Sogno, l'animale del sotto guida la stabilita
interiore, l'animale del dentro protegge lo spazio sacro interiore, insegna come
trovare la gioia nel cuore, l'animale del lato destro guida il lato maschile e lo
Spirito, l'animale del lato sinistro guida il lato femminile, riceve abbondanza e
aiuta nelle relazioni. Autostima e amor proprio si trovano a sud-est dove
risiedono i concetti del numero sei, il sud-ovest corrisponde al humero sette, ai
sogni, il nord-ovest corrisponde al numero otto, alle regole, il nord-est
corrisponde al numero nove dove si ha la conoscenza e il controllo di tutto, il
cerchio si completa con questa direzione.

Divina Madre Terra dona protezione e radicamento, l'uomo scopre se stesso
interiormente scendendo al centro della Terra e inizia a svelare lenergia
femminile, acqua negli abissi del mare, parola di creazione per spiegare
l'esistenza, l'ombra lontana, per conoscere il fondo e raggiungere la ricchezza.
Tra una tintura del regno minerale e una del regno vegetale si identifica
generalmente un archetipo puro in quella minerale mentre quella vegetale
possiede una segnatura complessa planetaria e zodiacale, riunendo le due, si
trova l'elisir di lunga vita.

«ldentificarsi con la dea o le dee che governano la personalita, decidere quale
dea coltivare e quale tenere a freno e sfruttare il potere di questi archetipi,

che da sempre la tengono prigioniera, per diventare la perfetta eroina della

129



storia personale per comprendere se stessi e guidare il proprio comportamento,
imparando ad entrare in contatto con le energie psichiche che ci influenzano
dalliinterno.» (Bolen J. S., Le dee dentro la donna, Astrolabio ed.,1991).

Da sempre l'uomo ha osato adornarsi di gioielli per ostentare il proprio “status”.

| cristalli sono belli e rari e sono in attesa di qualcuno che possa decifrarli,
corrispondenze tra il Cielo e i tre regni della Natura si risvegliano attraverso la
meditazione.

Uno dei primi usi di pietre preziose e stato osservato nella Grotta dei fanciulli di
Grimaldi, dove una quadruplice fila di perle orna il cranio di un ragazzo.
Aristotele spiegava che le rocce e le pietre preziose, create dalla luce del Sole e
delle Stelle, raggiungono la Terra dopo essersi condensate. Secondo la dottrina
aristotelica gli elementi e gli umori svelano l'equilibrio tra il corpo e l'energia
della natura. La bile nera, dal sapore aspro, € legata alla terra, il flemma, dal
sapore salato, bianco, e legato all’acqua, il sangue, dal sapore dolce, e legato
all’aria, la bile gialla, dal sapore amaro, € legata al fuoco. Un eccesso di bile
nera e riequilibrato dall’umore sanguigno, l’eccesso di umido € combattuto dal
secco e l'eccesso di caldo dal freddo, un eccesso di terra determina
calcificazioni, un eccesso di fuoco infiammazioni. Partendo da questi principi, si
giunge a una conclusione apparentemente logica e cioe se l"'uomo cresce e si
trasforma nel corso della sua vita, anche i metalli possono trasformarsi e
crescere.

Ogni volta che osserviamo qualcosa, facciamo automaticamente delle
associazioni, la coscienza registra tutto quello che vedete: alberi, pietre, fiori,
erbe, uccelli. Ripercorrere la strada pero dovendo menzionare con il relativo
nome ogni cosa incontrata farebbe avanzare non piu di qualche metro in un'ora.
Le persone hanno una dimensione collettiva, sociale e cosmica, tutti in gioco tra
generi vari altrimenti non si potrebbe piu avanzare e la destinazione sarebbe la
fine della gioia e della felicita.

Le pietre permettono di lavorare sul nostro mondo emotivo, sulle nostre
convinzioni, sul nostro carattere, deducendone le proprieta terapeutiche e
mineralogiche; uno dei sistemi che gli antichi astrologi usavano per confermare
le informazioni e le teorie sul loro significato mitologico, consisteva

nell'utilizzare le pietre nelle meditazioni, raccogliendo informazioni.

130



Pietre ed essenze sono dei semplici ausili al nostro sistema di convinzioni ed al
nostro mondo emotivo, la pietra amplificando enormemente le capacita
percettive, permette di vivere in modo molto piu pieno, completo e responsabile
la vita.

Si possono evidenziare diversi tipi di corrispondenze tra Segni dello Zodiaco,
mesi dellanno e minerali, associazioni che derivano dal pettorale di Aronne. A
Gennaio si associano il Granato o ['Agata, a Febbraio Ametista e Zaffiro, a Marzo
Acquamarina o Eliotropio, ad Aprile Diamante o Ametista, a Maggio lo Smeraldo,
a Giugno Alessandrite, Pietra di Luna e Perla, a Luglio Rubino o Giada, ad Agosto
il Peridoto o il Rubino, a Settembre lo Zaffiro o la Corniola, a Ottobre l'Opale o la
Tormalina, a Novembre Quarzo Citrino e Topazio, a Dicembre il Turchese o lo
Zircone. Le pietra facilitano il flusso delle informazioni, collegano il corpo fisico
al corpo eterico, aggregandosi stimolano i tessuti del corpo, si spingono
profondamente come canali d'irrigazione.

Le pietre ampliano le capacita percettive di chi le indossa, sul significato
mineralogico e sulle proprieta sono stati compiuti ampi studi di tipo scientifico.
Nel medioevo ’Olivina veniva usata per le sue proprieta protettive, &€ una pietra
appartenente alla classe dei nesosilicati e del sistema rombico, si trova in vari
gruppi di rocce metamorfiche di tipo dolomitico e di meteoriti, si presenta in
masse di cristalli tozzi con reticolo prismatico, prende il nome dal colore giallo-
verde della gemma detta anche Peridoto dall’arabo “faridat” o Crisolito dal
greco “kreusos litos”, pietra dorata.

Facendone l'oggetto delle proprie meditazioni, raccogliendo informazioni sul
significato mitologico, mineralogico e sulle proprieta, portandole addosso,
'azione delle pietre si esplica e interagisce a tutti i livelli.

La pietra spesso e testimonianza d'arte, costume e cultura dell'epoca in cui e
realizzato, con essa, si ottiene un gioiello, con l'abilita dell'orafo.

Quando si posseggono delle pietre esteticamente belle “Quanto sono belle! |
loro corpi mi convincono piu che il mio proprio.” Hugo von Hofmannsthal, si
desidera mantenerle, dovrebbero invece essere semplici ausili, dei preziosi
strumenti dai quali ricevere aiuto, tutto questo include forma geometrica,
colore, dimensioni, ma anche sostanza psichica passiva e malleabile, bellezza,

ordine, rarita.

131



«Le cavita naturali in ogni tempo destarono le curiosita delluomo: da esse
s'alimento la superstizione nell'antichita, trasse argomento di fantastiche
leggende il Medioevo ed in esse scorse soggetto di studi l'eta moderna. [..] Sono
mille pubblicazioni geologiche, idrologiche, faunistiche paleontologiche e
paletnologiche sulle caverne, ma sono brani, preziosi brani sparsi di un capitolo
importante della storia della terra. Questo manuale fu scritto allo scopo di
invogliare i giovani all'esplorazione delle caverne e di servir loro di modesta
guida~ (Caselli C., Speleologia (Studio delle caverne), Ulrico Hoepli Ed. Milano,
1906, Prefazione).

Il lavoro interno puo essere paragonato a quello di un minatore che ricerca ’oro
e le pietre preziose e scava in una galleria.

Il corpo € la possibilita suprema del conoscere, la Pietra Filosofale, il “Lapis
Philosophorum. In fondo alla caverna arde il fuoco della coscienza cosmica, il
Sacro Graal che contiene vita eterna. Scoraggiandosi non si ottiene niente,
perdiamo l'oro che avrebbe potuto essere trovato con la picconata successiva.
L'alchimista, se abbandona il lavoro, non beneficia di tutti i doni della Medicina
Universale, le pietre hanno una peculiare energia vitale che viene trasmessa,
rilasciata a chi le tocca, influenzando l'aura e rimuovendo i blocchi di energia.
Cio che e piu comprensibile & cio che non puo essere scritto, gli aspetti negativi
dell'esistenza si sono trasformati in gioia, benessere.

Tutte le parti hanno un effetto e il rapporto diretto 'una con laltra.

Non opposizione dunque ma uno scandaglio negli strati sotterranei, fino a
lasciarsi cogliere, proprio alla radice.

« lo devo, al pari di te, tramontare, come dicono gli uomini, in mezzo ai quali
voglio discendere. Benedicimi dunque tu, occhio placido, che puoi affisarti
senza invidia anche in una felicita troppo grande!» (Nietzsche F., La gaia
scienza, in Opere, Newton Comton Ed, 1993, pag 203)

Tramonta cosi Zarathustra con la volonta di tornare tra gli uomini, traboccando
di una pienezza incontenibile che si dona.

«Benedici il calice che vuol traboccare, si che l'acqua, tutta d'oro, sgorghi da
esso e ovunque diffonda il riflesso della tua pienezza di gioia! Guarda! Questo
calice vuole ancora vuotarsi e Zarathustra vuole ancora diventare uomo»

(Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Comton Ed, 1993, pag 203)

132



L'apologia della vita e la corporeita piena, si elargisce senza risparmio, questo
rovesciamento e danza, forza, modulazione, centro perennemente ondeggiante,
che continuamente infrange pregiudizi, il suono si ritrova e si smarrisce.

L'esagono assume il significato di unione ed armonia tra microcosmo e
macrocosmo, nell'Albero delle Vita corrisponde alla Sephirah del Sole, il Fiore
della Vita e inscrivibile alliinterno di una struttura perfettamente esagonale,
rappresenta la struttura interna del Creato, potente simbolo magico nelle
cerimonie, se ne servi anche Re Salomone per il Sigillo. Nell'Alchimia
rappresenta l'arte spagirica, 'esagramma e formato dall'unione dei due principi:
l'Acqua e il Fuoco, ovvero Materia e Spirito, la quintessenza, quinto elemento
che risulta dallunione fra le due forze, si trova al centro del cerchio che

rappresenta la dimensione ciclica delluomo. (Figura 11.5, Esagramma)

©

Il favo e un raggruppamento di celle esagonali a base di cera d'api, stessa forma
delle celle di Bénard che si ritrova anche nell'ananas. L'Ape Beech e associata al
miele, il favo, che lo contiene € l'ottimale organizzazione matematica dello
spazio. Il miele e frutto dell'alchimia, € necessario alla conoscenza, mette a
disposizione per tutti gli esseri viventi i poteri compasionevoli dell'Universo
tramite mondo dei cieli e mondo terreno, dimensione materiale e spirituale.
L'ape € industriosa quando si tratta di portare a termine un compito che le viene
affidato, sa difendere in modo intrepido le sue proprieta e la sua casa, di solito e
citata in connessione con i fiori e con il polline, proprieta della sua casa.
Qualsiasi fenomeno naturale & accompagnato dall’emissione o dall’assorbimento
di energia, i cristalli hanno la capacita di assorbire e trasformare la luce nella
gamma degli infrarossi, delle radiazioni e delle microonde.

Il concetto di pietra e assai utilizzato, la Chiesa edifica il proprio sapere sulla

Prima Pietra, nella Grande Opera la Pietra Filosofale € l'uomo stesso, la

133



Massoneria chiamata anche Libera Muratoria, fonda la propria filosofia sulla
Pietra Grezza e sulla Pietra Perfetta.

Il pensiero si pone degli interrogativi, si volge criticamente allanalisi delle
percezioni, entra in azione quando cerca risposte adeguate. Non soltanto
abbiamo parecchie versioni che differiscono le une dalle altre, c'e tutta una serie
di traduzioni e interpretazioni su cui bisogna stare attenti, gli aderenti ad
un'ideologia mantengono vivi pensieri, sentimenti tali nella propria mente,
l'energia creata da un gruppo, se piu individui formulano all'unisono un‘idea, ha
una potenza complessiva superiore ai loro pensieri separati. Invece & necessario
creare le forme pensiero che risultano tanto piu potenti e resistenti quanto piu
forte € cio che le ha generate, senza reagire automaticamente e scivolare in
abitudini di comportamento automatico. A seconda dei pensieri che accettiamo
di inserire nella nostra mente, attiviamo determinate vibrazioni che possono
alimentare o meno il pensiero costruttivo, tendenze positive o distruttive.
Un'egregora € un'entita collettiva creata dal pensiero di un certo
raggruppamento di individui; la sua forza sta nel fatto che lindividuo affronta la
sua esistenza con volonta di autorepressione. Le forme pensiero attraggono
pensieri ed emozioni di natura simile, per questo motivo € davvero utile riunire
persone che generano forme pensiero di alto livello, che mettono in luce i
talenti, entrando in contatto con quella energia per comprendere che ['Universo

€ noi stessi siamo Uno.

134



6. Conclusioni, la Rosa Mistica e la Via della

Rosa

La Rosa € quel sentire elevato che tanto desideriamo cogliere. Un fiore sorretto
da quella pungente verita che insegna l'abbandono degli schemi e di quelle paure
in cui abbiamo incasellato la vita.

Nel primo schema in cui l'uomo si trova, la sua nascita, € raccolto il sapere, il
grande disegno della vita.

Quando usiamo la conoscenza per nascondere l'origine della realta delle cose,
quel sapere diviene il suo labirinto.

Da lettera in lettera emergono parole che fanno da ponte tra i sette mondi, solo
il linguaggio della Rosa € capace di trovare la via per uscire e condurci verso
l'essenza del sentire umano.

Un altro concetto utilizzato da Grof e quello dei sistemi Coex (sistemi di
esperienza condensata), una stratificazione di ricordi che hanno un tema di base
comune come abbandono, rifiuto, senso di colpa oppure esperienze positive,
estatiche.

I campi morfogenici illustrati da Sheldrake e la forza interiore fanno da filo di
collegamento tra intuizioni sugli aspetti anatomici, che spesso si acquisiscono
durante gli episodi transpersonali e conoscenza profonda degli aspetti fisiologici
e biochimici delle cellule, elementi coinvolti nel momento del concepimento.

La “memoria senza sostrato materiale” di Foerster, frutto di un'osservazione
ricavata dallo studio delle esperienze transpersonali, sostenuta da prove, & come
rivivere la propria nascita ma non & semplicemente una simulazione dell'evento
originale, & anche un'esperienza di morte e rinascita spirituale, dopo, l'esistenza
assume un differente e piu profondo significato.

| processi impacchettati nel cervello rettile forniscono dettagli molto specifici
dei tessuti, degli organi, delle memorie ancestrali, razziali e collettive.

«Per quanto religiosamente “emancipata”, la mente tecnologica mostra di aver
ereditato la medesima discriminazione ai danni di se stessa quando tenta di
assoggettare lintero ordine umano al controllo della ragione cosciente. Essa

dimentica che non si puo confidare nella ragione se non si puo confidare nel

135



cervello, giacché la facolta della ragione dipende dagli organi che furono
sviluppati dalla “intelligenza Inconscia”~» (Watts A.W., La via dello zen,
Feltrinelli ed, 2018, pag 52-53).

Non di ridurre la mente idiota, € la mira costante ma sviluppare la sua
intelligenza innata e spontanea, senza forzarla, permette di far entrare in gioco
la mente umana per la comprensione dei disturbi emotivi e psicosomatici.

La prospettiva allargata della psiche & fondamentale per conseguire esperienze
di liberazione e offre nuove possibilita terapeutiche.

Nel lavoro scientifico di Ervin Lazlo, il “campo subquantum” mantiene la
registrazione olografica degli eventi, nelle memorie del campo eterico, avvenuti
nel mondo fenomenico.

Quando un Essere Umano muore, l'essenza della vita come principio dell'essere
rappresentato dal pentagono, se si taglia la mela orizzontalmente, i semi hanno
una disposizione a stella a cinque punte e anche nell'ovulo, le fibre dei
corpuscoli formano la stessa figura con i cromosomi centrali. La stella a cinque
punte rappresenta l'Essere Umano, la percezione che spinge il soggetto umano
equilibratore nel significato profondo, la sede vitale, la sua energia, tutto inizia
con il 5. La punta di destra della stella sta a significare il sentire, non solo
ludire, che ne & un aspetto, ma come percezione dinsieme comprendendo e
connettendo contemporaneamente gli elementi dell'universo. Il sentire &
l'espressione del mondo emotivo attraverso la quale costruiamo le relazioni con
ogni soggetto.

Il vedere € simboleggiato dalla punta sinistra della stella. Per vedere si intende
non guardare la forma delle cose con gli occhi, ma la visione dell'essenza delle
cose, la quale, pur essendo riferita agli occhi, & con lintera totalita del corpo. Il
vedere e vedere del corpo e i suoi effetti nel mondo, le sue tensioni.

Queste due punte si sviluppano in modo omogeneo a mano a mano che l'essere
umano procede. Tanto piu grandi sono le punte inferiori, tanto maggiore e
'avvicinamento dell'Essere Umano alla totalita di Sé stesso.

Il principio equilibratore e la punta di destra, rappresenta il Super-io e quella di
sinistra l'lo.

Le due punte in basso tendono a svilupparsi lungo la Coscienza di Sé, lungo la via
del Se.

136



La punta centrale rappresenta lo Spirito, la volonta.

Il pentagono centrale € il voler Essere, la volonta esistenziale, il desiderio di
percorrere la vita, le punte possono essere sbilanciate quando un Essere agisce
privilegiando il mondo quotidiano della ragione, il super-io, o l'aspetto emotivo
del mondo, lio-psichistico, in cui concentrare la propria azione della propria
vita. Quando il pentagramma centrale e regolare e tutte e cinque le punte sono
uguali, si ha Coscienza di Sé lungo il Se. La stella chiusa all'interno di un cerchio
diventa il simbolo dellEssere Umano nella consapevolezza cosmica, nel cerchio
della vita, lindividuo viene esploso nel Mondo, questo €& il significato del
pentacolo. Il cinque e il numero che simboleggia le qualita dell’iniziato
raffigurato dalla Stella a cinque punte, segno distintivo dei Figli di Ermete. Un 5
e un 5 per tutti e nella numerologia significa una e una sola cosa, in qualsiasi
punto della Terra ci si possa trovare. La nascita e rappresentata dal numero
cinque che non ha scelto, la stella a cinque punte racchiusa in un cerchio
rappresenta l'esistenza rivolta alla ricerca spirituale, allegoria della lavorazione
nel crogiolo alchemico.

Questo modulo di cinque esiste piu profondamente anche a livello molecolare.
Tutti i fiori comprendono lo schema a 5 petali: le rose (con fragole, more e
mele), i garofani, i gerani, le viole, le primule, le eriche (con rododendri, azalee
e mirtilli), le leguminose, le solanacee (con pomodori, patate, peperoni e
melanzane). Oltre a schemi basati sul nhumero 5, in natura la liberazione nel
cinque come quintessenza, € l'espansione che trasmuta la Materia, in biologia
principi fondamentali molto comuni sono anche quelli basati su 2 e 3 e i loro
multipli, ovvero sulla crescita per moltiplicazione.

Il quadrato nel cerchio dell'’Assoluto € uno degli emblemi piu significativi della
manifestazione del Divino, questa manifestazione avviene attraverso il
potenziamento ai massimi livelli dell’energia femminile, sacro grembo femminile
che accoglie, nutre e da alla luce il Divino, in grado di dare forma ad amore,
potere e abbondanza.

Iside, Ishtar, Cibele, Astarte, Afrodite, Pandémia, Venere, Persefone, Demetra.
Queste divinita rappresentano tutte la Grande Madre. Significato centrale
sempre il medesimo, la forza dei simboli del fiore. Il fiore, sacro alla dea, ¢ il

fiore legato a Maria, dalla notte dei tempi racchiude le divinita femminili, e la

137



rosa. «Imparai ben presto a conoscere meglio questo fiore. Sul pianeta del piccolo principe
c'erano sempre stati dei fiori molto semplici, impreziositi da un solo giro di petali, che non
occupavano molto posto e che non davano fastidio a nessuno. Facevano la loro comparsa
nell’erba, al mattino, per poi sparire alla sera. Ma questo fiore era germinato un giorno da un
seme portato da non si sa dove, e il piccolo principe aveva tenuto sotto stretta sorveglianza
questo germoglio, che non assomigliava a nessun altro germoglio. Avrebbe potuto trattarsi di
una nuova varieta di baobab. Ma l'arbusto smise presto di crescere e si preparo a fiorire.

Il piccolo principe, che assisteva alla formazione di un enorme bocciolo, aveva sentore che
l'aspettava una fioritura miracolosa, ma il fiore non finiva mai di prepararsi per essere bello,
protetto nella sua camera verde. Sceglieva con cura i colori. Si vestiva lentamente,
sistemandosi i petali uno ad uno. Non voleva certo sbocciare tutto sgualcito, come il papavero.
Non voleva apparire che nel pieno della sua raggiante bellezza. Eh, si! C'era della civetteria! La
sua misteriosa preparazione si prolungo dunque per giorni e giorni. E poi, un mattino, giusto nel
momento in cui il sole si levava all'orizzonte, fece mostra di sé.

Il fiore, che si era preparato con tanta meticolosita, disse sbadigliando:

— Ah! Mi sono svegliato proprio in questo momento... chiedo scusa.. sono ancora tutto
scarmigliato...

Il piccolo principe allora, non poté trattenere la sua ammirazione:

— Quanto sei bello!

— Si, é vero — rispose dolcemente il fiore. — E sono nato al sorgere del sole...

Il piccolo principe immagino che non fosse troppo modesto, in compenso era cosi commovente!
— Penso che sia giunta l'ora della colazione — e aveva subito aggiunto — avrete la bonta di
prendervi cura di me...

Il piccolo principe, tutto emozionato, ando a procurarsi un innaffiatoio pieno d'acqua fresca,
per servirlo al fiore.

Cosi, ben presto l'avrebbe tormentato con una vanita un po' ombrosa. Un giorno, per esempio,
parlando delle sue quattro spine, aveva detto al piccolo principe:

— Potrebbero venire delle tigri con i loro artigli!

— Non ci sono tigri sul mio pianeta — aveva obiettato il piccolo principe — e poi le tigri non
mangiano l'erba.

—lo non sono erba — aveva risposto dolcemente il fiore.— Mi scusi...

— Non temo le tigri, le correnti daria invece mi fanno orrore. Non avete per caso un paravento?
«Orrore delle correnti daria... ce ne sono di occasioni, per una pianta, aveva sottolineato il
piccolo principe. Questo fiore e molto esigente...»

— Alla sera mi riparerete sotto una palla di vetro. E troppo freddo qui da voi. Questa messa a
dimora e stata fatta male. La da dove vengo io...

Ma si interruppe. Era venuto sotto forma di seme. Non poteva mica conoscere altri mondi.
Umiliato per essersi lasciato beccare a imbastire una balla con tanta ingenuita, aveva dato due
o tre colpetti di tosse, per mettere il piccolo principe in difetto:

— Questo paravento...?

138



— Lo stavo cercando, ma mi avete fermato a discorrere!

Allora lui si era sforzato di tossire per fargli venire i rimorsi.

Cosi il piccolo principe, malgrado la buona considerazione che lamore gli ispirava, aveva
incominciato a dubitare di lui. Aveva preso troppo sul serio delle parole senza importanza, e si
era immalinconito.

«Non avrei dovuto dargli ascolto» mi confido un giorno «non si deve mai dare ascolto a un fiore.
Ci si deve limitare a rimirarli e annusarli. Il mio fiore profumava il mio pianeta, ma io non
potevo gioirne. Quella storia degli artigli, che mi aveva infastidito cosi tanto, mi avrebbe
invece dovuto intenerire...»

Mi confido ancora:«Non lo capii. Lo avrei dovuto giudicare da quello che faceva, non dalle sue
parole. Mi profumava e mi illuminava. Non avrei mai dovuto scappar via!l Avrei dovuto

indovinare la tenerezza che si celava dietro le sue piccole astuzie. | fiori sono cosi
contraddittori! A quel tempo ero troppo giovane per sapere come amarlo.» (Saint-Exupéry
A., Il piccolo principe, 1943, cap VIll).

Nelliconografia della mistica cristiana la rosa € apprezzata da tempo
immemorabile, per bellezza, profumo, per il suo colore rosso. La Rosa divenne
per i Cavalieri Templari, uno dei simboli piu sacri, il cui uso porto a farla
divenire una sorta di segno di riconoscimento unitamente a quello della Croce
Patente.

L'elemento fondamentale dell'armamento del cavaliere templare e la spada che
reca il simbolo della croce sull'elsa e simboleggia il Verbo Divino, la lama, nella
sua lucentezza, € come un doppio specchio dove il cavaliere puo vedere riflessa
la virtu e il vizio in una dualita che viene simbolizzata, appunto, dalla duplicita
della sua forma.

| cavalieri avevano almeno una croce, sugli scudi, dipinta su di loro, tatuata, con
la quale essere seppelliti.

Le rose sulla croce sono la rapresentazione dell'esistenza che affronta il calvario
della croce, le prove dolorose e impegnative della vita, rappresentate dalle
spine della rosa; tramite l'amore terreno, negli elementi, 'amore della rosa
permette alla croce di essere raffinata, grazie allinflusso dei pianeti e delle
costellazioni.

Uno dei piu importanti simboli rosacrociani raffigura cinque rose sulla croce, una
al centro ed una su ogni braccio.

Simbolo antichissimo dell'amore, la rosa e il fiore sacro guardiano del Respiro,

indica la coppa che raccolse il sangue di Cristo.

139



Questo simbolo € rappresentato anche dall'Uomo Vitruviano di Leonardo da Vinci,
che passa dalla crocefissione nel quattro, nei quattro elementi grossolani della
materia, al cerchio universale del humero 8.
Il numero 8 rappresenta la fecondita, la prosperita, nella cultura cristiana, la
festa piu importante della Madonna é 1’8 dicembre, l'otto dona la capacita di
raggiungere risultati duraturi, un trono, '“al di la”, la salvezza dell'anima. Il
numero 8 e legato al Femminino Sacro, cosi come la rosa.
Fanno riferimento al simbolo anche la “Ruota ad Otto Raggi”, la “Ruota della
Vita” o “Ruota dei Chakra”, la “Stella a 8 punte”, la “Ruota della Fortuna”, la
“Ruota del BaGua”, la “Croce delle Beatitudini”, il “Rosone a 8 petali” raffigura
la rigenerazione che porta all’infinito, la “Rosa dei Venti”, con 8 petali che
indicano le direzioni, catalizza anche [’energia del pianeta Venere, il cui ciclo
astronomico corrisponde a 8 anni sulla Terra. Questo numero € considerato un
simbolo riconducibile alla capacita di raggiungere gli obiettivi centrandoli,
quindi rappresenta l’essenza che racchiude la concentrazione suprema, “dono
segreto degli artisti”.
Il Divino mette a disposizione di ogni individuo energia ispiratrice e quando si
riesce ad assorbirla tutta si ha lispirazione divina allo stato puro, Atsamadhiman
chakra si colloca all’altezza della spalla sinistra, racchiude in sé il segreto
dell’artista, libero da qualsiasi blocco, delinea un perfetto equilibrio tra istinto e
ragione, al massimo della sua potenza.
Danzare significa oltrepassarsi, alla radice del valore dell'essenza metafisico, il
movimento della ruota diviene danzando nuovo inizio, imparando a danzare si
puo passare oltre di sé, generarsi e rigenerarsi ogni volta.
Zarathustra, filosofo e danzatore dionisiaco, come corpo nel caos, come legge
nascosta del caos, € la vita che giunge alla sua trasparenza, tanto piu si seduce
con i sensi nella danza, quanto piu astratta e la verita che si vuole insegnare;
illumina i segni del divenire, lalleggerirsi della vita, nelleterno creare e
distruggere, costituisce la grande liberazione dal dolore, farsi corpo della vita.
«[..] per la Donna Selvaggia la sua forza sta nell'adattarsi al cambiamento,
nella sua capacita di rinnovarsi, di danzare, di urlare e di ringhiare, nella sua
profonda vita istintuale, nel suo fuoco creativo. Non dimostra la sua coerenza

con l'uniformita ma piuttosto con la sua vita creativa, la percezione coerente,

140



loculatezza, la flessibilita, la destrezza. La sua promessa, se non la
contrastiamo, e che ci fara vivere con pienezza, rispondenza e coerenza.]|..]
giura fedelta al suo Sé interiore. [..] Se per i bambini la socializzazione e
importante, uccidere la creatura interiore e uccidere il bambino. [..] Il
recupero richiede parecchi ingredienti: onesta nuda, resistenza, tenerezza,
dolcezza, collera, humor. Combinati insieme, compongono un canto che
richiama l'anima. Quali sono i bisogni dell'anima? Stanno in due regni: la natura
e la creativita.[..] guarire e fiorire. Se ci limitiamo a “essere superstiti” e non
cerchiamo di andare verso la fioritura, la nostra energia e il mostro potere nel
mondo risulteranno piu che dimezzati. [..] Essere la bambina superstite al di la
del tempo debito significa iperidentificarsi con un archetipo ferito. [..] Fiorire e
non soltanto sopravvivere, é il diritto che ci spetta alla nascita in quanto
donne. Se qualche volta almeno vi hanno dato dellinsolente, dell'incorreggibile,
della sfrontata, della furba, della ribelle, della rivoluzionaria,
dellindisciplinata, siete sulla via giusta.

Esercitate la vostra Donna Selvaggia, Andele.»

(Pinkola Estés C., Donne che corrono coi lupi, Frassinelli Ed., 2007, pag.197-
201).

Goethe compose “Il Divano occidentale orientale”, mentre affrontava la poesia
persiana, la mistica islamica e la fluida ispirazione, € un libro di poesie ispirato
ai versi del poeta persiano Hafez. [...]“crediamo di muoverci liberamente
nell'infinito, eppure siamo sempre confinati al centro del cerchio della nostra
vita, e l'anello dell'orizzonte é piu che una semplice illusione ottica. Ma a colui
a cui questo avviene, a lui crescono le forze, ed e come se il cerchio lo
fortificasse a sua volta. Nel suo cuore si rinnova incessantemente il divino.

[...] qui, nel Divano occidentale-orientale, siamo posti, come non mai, entro la
cerchia del vivente”. (Goethe J.W., Il Divano occidentale orientale, Einaudi
Ed., 1990, pag 380).

“All'attimo direi: Sei cosi bello, fermati!

Gli evi non potranno cancellare la traccia dei miei giorni terreni.

Presentendo una gioia cosi alta io godo adesso l'attimo supremo”.

(Goethe J.W, Faust Urfaust, Grazanti Ed., 1994, pag. 1041)

“E da allora sole, luna e stelle possono continuare tranquillamente il loro corso:

141



io non so piu se sia giorno o notte e tutto il mondo mi scompare intorno.”
(Goethe J.W., | dolori del giovane Werther, Feltrinelli Ed., 1774, lettera del 19
giugno), sta qui la radice della gioia, nelliinnocenza del conoscere, del bene e
del male, nell'innocenza del fanciullo che porta in sé l'oblio.

La natura umana, il corpo, gli istinti, il desiderio, la risata, si specchiano nel
gioco della superficie, “Birra che frizzi, tabacco che morda e una servetta in
gala son quanto va meglio al mio umore” (Goethe J.W., Faust, Penguin Ed.,
1831, parte I, cap 2), la struttura abissale s'inabissa nell'acqua, l'occhio profondo
del mare, resta catturato; i valori morali smascherano il nulla dei valori nei quali
l'lo si proietta dal fondo, ci rimanda alla specularita infinita del desiderio, senza
fondo, del desiderio senza incontrarlo mai, dove gli inganni, sia a livello
materiale sia a livello animico, nella superficie che e superficiale, non danno
possesso ma gioco della superficie.

«..verdi, morbide valli e prati, il regno della danza. Ci fu mai un'ora migliore
per essere lieti? Chi ci cantera una canzone, una canzone mattutina, cosi
assolata, cosi lieve, cosi aerea, che non impaura i grilli, che i grilli anzi invita a
cantare e a ballare insieme?» (Nietzsche F., La gaia scienza, Newton Compton
Ed., 1993, pag 163-164)

Il suo autosuperamento, la generazione, avviene a partire dal caos, occorre
avere in sé il caos per poter generare una sé stessa danzante. In un'epoca di
barbarie a cui piace il non-essere, parlare con toni foschi della morte, la favola
del mondo vero, bello, buono in questo mondo inferiore, vale questo confronto,
“questa musica nera come i corvi”, questa disumanita, non hanno accenti
minacciosi o desiderio di vendetta, sono attaccati nella non-verita per ridurre a
nulla la volonta di verita dei grandi legislatori e fondatori di religioni, che
crearono le tavole delle Leggi.

Si rivela il carattere assoluto della metafora, la massima volonta di conservarsi
nel corpo, a qualsiasi costo.

La creativita e idealistica, una terra incognita dalla quale prende la volonta di
generare; il fabbro interno, senza volto e senza home, non fissato come soggetto
e come autocoscienza, da vita al corpo, il Creatore.

Sullo sfondo dell'armonico movimento delle sfere, in una scena tipica delle opere

medievali e barocche in cui Dio e il Diavolo discutono sull'ordine del mondo, si

142



svolge il colloquio fra Mefistofele e Faust.

Il poeta Goethe nel poema “Faust” esprime il suo rapporto con la stessa opera,
“Mi tornate vicine voi figure mutevoli che siete presto apparse, un tempo,
all'occhio incerto. E io mi provero ora, a fissarvi?”, la salvezza di Faust, nuovo e
unico ciclo nella storia, € necessario dolore e molta metamorfosi, l'interiore
travaglio.

Nella sua lunga evoluzione creativa, Goethe enuncia l'idea a lui cara, che sta alla
base di tutto: “Erra luomo finche cerca”.

Dobbiamo dunque pensare alliindividuo animale come a un piccolo mondo che
esiste in sé, con mezzi propri, ha una propria ragion d'essere.

«lo amo colui che ha l'anima cosi traboccante da dimenticare se stesso e tutte le
cose che sono in lui: tutte le cose diventano cosi il suo tramonto» (Nietzsche F.,
Cosi parlo Zarathustra, Newton Compton Ed., 1975, pag 48).

Mefistofele lancia la sfida: traviare Faust; Faust e Mefistofele sono i simboli della
polarita dell'anima di Faust uomo. Nella Dedica e nel Prologo, Goethe ci avverte
che si tratta di un gioco della fantasia, di simboli dello spirito, di arte. Goethe
ha scelto i simboli per la sua concezione del Mondo in vari campi: dall'antichita
classica e dalla natura, dalla tradizione cristianofeudale e altri, invece, creati da
lui stesso. Goethe ci rappresenta la tragedia del moderno studioso, “la mente in
tumulto che lo mena lontano” “del cielo pretende le stelle piu belle e della
terra i piaceri supremi”. Tutta la sua scienza e conoscenza sono inutili, l'errore e
cioe condizione per giungere alla verita, esprime il travaglio, che implica il
poeta, la positivita della lotta e dello sforzo, della tensione e del tentativo, in
rapporto con l'opera. Evocati dal suono delle campane, arrivano i ricordi della
sua fanciullezza, dopo una passeggiata nella quale lo ha seguito uno strano
barboncino nero. Appare Mefistofele che propone il suo patto a Faust: gli
procurera ogni sorta di piacere, lo dotera di tutto su questa terra, se dopo la
morte Faust gli concedera il dominio sulla sua anima. Faust risponde
scommettendo che i godimenti terrestri non riusciranno mai a placare in lui la
sua tensione di mutamento: “E che vuoi darmi, povero, povero diavolo? L'hanno
i tuoi simili compresa mai la mente umana quando tende allalto?”. Infatti si
tratta di una scommessa, piu che di un patto, la scommessa viene firmata con

una goccia di sangue e ha inizio la tragedia in una serie di scene di vita, una

143



passeggiata in una strada, in un giardino, un chiosco con monologhi drammatici,
Goethe descrive la passione di Faust, i trucchi che Mefistofele usa per farlo
incontrare con Margherita e 'amore tenero, ingenuo e indifeso che Margherita
nutre per Faust. Faust € sconvolto dalla passione, inquieto, si rende conto che
lamore li travolgera, pensa di lasciare Margherita, la fanciulla: “Lei, la sua
pace, dovevo scalzare! Dovevi, Inferno, avere questa vittima!” ma il tentativo di
sfuggire al destino é inutile, Faust lo sa: «Che la sua sorte crolli su di me e con
me lei si annienti!». Gli eventi precipitano quando Faust consegna a Margherita
un sonnifero da dare alla madre perché non si svegli quando, nella notte, verra
da lei. Con l'episodio di Margherita, Faust entra nella vita dell'amata con la sua
passione e con il desiderio, i limiti posti alla conoscenza umana vengono
dominati con la purezza dei sentimenti di Margherita, con la bonta e la sua
mitezza, i due si attirano. Mefistofele conduce Faust verso la grande festa di
Satana che ha luogo nella notte con una folla di streghe e stregoni.
Improvvisamente Faust scorge la figura femminile, “pallida e bella, una giovane
sola e lontana”, Margherita € come se fosse gia morta.

La tragedia di Margherita culmina con la scena alla fontana, € iniziata ormai,
quando Mefistofele con Faust vive nel Sogno nella notte di Walpurga, quello di
cui hanno bisogno, la natura e le forze naturali danno oblio e ristoro, il presente
non esiste. Margherita, condannata a morte per infanticidio, dopo aver avuto un
figlio da Faust, con la morte della madre, uccisa dal sonnifero e la morte del
fratello, € imprigionata. Margherita comprende Faust, con la mediazione della
sua apparenza sensibile la vita e afferrabile. Soltanto che Faust €& stanco e
sfiduciato, Mefistofele gli ha tenuto nascosta la verita cio che lo unisce al
demonio. Sopravviene lalba, dall'oltretomba, Margherita ripetere il nome
dell'amato, mentre muore le concedono la salvezza eterna.

“Il sole mi resti alle spalle!..soltanto nei colori del suo riflesso ci e dato
possedere la vita”, il sole mattutino accende quattro tappe dell'ascesa. Prima
Faust € portato da Mefistofele alla corte imperiale e Goethe inserisce molte
delle sue esperienze di uomo di Stato a Weimar, piccolo Stato che Goethe
riuscira a trasformare in una capitale dell'arte. Faust accetta di discendere alle
Madri, alle origini, nella galleria oscura, per trovare Elena di Troia ed esaudire il

desiderio dell'lmperatore, riesce a evocare Elena e tende le braccia per

144



stringerla a se; lo stesso Mefistofele dubita, a Faust appare Elena ma
l'apparizione si dissolve e svanisce come la bellezza perfetta, la meta superiore
nella vita per Faust. Goethe esprime tutto il suo amore per gli antichi, ninfe,
grifoni e titani rappresentano l'antichita classica nel suo simbolo piu nobile. In un
mondo a lui estraneo, Mefistofole poco a suo agio e beffato dalle lamie, finisce
per assumere l'aspetto della Forciade con un solo dente e un solo occhio. Il
successivo passo € la ricerca della via, lincontro di Faust, anima moderna, e la
bellezza antica di Elena, porta all'unione dei due mondi. Dall'unione nasce
Euforione, che in breve tempo nasce e muore: dionisiaco, principio di vitalita
possente, simbolo della poesia, ma anche del poeta Byron figura di poeta
romantico ammirato come diabolico spirito lascivo da Goethe.

Faust scende all’Ade per cercarvi Elena, Faust sale verso lalto, fra le peccatrici
dove pero rappresenta l'azione drammatica e per lui intercede Margherita Amore
nella tradizione faustiana, l'essere che fu Margherita lo guidera a una nuova vita,
Faust viene quindi salvato per grazia di Dio, nella forma dellEterno Femminino,
il principio della salvazione e enunciato “L'eterno Elemento Femminile ci trae
verso lalto”.

“Quello che e indicibile qui si e adempiuto. Ogni cosa che passa e solo una
figura, quello che é inattingibile qui diviene evidenza.”

“Chi si affatica sempre a tendere piu oltre, noi possiamo redimerlo”

Faust muore e la sua anima immortale va verso lalto.

“E ho sognato che lo scopo, l'essenza della vita conosciuta, che passa, consiste
nel formare e determinare la nostra personalita per la vita ignota, che e
eterna.” (Whitman W., Foglie derba, Pensare al tempo, Penguin Ed.,1855, 8,
pag. 551).

145



