
ACCADEMIA DI COUNSELING VIBRAZIONALE

Elaborato di: 

Irene Malesci

Il linguaggio spirituale della materia

Settembre 2021

Relatrice: Sabrina Vaiani               Candidata: Irene Malesci

Ente di formazione per Counselor Olistici iscritto Siaf Italia 

con codici SC 119/12 e SC 120/12

 



Indice

1. Introduzione al Linguaggio                                       pag. 1

2. I Frutti e l'Albero della Vita                                      pag. 26

3. I Fiori, le Foglie e la Matrice Floreale                       pag. 40 

4. Il Fusto, le Radici e la Spagyria Alchemica                pag. 65

         5. Gli Animali, i Minerali e il Percorso dell'Alchimista    pag. 100

         6. Conclusioni, la Rosa Mistica e la Via della Rosa         pag. 135

         

 



1. Introduzione al Linguaggio

Il  linguaggio  è  uno  strumento  di  rappresentazione  simbolica  utilizzato

prevalentemente a fini comunicativi, è un flusso ideativo e informativo continuo

con una triplice funzione:  conoscitiva, simbolica e comunicativa. Comunicare

significa  selezionare  parte  rilevante  dell'informazione  che  proviene

dall'ambiente. Ogni giorno sentiamo parlare di “società dell'informazione”, ma

pochi di noi sono in grado di definire senza esitazioni la parola “informazione”.

Tale  parola  possiede  un'innumerevole  quantità  di  significati  che  spaziano  in

ambiti molto diversi tra loro. 

Gregory  Bateson  definisce  l'informazione  come  la  “percezione  di  una

differenza”. I nostri sensi possono essere considerati dei rilevatori di differenze

e necessitiamo del movimento del corpo per avere una percezione completa del

mondo che ci circonda. 

Secondo la teoria dell'informazione di Claude Shannon (1948) il bit (binary digit)

rappresenta l'unità di misura della quantità d'informazione, più precisamente un

bit equivale alla scelta tra due valori  (sì o no, aperto o chiuso, acceso o spento,

zero o uno, ecc.) quando questi hanno la stessa probabilità di essere scelti, per

eventi  non  necessariamente  equiprobabili  la  quantità  di  informazione  di  un

evento rappresenta la “sorpresa” nel constatare il verificarsi di tale evento. 

Nel caso di due eventi equiprobabili, ognuno ha probabilità 0,5, e quindi la loro

quantità di informazione è −log2(0,5) = 1 bit. Se un evento è “impossibile” la

probabilità è zero, cioè la sua quantità di informazione è infinita. Se un evento è

certo, la sua probabilità è uno e la sua quantità di informazione è −log2(1) = 0

bit. Il contenuto informativo (o entropia) di un generatore di eventi (o sorgente)

è la media statistica dei contenuti informativi di ogni possibile valore.  Questa

definizione permette di separare il concetto di informazione dai suoi attributi

morali: non esistono informazioni giuste o sbagliate, distorte o corrette se non

mettendo in relazione l’informazione pura con l’ambiente culturale esterno. È

infatti  grazie  a  tale  ambiente  che l’informazione diventa qualcosa  a  cui  noi

associamo un significato.

L'informazione, la percezione di una differenza, non esiste se non attraverso il

punto di vista di chi la percepisce.

1 

https://it.wikipedia.org/wiki/Entropia_(teoria_dell'informazione)


Sebbene  la  capacità  percettiva  vari  da  individuo  a  individuo,  i  comunicanti

dispongono di un ambiente cognitivo condiviso, ogni interlocutore contribuisce

rispettando implicitamente delle  regole  tacite,  allo  scambio  comunicativo.  Il

mutuo  sapere  costituito  da  informazioni  condivise  è  alla  base  di  qualsiasi

comunicazione  e  permette  di  comprendere  l'intenzione  comunicativa  degli

interlocutori.  Carl  Gustav  Jung   scriveva  che:  “Per  l’esperienza  psicologica

questi sono i contenuti archetipici dell’inconscio collettivo”.(Jung C.G., Simboli

della trasformazione, Bollati Boringhieri Ed., 1912).

In  ambito  sociologico  la  comunicazione  è  definita  come  un  processo  di

costruzione collettiva e condivisa del significato, processo dotato di livelli diversi

di formalizzazione, consapevolezza e intenzionalità.

La  comunicazione  si  differenzia  dall'informazione  perché  quest'ultima  non

implica  intenzionalità  mentre  la  comunicazione  implica  la  volontà  di  voler

trasmettere un messaggio.

Lo  psicologo  Luigi  Anolli  ha  proposto  una  precisa  definizione  della  parola

“comunicazione”: uno scambio interattivo osservabile tra partecipanti, dotato di

intenzionalità  e  consapevolezza  reciproca.  Secondo  Anolli  la  presenza

dell’intenzionalità distingue lo scambio comunicativo da un semplice scambio

informativo.

La  parola  “comunicazione”  deriva  dal  latino  communis  “mettere  qualcosa  in

comune  con  altri”  o  da  cum (insieme,  con)  e  munus (compito)  “compiere

l'incarico  insieme ad  altri,  con  gli  altri”  o  dal  “La  teoria  matematica  della

comunicazione”  (Shannon  C.E,  Weaver  W.,  Mathematical  Theory  of

Communication, University of Illinois Press, 1949) “passaggio da uno spazio A ad

uno spazio B”.

Nel  1949  Shannon  e  Weaver  formulano  infatti,  il  modello  matematico  della

comunicazione, tale teoria inserisce anche una fonte di rumore che altera il

messaggio  o  può  modificarlo  e  scompone  il  processo  comunicativo  nei  suoi

elementi  fondamentali  e  prevede  la  presenza  di  una  FONTE  che  invia  il

messaggio, un TRASMETTITORE che lo codifica, di un RICEVITORE che codifica

all'inverso  il  messaggio  e  invia  il  segnale  al  DESTINATARIO,  di  un  CANALE

attraverso cui viaggia il messaggio. (Schema 1)

2 



Roman Jakobson nel 1966 introdusse nuove variabili in questo modello come i

fattori creativi e circostanziali; la comunicazione non è un movimento riducibile

ad uno spostamento di dati nella comunicazione linguistica ma presuppone una

costruzione di significati continua che si ritrova all'interno del modello proposto

da Jakobson che prevede la presenza di questi elementi: il mittente, il contesto

in cui avviene lo scambio comunicativo, il canale attraverso cui lo si fa passare,

il destinatario, il codice con cui si trasmette e il messaggio stesso.

Egli  associa  a  ciascuno  degli  elementi  della  comunicazione  una  funzione

linguistica:  emotiva (connessa con il  mittente),  referenziale (connessa con il

contesto),  poetica (connessa con il messaggio), fàtica (connessa con il canale o

contatto),  metalinguistica (connessa con il  codice),  conativa (connessa con il

destinatario). 

La funzione  emotiva si  concentra sul  mittente nel senso che è connessa alla

manifestazione del suo vissuto e alla sua particolare percezione della realtà;

quella referenziale si incentra sul contesto, ossia sulla realtà in cui si sviluppa ed

a cui fa riferimento l'atto comunicativo, essa è collegata all'esigenza primaria di

descrivere  e  "commentare"  il  mondo;  la  funzione  poetica si  concentra  sul

messaggio, nel senso che fa attenzione alla sua elaborazione per fini estetici; la

funzione fàtica è incentrata sul contatto, ossia sul canale fisico e/o psicologico

che permette la  trasmissione di  un messaggio;  la  funzione  metalinguistica si

concentra sul  codice nel  senso che lo  analizza,  lo  definisce,  lo  chiarisce;  la

funzione  conativa infine si concentra sul destinatario nel senso che lo assume

come  oggetto  di  un'azione.  (Jakobson  R.,  Saggi  di  linguistica  generale,

3 

Fonte 

Trasmittitore RicevitoreCanale

Destinatario

Modello matematico di Shannon e Weaver

Messaggio

Segnale 

Rumore

Segnale 
ricevuto

Messaggio

http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20conativa
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20metalinguistica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20fatica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20poetica
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20referenziale
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#funzione%20emotiva


Feltrinelli Ed., 1966)

Umberto Eco inserisce ulteriori modifiche a questo modello tenendo conto delle

dinamiche che si instaurano tra mittente e ricevente, la comunicazione viene

vista come un processo di co-costruzione e non può prescindere dal contesto in

cui si trova e dalle dinamiche che si instaurano tra il mittente e il ricevente.

Eco introduce il concetto di “decodifica aberrante” da parte del destinatario nel

caso in cui ci siano incomprensioni, fraintendimenti o interferenze circostanziali;

nel  caso di un rifiuto del messaggio da parte del ricevente, si  può avere un

totale stravolgimento del senso del messaggio, pur avendolo compreso (Eco U.,

Trattato di semiotica generale, La nave di Teseo Ed., 1975).

Con il termine comunicazione quindi ci riferiamo ad un processo di trasmissione,

interpretazione e comprensione di informazioni di varia natura, messo in atto

volontariamente con fini precisi. 

La  comunicazione  secondo  T.M.  Newcomb  è  uno  scambio  bidirezionale  che

garantisce l'equilibrio e la simmetria del sistema. La comunicazione di massa,

secondo H.B. Wesley e M.S. McLean, ha la caratteristica di scombinare questo

equilibrio perché “i media” si inseriscono appunto come mediatori tra A e B,

espandendo  l'orizzonte  percettivo  di  B  ma  al  contempo  condizionandone  le

modalità percettive e l'orientamento.

Frank E.X. Dance ci propone però un modello elicoidale della comunicazione di

massa in cui il processo comunicativo procede dinamicamente a spirale portando

con  sé  i  condizionamenti  di  quanto  è  già  stato  nelle  fasi  antecedenti  ma

sfruttando le informazioni della memoria precedente per superare la linearità e

la circolarità dell'informazione.

Per  poter evolvere nella “società dei  media” è quindi  necessario  fare tesoro

delle memorie ancestrali e di tutti i messaggi lasciati sulla via da chi c'è stato

prima di  noi  e  ha messo  in  atto  un processo  comunicativo  utilizzando come

soggetto  della  comunicazione  un  essere  umano,  un  gruppo,  una  pianta,  un

animale,  un  minerale,  qualunque  cosa  capace  di  entrare  in  relazione  e

condividere un codice.

Secondo Paul Watzlawick, psicologo della comunicazione, “non è possibile non

comunicare”  poiché  ogni  cosa  esprime  un  suo  significato,  anche  la

comunicazione  non  efficiente  è  comunicazione  e  rifiutare  di  comunicare  è

4 



comunicare che non si vuole comunicare.

Un codice, per poter essere impiegato a fini comunicativi deve essere condiviso

e deve avere carattere di stabilità. 

Il  segno  è  l'unità  che  compone  il  codice,  che  permette  di  associare  entità

presenti  ad  entità  non  percepibili,  ovvero  abbina  ad  ogni  significante  un

significato.  Il  processo  di  comunicazione  utilizza  i  segni  per  trasmettere  un

messaggio.  Qualunque cosa  può  essere  un segno  perché qualunque cosa  può

avere un significato. 

Per  Roman  Jakobson   “Il  segno  è  qualcosa  che  sta  per  qualcos'altro”,  per

Ferdinand de Saussure il segno è un'entità bifacciale, come una moneta, dotata

di un significato e di un significante indivisibili. Il segno concepito a livello di

langue (rappresentazione astratta, arbitraria e sociale di una lingua) è qualcosa

che  esiste  esclusivamente  a  livello  mentale  (sia  la  parola  che  l'immagine  di

quella parola), quando la langue diventa concreta si parla di linguaggio. 

Saussure distingue nettamente tra “lingua” e “parola”: la prima rappresenta il

momento sociale del linguaggio ed è costituita dal codice di strutture e regole

che  ciascun  individuo  assimila  dalla  comunità  di  cui  fa  parte,  senza  poterle

inventare o modificare. La parola è invece il momento individuale, cangiante e

creativo del linguaggio, ossia la maniera in cui il soggetto che parla  utilizza il

codice della lingua per esprimere il proprio pensiero personale.

La  struttura  superficiale  della  comunicazione  (cioè  le  parole  che  usiamo)

derivano da complesse dinamiche esperienziali  ed emotive, che si svolgono a

livello inconscio, nella struttura profonda. 

Ad  esempio  espressioni  come  “ho  fame”,  “ho  freddo”,  “ho  sonno”,

comunemente usate, ci comunicano una mancanza a livello inconscio (mancanza

di nutrimento, mancanza di calore, mancanza di riposo), usare la frase “io sono

una  parrucchiera”  invece  di  “io  faccio  la  parrucchiera”  ci  comunica

un'identificazione della persona con ciò che fa nella vita di lavoro; le espressioni

“è freddo”, “è caldo”, utilizzano il verbo essere per descrivere ad esempio il

tempo meteorologico e indicano che la persona considera la propria percezione

in modo assoluto, infatti non è detto che una persona che vive al Polo Nord

abbia la stessa percezione del freddo e del caldo di una che vive all'Equatore!

La nostra percezione della “realtà” è basata sui cinque sensi ma questi sensi non

5 



sono in grado di recepire tutta una serie di informazioni che sono presenti in

quella che chiamiamo realtà. E' stato stimato che questa realtà è composta da

2,3 milioni di bits di informazioni ma la mente riesce a porre attenzione solo a

126  bits di  informazioni,  paragonabili  alla  memoria  occupata  nel  telefono

cellulare da una foto ad alta  risoluzione.  Questo ci  fa  comprendere come il

nostro concetto di realtà non rappresenti nemmeno l'1% di quello che è la realtà

oggettiva. Inoltre questa realtà è cancellata, generalizzata e distorta da una

serie di filtri percettivi che includono gli schemi comportamentali, i valori, le

convinzioni, i ricordi, le decisioni, il contenuto dei propri pensieri, le attitudini.

Attraverso gli studi più recenti sulla comunicazione e dei principi base della PNL

(Programmazione  Neuro  Linguistica),  si  è  accertato  che  la  nostra  ricezione

avviene attraverso "filtri sensoriali" che sono infiniti. 

Un  passaggio  tratto  da  “Frammenti  di  un  insegnamento  sconosciuto”  di  P.D.

Ouspensky ci illustra il pensiero di G.I. Gurgjieff riguardo a questo argomento:

«Una delle ragioni della divergenza nella nostra vita fra la linea del sapere e la linea dell'essere,

in altri termini, la mancanza di comprensione che è in parte causa e in parte effetto di questa

divergenza,  si trova nel linguaggio parlato dalla gente.  Questo linguaggio è pieno  di concetti

falsi, di classificazioni false, di associazioni false.  Soprattutto  le caratteristiche essenziali del

pensare ordinario, la sua vacuità e la sua imprecisione fanno sì che ogni parola può avere migliaia

di  significati  differenti,  secondo  il  bagaglio  di  cui  dispone  colui  che  parla,  e  l'insieme  di

associazioni in gioco al momento stesso. Le persone non si accorgono quanto il loro linguaggio sia

soggettivo e quanto le che dicono siano diverse, benché impieghino tutte le stesse parole. Non

vedono che ognuno parla una lingua sua propria, non comprendendo affatto o solo in modo vago

quella degli  altri, e non avendo  la minima idea del fatto che gli altri parlano sempre in  una

lingua a loro sconosciuta. Le persone sono assolutamente convinte di avere una lingua comune e

di  comprendersi  reciprocamente,  ma,  in  realtà,  questa  convinzione  non  ha  il  minimo

fondamento. Le parole delle quali  fanno  uso  sono adattate ai  bisogni  della  vita  pratica;

possono in tal modo scambiarsi delle informazioni di carattere pratico, ma non appena passano in

un campo un po'  più complesso, si  smarriscono e cessano di  comprendersi,  benché non se ne

rendano conto. Le persone credono spesso, o addirittura sempre, di comprendersi o comunque

immaginano che potrebbero comprendersi  se soltanto  volessero darsene la pena; immaginano

anche di comprendere gli autori dei libri che leggono e di non essere le sole capaci di questo. È

ancora una delle illusioni che si fanno e in mezzo alle quali vivono, in effetti nessuno capisce gli

altri. Due uomini possono, con una profonda convinzione, dire la  stessa  cosa, ma con parole

diverse, e discutere all'infinito senza sospettare che il loro pensiero è esattamente lo stesso.

Oppure inversamente,  due uomini possono usare le stesse parole e immaginare allora di essere

d'accordo  e  di  comprendersi,  mentre  in  realtà  dicono  cose  assolutamente diverse  e  non  si

6 



comprendono affatto.  Prendiamo le parole più semplici, quelle che ritornano costantemente

sulle nostre labbra e cerchiamo di analizzare il senso che viene loro dato: noi vedremo che

ad ogni istante un uomo mette in ogni parola un senso speciale che un altro uomo non vi mette

mai e che non sospetta neppure. Prendiamo la parola “uomo”, per esempio, e immaginiamo una

conversazione in cui questa parola ricorra sovente. Senza esagerare,  ci  saranno per la  parola

“uomo” tanti significati quante sono le persone presenti, e questi significati non avranno tra

loro  nulla  di  comune.  Pronunciando  la  parola  “uomo”,  ognuno  se  la  prospetterà

involontariamente dal punto di vista dal quale egli guarda l'uomo in generale,o dal quale egli lo

guarda  attualmente  per  tale  o  talaltra  ragione.  Così una persona può essere preoccupata

dalla questione sessuale. Allora  la  parola “uomo” perderà per essa il  suo senso generale e

ascoltandola  si domanderà subito: Chi? Uomo o donna? Un altro può essere devoto,  e  la  sua

prima domanda sarà:  cristiano o non cristiano?  Il  terzo può  essere medico, e il concetto

“uomo” si ridurrà per lui a sano o malato...e, beninteso, dal punto di vista della sua specialità!

Uno spiritista penserà  all'uomo dal  punto  di  vista  dal  suo  “corpo  astrale”  e  della  vita

dell'aldilà', ecc., e dirà, se lo si interroga, che vi sono due qualità di  uomini,  i  medium e i

non  medium.  Per  un  naturalista,  il  centro  di  gravità  dei  suoi  pensieri  sarà  l'idea

dell'uomo dal punto di vista del tipo zoologico, egli avrà dunque particolarmente in vista

la struttura  del cranio, la distanza interoculare, l'angolo facciale... Un uomo di legge  vedrà

nel “uomo” un'unità statistica, o un soggetto per l'applicazione della legge, un criminale in

potenza  o  un  possibile  cliente.  Un  moralista  quando  pronuncerà  la  parola  ‘uomo'  non

mancherà di introdurvi l'idea del bene e del male. E così di seguito senza fine.

La gente non nota tutte queste contraddizioni, non vede che parla  sempre di cose differenti,

che non si comprende mai. È evidente che  per  degli  studi  ben condotti,  per uno scambio

esatto  di  pensieri,  un  linguaggio  esatto  è  necessario,  un  linguaggio  che  renda  possibile

esprimere  effettivamente  ciò  che  si  vuol  dire,  che  permetta  di  includere  ogni  volta  una

indicazione del punto di vista dal quale si considera un concetto dato, affinché il  centro di

gravità del concetto sia ben determinato. Questa idea è perfettamente chiara e ogni ramo

della scienza si  sforza di elaborare e di stabilire un linguaggio esatto. Ma non esiste una

lingua universale. La gente continua a confondere le lingue delle  differenti scienze, e non

può mai stabilire i loro giusti rapporti.

Anche  in  ciascun  ramo  della  scienza  preso  isolatamente,  nuove  terminologie,  nuove

nomenclature  appaiono  continuamente.  E  più  vanno  avanti  le  cose,  peggio  diventano.

L'incomprensione reciproca, lungi dal diminuire, non fa che crescere, e vi sono tutte le ragioni

per  pensare  che  ciò  non  farà  che  amplificarsi  sempre  nello  stesso  senso.  Le  persone  si

comprenderanno sempre meno.

Per una comprensione esatta, un linguaggio esatto è necessario. [...]la sua struttura si basa

su un  principio nuovo:  il principio di relatività.  In altri termini esso introduce la relatività  in

tutti i concetti e rende così possibile una determinazione precisa dell'angolo del pensiero. 

Giacché  il  linguaggio  ordinario  difetta  maggiormente  proprio  nei  termini  esprimenti  la

relatività.

7 



Quando un uomo ha assimilato questo linguaggio nuovo, allora col suo aiuto possono essergli

trasmesse tutte le conoscenze e informazioni  che non possono essere trasmesse attraverso il

linguaggio ordinario, anche con un grande apporto di termini filosofici e scientifici.

La proprietà fondamentale di questo nuovo linguaggio consiste nel  fatto che  tutte  le idee si

concentrano attorno a una sola idea; vale a dire esse sono tutte prospettate nella loro relazione

reciproca,  dal  punto  di  vista  di  una  idea  unica.  Questa  idea  è  l'idea  dell'evoluzione.

Naturalmente, non nel senso di una evoluzione  meccanica,  poiché questa non esiste, ma nel

senso di una evoluzione cosciente e volontaria. Questa è la sola possibile.

[…] Il linguaggio che permette la comprensione, si basa sulla conoscenza del rapporto dell'oggetto

che si esamina con la sua evoluzione possibile, sulla conoscenza del suo posto nella scala evolutiva.

[…] Secondo questa concezione, tutte le manifestazioni interiori od esteriori dell'uomo, tutto

ciò che gli è proprio, tutte le sue creazioni, sono ugualmente divise in sette categorie.

Possiamo dunque dire che vi è un sapere n. 1 basato sull'imitazione,  gli istinti o imparato a

memoria, meccanicamente, per ripetizione. L'uomo n. 1, se è un uomo n. 1 nel pieno senso di

questo termine, acquisisce tutto il suo sapere come una scimmia o un pappagallo.

Il sapere dell'uomo n.  2 è semplicemente il sapere di ciò che gli  piace. L'uomo n.  2 non vuole

sapere nulla di ciò che non gli piace. Sempre e in tutto egli vuole qualcosa che gli piaccia. Oppure,

se è un uomo malato, è attratto da tutto ciò che gli dispiace, è affascinato dalle proprie

ripugnanze, da tutto ciò che provoca in lui l'orrore, lo spavento e la nausea.

Il sapere dell'uomo n. 3 è un sapere fondato su un pensare soggettivamente logico, su parole, su

una comprensione letterale. È il sapere dei topi di biblioteca, degli scolastici. Per esempio, sono

uomini n.  3 quelli che hanno contato quante volte ritorna ogni lettera dell’alfabeto arabo nel

Corano, e hanno basato su ciò tutto un sistema di interpretazione. Il sapere dell'uomo n. 4 è di

una  specie  completamente  differente.  È  un  sapere  che viene dall'uomo n.  5  il  quale  l'ha

ricevuto dall'uomo n. 6, il quale l'ha attinto alla sorgente dell'uomo n. 7. Tuttavia è chiaro

che l'uomo n. 4 assimila di questa conoscenza solo ciò che è in rapporto con le sue possibilità. Ma a

confronto del  sapere degli  uomini  n.  1,  2  e  3,  il  sapere dell'uomo n.  4  ha incominciato a

liberarsi dagli elementi soggettivi. L'uomo n. 4 è in cammino verso il sapere oggettivo.

Il  sapere  dell'uomo  n.  5  è  un  sapere  totale  e  indivisibile.  L'uomo  n.  5  possiede un Io

indivisibile e tutta la sua conoscenza appartiene a questo ‘Io'.  Non può esserci un ‘io' che sappia

qualche cosa senza che un altro ‘io' ne sia informato. Ciò che egli sa, lo sa con la totalità del suo

essere.

 Il suo sapere è più vicino al sapere oggettivo di quanto può esserlo quello dell'uomo n. 4.

Il sapere dell'uomo n. 6 rappresenta l'integralità del sapere accessibile all'uomo; ma può ancora

essere perduto. Il sapere dell'uomo n. 7 è del tutto suo e non può più essergli tolto; questo è il

sapere  oggettivo  e  interamente  pratico  di  Tutto.  Per  quanto  riguarda  l'essere,  succede

esattamente la stessa cosa. Vi è l'essere dell'uomo n. 1, vale a dire di colui che vive con i suoi

istinti e le sue sensazioni; vi è l'essere dell'uomo n. 2 che vive dei suoi sentimenti e delle sue

emozioni;  l'essere  dell'uomo  n.  3,  l'uomo  della  ragione,  il  teorico,  e  così  di  seguito.  Si

comprende in tal modo perché il sapere non può mai essere molto lontano dall'essere. Gli

8 



uomini n. 1, 2, 3 non possono in ragione del loro essere possedere il sapere degli uomini 4, 5 e

oltre. Qualsiasi cosa gli sia data, la interpretano a modo loro e non potrebbero fare altrimenti

che ricondurla al livello inferiore, che è il loro.

[…] ma queste distinzioni sfuggono in genere al linguaggio ordinario, proprio per questo è così

difficile per gli uomini comprendersi.

Analizzando i sensi differenti e soggettivi della parola ‘uomo' abbiamo visto quanto essi siano

diversi e contraddittori, e soprattutto quanto velati e nascosti, persino per chi parla, siano i

sensi e le sfumature creati dalle “associazioni abituali” che possono essere messi in una parola.

[…] E adesso, passando a conclusioni filosofiche, noi possiamo dire che  “tutti i mondi” devono

formare, in qualche modo sconosciuto a noi e  incomprensibile, una “Totalità” o una ‘Unità'

(come una mela è un'unità).  Questa  Totalità o  questa  Unità,  questo  Tutto,  che può essere

chiamato  “l'Assoluto”  o  “l'Indipendente”,  perché,  includendo  tutto  in  se  stesso,  non

dipende  da  nulla,  è  “mondo” per  “tutti  i  mondi”.  Logicamente  è  possibile  concepire

uno  stato  di  cose  in  cui  il  Tutto  formi  una  sola  Unità. Una tale Unità sarà certamente

l'Assoluto, ossia l'Indipendente, poiché essendo Tutto non può non essere indivisibile e infinito.

L'Assoluto, vale a dire quello stato di cose in cui l'Insieme costituisce un Tutto,  è lo  stato

primordiale, fuori dal quale, per divisione e differenziazione, sorse la diversità dei fenomeni

che noi osserviamo.

[…] dobbiamo esaminare la legge fondamentale che crea tutti i fenomeni nella loro diversità o

l'unità di tutti  gli  universi. E'  la legge del Tre, la legge dei Tre principi o delle Tre Forze.

Secondo questa legge, ogni  fenomeno su qualsiasi  scala e in qualsiasi  momento esso abbia

luogo, dal piano molecolare a piano cosmico è il risultato della combinazione o dell'incontro di

tre forze differenti e opposte. Il pensiero contemporaneo riconosce l'esistenza di due forze e

la necessità di queste per la produzione di un fenomeno: forza e resistenza, cellule maschili e

femminili, e così di seguito; e neppure constata sempre e ovunque l'esistenza di queste due

forze. Per quanto riguarda la terza forza, il pensiero moderno non se n'è mai preoccupato, o se

gli è capitato per caso di sollevare questa questione nessuno se ne è accorto. Secondo la vera,

esatta conoscenza, una forza o due forze non possono mai produrre un fenomeno. La presenza

di una terza forza è necessaria, perché è unicamente col suo aiuto che le prime due possono

produrre un fenomeno, su qualsiasi piano. La dottrina delle tre forze sta alla radice di tutti i

sistemi antichi. La prima forza può essere chiamata attiva o positiva; la seconda passiva o

negativa; la terza neutralizzante. Ma questi sono soltanto dei nomi. In realtà queste tre forze

sono tutte egualmente attive; esse appaiono come attive, passive o neutralizzanti solamente

nel loro punto d'incontro, cioè soltanto nel momento in cui entrano in relazione le une con le

altre.» 

(Ouspensky  P.D, Frammenti  di  un  insegnamento  sconosciuto,  Astrolabio  Ed.,

1976, pag.80-89).

In questo brano si evidenziano le due leggi cosmiche universali: la Legge del Tre

(Triade) e la Legge del Sette (Ottava). 

9 



La prima legge ci dice che ogni fenomeno risulta dall'incontro di tre differenti

forze  che  sono  osservabili  sia  all'esterno  che  all'interno  di  noi:  santa-

affermazione,  santa-negazione,  santa-riconciliazione  o  rispettivamente  forza

attiva e positiva, forza passiva e negativa, forza neutralizzante. 

Lo sviluppo della frequenza delle vibrazioni della forza passa attraverso sette

gradi o fasi (legge del Sette) disposti lungo una scala armonica di note in cui si

hanno due zone di stallo in corrispondenza dei punti dove mancano i semitoni

nell'ottava della scala musicale (tra Mi e Fa e tra Si e Do).

Se “Tutto ciò che è in alto è come ciò che è in basso”, anche questa legge si

applica  sia  all’esterno  che  all’interno  di  noi:  sul  piano  cosmico  l’ottava

discendente del cosiddetto “Raggio di Creazione”, che dall’Assoluto porta allo

sviluppo progressivo dei mondi, colma il primo intervallo do-si con il soffio divino

ed  il  secondo,  fa-mi,  con  la  funzione  della  vita  organica  sulla  Terra;

analogamente  sul  piano  della  realizzazione  umana,  l’ottava  ascendente  che

conduce l’uomo dal sonno meccanico all’essere reale, colma i due intervalli con

lo sforzo consapevole e la sofferenza volontaria  proposti  dal  Sacro Lavoro di

Gurdjieff.

L'uomo può avere tre zone di esperienza, secondo John G. Bennet, la zona della

realtà che comprende tutto ciò che è in comunicazione con il corpo attraverso la

percezione  sensoriale  e  l'interazione  automatica,  la  zona  del  valore  che

comprende tutti gli influssi indefinibili, i nostri giudizi e le nostre motivazioni

morali, estetiche, il mondo ideale dell'idealista considerato mondo reale, la zona

della realizzazione che deriva dall'attività creativa dove la realtà sta creandosi e

gli uomini riescono a creare la realtà. 

Per afferrare questa “realtà”, ragione, immaginazione e pensiero devono essere

portati a dar frutti. Quelli che posseggono l'intelligenza richiesta sono capaci di

prendere questa realtà come uno specchio e cercare i segni che la svelino,  i

segnali  costituiscono  la  faccia  percepibile  del  segno.  I  segni  possono  essere

naturali  e  artificiali,  i  segni  artificiali  non  esistono  in  natura  e  sono

volontariamente creati, come le lingue parlate. I linguaggi non sono costituiti da

semplici elenchi e nomenclature di oggetti ma ad ogni significante corrisponde

un  preciso  significato,  attraverso  un  abbinamento  stabilito  da  un  codice

(equivalenza).  

10 



Alcuni segni prevedono la scoperta di un significato attraverso un ragionamento

inferenziale cioè traendo una conclusione (inferenza); si distingue tra inferenza

deduttiva (partendo dalla regola generale si  analizza un caso e si  arriva alla

deduzione), induttiva (ripetendo più volte l'esperimento si arriva alla deduzione,

metodo scientifico), abduttiva (traendo la conclusione in base alla probabilità).

Secondo C.S. Peirce l'abduzione è l'unica forma di ragionamento che permette di

accrescere  il  nostro  sapere,  di  ipotizzare  nuove  idee,  di  indovinare,  di

prevedere.  Le  inferenze  permettono  un  accrescimento  della  conoscenza,  in

ordine e misura differente, ma solo l'abduzione è totalmente dedicata a questo

accrescimento. (Peirce C.S., Opere, Bompiani Ed., 2003) 

Ogni essere vivente dipende dalle influenze planetarie e terrestri, non si danno

segnali senza "porte percettive" che permettano di individuarli e il rapporto tra

segnali e contenuti (tra significanti e significati) è arbitrario.

“Affinchè un segno esista, è necessario che qualcuno lo riconosca come tale,

ovvero ne dia un'interpretazione”. Cit. Charles Morris 

Peirce  mette  in  relazione  l'abduzione  con  la  “serendipità”  che  prevede  la

scoperta di qualcosa senza averla prima cercata.

Nel saggio “La logica delle relazioni” Peirce spiega che il segno, in generale, è il

terzo membro di una triade: prima c’è una cosa in quanto tale, poi c’è una cosa

in quanto reagisce con un’altra cosa, infine c’è una cosa in quanto rappresenta

un’altra cosa a una terza. Si stabilisce così un triangolo di significazione in cui si

individuano tre termini: Primità o segno (inteso come una parola, una frase, un

suono, un qualsiasi fenomeno che incontriamo),  Secondità o l’oggetto, ovvero

ciò a cui il segno si riferisce (non ha importanza se astratto o concreto) passando

attraverso la Terzità, cioè l’interpretante o significato che attribuiamo al segno.

Affinché  un  elemento  funga  effettivamente  da  segno  deve  essere  percepito

come tale ed entrare in relazione con un oggetto producendo nella mente del

soggetto interpretante una rappresentazione mentale che stabilisce la relazione

tra quel segno e quell'oggetto. (Schema 2) 

11 

InterpretanteOggetto

Segno

http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#significato
http://digilander.iol.it/duerighe/glossario.html#significante


Segno  e  simbolo  spesso  sono  usati  indifferentemente  e  hanno  invece  due

significati diversi. Il simbolo è il cuore della vita immaginativa, ci rivela i segreti

dell’inconscio e della coscienza collettiva, e’ un mezzo per dire ciò che non può

esser detto altrimenti. Il simbolo traduce in un’espressione sensibile le influenze

spirituali,  è  il  collegamento tra  l'Universale e l'Individuale,  è un microcosmo

rivelatore  simultaneo  di  più  sensi  che  conserva  tuttavia  in  modo costante  il

rapporto tra simbolizzante e simbolizzato, pur nella diversità delle forme e delle

interpretazioni.

Si possono individuare otto funzioni del simbolo: esplorativa, che permette di

cogliere  la  relazione  tra  un  termine  noto  e  uno  ignoto;  sostitutiva  perché

sostituisce dei contenuti; mediatrice in quanto favorisce i passaggi tra diversi

livelli  di  coscienza;  unificatrice  in  quanto  riunisce  più  livelli  di  esperienza;

sociale perché mette in comunicazione il singolo con l'ambiente; di risonanza per

la sua potenza evocativa; di trascendenza perché permette il superamento delle

contraddizioni;  di  trasformazione  dell'energia  dell’inconscio  affinché  possa

essere assimilata e integrata nell’io cosciente. 

In  antichità  gli  uomini  cercavano  di  esprimersi  in  un  linguaggio  che  fosse

universale  e  al  tempo  stesso  sintetico.  Le  loro  ricerche  li  hanno  portati  a

scoprire delle immagini, dei simboli che, riducendoli all'essenziale, esprimono

realtà più ricche e più complete. Il linguaggio dei simboli, facendo apparire i

legami e le corrispondenze tra le cose, rivela la profonda unità del Tutto, ogni

cosa è al proprio posto e funziona in unione con le altre, tutto è perfettamente

unito e collegato. Il pensiero, come la natura, è retto da due processi inversi: la

condensazione  e  la  diluizione,  il  “solve  et  coagula”  degli  Alchimisti.  Ogni

pensiero si può condensare fino a ridurlo ad una frase, a un simbolo, a un seme e

inversamente  si  può  sviluppare  tale  frase,  tale  simbolo,  tale  seme,  fino  ad

ottenere un albero da cui ricavare i frutti. 

Per vedere le cose in tutto il loro splendore, nell'estensione e nella delicatezza

della loro materia basta diluirle all'infinito, fino a non vederle più, fino a farle

scomparire nell'eternità (solve) e per vederle di nuovo e farle riapparire basta

condensarle  (coagula).  Quindi,  come  il  mondo  divino  del  pensiero  può

cristallizzarsi nei simboli, così  diluendo quei simboli,  vale a dire vivificandoli

12 



nella  propria  anima,  si  possono  scoprire  e  ricavare  le  ricchezze  che  essi

contengono.

Il  mondo dei  simboli  è  il  mondo della  vita,  la  vita  lavora con i  simboli  e  si

manifesta  tramite  loro.  Ogni  oggetto  è  un  simbolo  che  contiene  vita  e  per

riuscire a  capire la  vita  occorre  lavorare con i  simboli  e,  inversamente,  per

scoprire i simboli e comprendere tutto ciò che essi contengono bisogna vivere la

vita. Comprendendo le corrispondenze lontane, sottili, impercettibili, eteriche

che esistono tra ogni cosa e ogni creatura dell'universo, l'uomo conoscerà la vera

vita, cominciando a viverla.

Il  microcosmo uomo può rimanere in contatto e costantemente collegato col

macrocosmo  attraverso  la  natura  nella  quale  può  integrarsi  per  vivere  ed

evolvere. Sono proprio le interrelazioni che alimentano la vita, la vita è uno

scambio ininterrotto tra l'uomo e la natura. Se questi scambi incontrano degli

ostacoli  può insorge la malattia, seguita dalla morte. Lo scambio è la chiave

della  vita;  salute  o  malattia,  bellezza  o  bruttezza,  ricchezza  o  povertà,

intelligenza o stupidità dipendono tutte dal mondo in cui l'uomo si pone di fronte

agli scambi. Tutto è nutrimento, è respirazione, è scambio senza fine. Quando

mangiamo  realizziamo  degli  scambi  nel  mondo  fisico,  quando  proviamo  dei

sentimenti realizziamo degli  scambi nel mondo emozionale, quando pensiamo

realizziamo degli scambi nel mondo mentale. Per essere felici e nella pienezza,

gli  essere  umani  devono  imparare  a  compiere  correttamente  gli  scambi  e

soprattutto  aprire  il  loro  cuore  alla  natura,  percependo  il  legame  che

intrattengono con essa e sentendosene parte. Colui che apre il proprio cuore alla

corrente  che  attraversa  l'universo  intero,  realizza  lo  scambio  perfetto,  e  un

nuovo intelletto si risveglierà in lui. La natura è il grande libro da imparare a

leggere, è il grande serbatoio cosmico con il quale possiamo entrare in contatto

tramite l'amore. A mano a mano che l'amore cresce in noi, la natura parlerà, gli

esseri e le cose si sveleranno, si apriranno come dei fiori. Nel grande libro della

natura si possono scoprire gli aspetti fisici, chimici e astronomici e di tutte le

altre scienze ed è possibile rendersi conto di tutti i collegamenti esistenti tra

loro; in questo modo si dà vita alle scienze e le formule matematiche, le forme

geometriche parleranno un linguaggio nuovo e si scoprirà che è lo stesso che

regge i nostri pensieri, i nostri sentimenti, le nostre azioni.

13 



Inizialmente dobbiamo imparare le prime quattro operazioni, ciò che addiziona

in noi  è il  cuore,  ciò che sottrae è l'intelletto.  Addizionando troppo tutto si

mischia, il cuore si agita e non riusciamo a sottrarre oppure scartiamo qualcosa

solo perché qualcuno ci dice che con idee del genere moriremo di fame; ciò che

moltiplica in noi è l'anima e ciò che divide è lo spirito, a volte moltiplichiamo ciò

che è cattivo dimenticando di far crescere ciò che è buono. Coltivando ciò che

buono  affinché  si  moltiplichi  avremo  un  buon  raccolto  da  poter  dividere  e

condividere con il mondo e distribuirne i frutti.

Il linguaggio simbolico è il linguaggio della Natura, i simboli sono dei semi che si

possono  piantare  ovunque  e  le  figure  geometriche  sono  l'ossatura  di  questo

mondo. Tutto ciò che vediamo intorno a noi, tutto ciò di cui abbiamo bisogno per

vivere, tutto ciò che facciamo ha un senso profondo, perfino i gesti quotidiani

contengono grandi segreti, basta saperli decifrare.

Galileo  Galilei  ne  “Il  saggiatore”  scrive:  «La  filosofia  è  scritta  in  questo

grandissimo libro che continuamente ci sta aperto davanti agli occhi (io dico

l'universo) ma non si può intendere se prima non si impara a intender la lingua,

e conoscer i caratteri, ne' quali è scritto. Egli è scritto in lingua matematica, e i

caratteri son triangoli, cerchi ed altre figure geometriche, senza i quali mezzi è

impossibile  a  intenderne  umanamente  parola;  senza  questi  è  un  aggirarsi

vanamente per  un  oscuro  laberinto».  (Galilei  G.,  Il  Saggiatore,  Barbera  Ed,

1864, pag. 33)

Attraverso la sua struttura l'uomo riflette l'intero universo, bisogna imparare a

vedere i simboli nel loro aspetto “scheletrico” e a tal fine si deve andare molto

più lontano e molto più in alto, là dove essi sono completamente spogliati e

ridotti a pure astrazioni, nel mondo delle figure geometriche e dei numeri. Le

immagini che vediamo intorno a noi sono delle forme rivestite, sono sogni che

appartengono al piano astrale, hanno un po' di carne, di pelle, di muscoli, di

grasso. 

Siccome “Tutto  ciò che è in alto è come ciò che è in basso” come afferma

Ermete  Trismegisto,  i  cristalli,  le  pietre,  i  minerali  riflettono  il  mondo  più

elevato,  il  mondo  sublime,  sono  l'espressione  di  una  geometria  pura  e  sono

considerati  i  simboli  del  piano  causale.  Nel  piano  causale  il  pensiero  e  il

14 



sentimento si  confondono,  è possibile  sentire e capire contemporaneamente,

senza l'intervento del pensiero (linguaggio del silenzio o della luce). 

Le  figure  geometriche  sono  l'espressione  concreta  dei  numeri,  i  numeri

appartengono al mondo dei principi e scendendo sul piano fisico diventano figure

geometriche.  L'1  è il  punto o la  linea,  il  2  l'angolo,  il  3  il  triangolo,  il  4  il

quadrato, il 5 il pentagono e così via.

Matematica deriva dal greco  máthema, che significa “scienza”, “conoscenza”,

“apprendimento”,  da  cui  mathematikós,  “incline  ad  apprendere”.  La

Matematica è considerata la scienza più pura; la sua particolarità è che non solo

è connessa a tutto ciò che esiste (dalle relazioni tra corpi celesti ai processi di

riproduzione animale,  dal  prezzo delle  quotazioni  in  borsa alla  struttura del

linguaggio), ma anche a tutto ciò che possiamo immaginare che esista in ogni

possibile  realtà.  Vi  sono,  infatti,  dei  concetti  facilmente  esprimibili

matematicamente  che  non  hanno  una  corrispondenza  nella  realtà  ordinaria

(dalle dimensioni superiori, alla reversibilità del tempo, ai numeri immaginari).

Nella visione esoterico-filosofica della Matematica la progressione dei numeri è

l'espressione di un processo spirituale creativo di emanazione che va dallo Spirito

alla Materia; ogni numero, infatti, è emanazione del precedente e tutti i numeri

derivano dall'Uno (con una radice occulta nello Zero). Il processo inverso è detto

di redenzione e va dall'esistenza materiale al ritorno all'Unità.

Da  questa  prospettiva  i  Numeri  rappresentano  i  Principi  Primi,  gli  Archetipi

dell'Universo, in essi è contenuta l'Essenza di tutte le cose e grazie alle loro

proprietà e alle loro relazioni il Mondo Divino Noumenico viene riflesso sul Mondo

Naturale Fenomenico.

Il linguaggio dei Numeri, esprimibile anche sotto forma di Musica o di Geometria

Sacra, è un linguaggio universale. 

Pitagora identificò nella  matematica la  disciplina in grado di  dare un ordine

all'apparente caos della realtà, “Tutto è numero” è una sua celebre frase.

Secondo la  filosofia  matematica dei  pitagorici  i  numeri  dispari  (impari)  sono

perfetti, mentre i  pari sono imperfetti,  poiché nei primi c'è la vicinanza con

l'Unità ed un senso di limitazione e compiutezza (ordine), mentre nei secondi c'è

un'apertura nella progressione che porta ad un'assenza di limite (caos). Il numero

Uno non è né pari, né dispari, ma parimpari. Nel mondo duale si evidenziano

15 



dieci  coppie  di  opposti  (opposti  pitagorici):  bene e  male,  limite  ed  illimite,

dispari e pari, rettangolo e quadrangolo, retta e curva, luce e tenebre, maschio

e femmina, uno e molteplice, movimento e stasi, destra e sinistra.

Ad ogni numero naturale corrisponde un Principio Universale della Creazione,

che l'inconscio umano è in grado di percepire e riconoscere in chiave analogica. 

L'Uno rappresenta l'origine manifesta di tutto ciò che è, mentre lo Zero ne è

l'origine non manifesta. E' il punto di inizio che racchiude in sé tutto ciò che

verrà dopo, in quanto ogni numero successivo viene creato aggiungendo l'unità.

In questo senso rappresenta anche l'Assoluto, la Perfezione, l'Origine e la Fine.

Si  considera l'Uno un numero maschile ed attivo, associato al  Sole in quanto

simbolo  maschile  per  eccellenza  e  che ben  rappresenta il  concetto  di  Unità

(tutta la vita sulla Terra deriva dalla luce solare e un raggio di luce solare può

essere scomposto nell'intero spettro dei colori).

Il  Due è  il  numero  della  Natura  nel  suo  aspetto  manifesto,  in  quanto  tutto

l'Universo si fonda sulla Dualità o Polarità (Yin e  Yang). Il Due rappresenta la

prima suddivisione dell'Unità, a cui seguono tutte le altre, è per questo che si

dice che la struttura della nostra realtà (molteplice) è duale.

Nel Due esiste sia il concetto di armonia, conciliazione, collaborazione, sia il

principio  della  lotta,  del  contrasto  e  della  contrapposizione,  la  Danza  degli

Opposti. Si considera il Due un numero femminile, connesso alla Grande Madre,

alla Luna, alla notte, all'inconscio, alla passività.

Il  Tre segue l'Uno e  il  Due,  nella  serie  dei  numeri  naturali,  e  li  unisce.  Nel

Ternario  la  Dualità  si  riconcilia  con  l'Unità.  E'  considerato  un  numero  di  di

interezza, di uscita dal conflitto dualistico e per questo spesso i Principi Divini

sono  organizzati  in  un  Ternario,  Trinità  cristiana,  Trimurti  induista,  Trinità

egiziana, Triskele celtico ecc.

Il Tre è il numero del Figlio originato da 1 (Padre) e 2 (Madre), esprime l'azione e

la parola, la creatività, l'espressione di sé e delle proprie potenzialità. 

Il  Quattro  è  simbolo  di  rigore  logico  e  di  stabilità  e  compiutezza  sul  piano

materiale;  è  associato  alla  Terra  (4  punti  cardinali,  4  venti  principali),  per

questo il Quattro è il numero di riferimento dello spazio e delle cose terrene. Il

Quattro rappresenta il percorso di vita, la chiave per vivere bene e realizzare la

16 



nostra  natura  profonda  dando  consistenza  e  stabilità  ad  un  sogno,  ad  un

progetto.

Il  Cinque  rappresenta  l'essere  umano  come  microcosmo,  ben  raffigurato  dal

Pentacolo, la stella a 5 punte inscritta in un cerchio. Essendo l'essere umano il

mediatore  tra  Terra  e  Cielo,  il  Cinque  simboleggia  la  transizione  tra  le  due

realtà, possibile attraverso i cinque elementi, i cinque sensi, le cinque dita della

mano.  Il  Cinque  rappresenta  la  vita  universale,  la  versatilità,  volontà  ed

intelligenza, potere, dinamicità.

Il Sei è un numero di equilibrio che nasce dalla duplicazione del Tre, il Ternario

superiore (Fuoco-Yang) e il  Ternario inferiore (Acqua-Yin), ben raffigurato dal

Sigillo di Salomone, la stella a sei punte o Stella di Davide. Contiene un principio

di armonica perfezione in quanto 1 + 2 + 3 = 6 ed anche 1 x 2 x 3 = 6. 

Il  Sei  trasporta  con  sé  bellezza  ed  armonia,  è  considerato  il  numero  della

famiglia, della vita sentimentale, dell'amore, del senso artistico e della grazia. 

Il Sette è un numero di saggezza, conoscenza ed iniziazione, può rappresentare

sia l'unione di Cielo (3) e Terra (4), sia la dimensione Divina (7):  sette sono i

Doni dello Spirito Santo (Sapienza, Intelletto, Consiglio, Fortezza, Scienza, Pietà,

Timore di Dio), i Sacramenti (Battesimo, Cresima, Santa Eucarestia, Penitenza,

Estrema  Unzione,  Santi  Ordini  e  Matrimonio),  le  Virtù  (4  cardinali:  forza,

sapienza, giustizia, temperanza e 3 teologali: Fede, Speranza, Carità), i Peccati

Capitali (gola, lussuria, avarizia, superbia, accidia, invidia e ira), le fiamme del

Candelabro Sacro ebraico, i giorni della Creazione. Indica i giorni della settimana

e  delle  fasi  lunari,  i  colori  dell'arcobaleno,  i  sistemi  cristallini  nella

cristallografia,  le note musicali, i pianeti, i  chakra, quindi rappresenta sia la

scienza che il misticismo.  

Il Sette fu considerato simbolo di santità dai Pitagorici ed era detto "venerabile"

dai Greci. 

Il  Sette è la Natura stessa perché possiede la Trinità spirituale delle potenze

cosmiche primordiali e la base quaternaria della materia (3, ∆ + 4, □ = 7). 

L'Otto  nasce  dal  raddoppiare  del  Quattro  ed  offre  una  completa

rappresentazione dello spazio terreno (le 4 direzioni maggiori + le 4 direzioni

minori,  presenti  sia  nella  Rosa  dei  Venti  che  nel  BaGua).  Nel  Taoismo  sono

descritte otto forze naturali (Fuoco, Terra, Lago, Cielo, Acqua, Montagna, Tuono,

17 



Vento) che derivano dall'interazione cosmica di  Yin e  Yang e che formano gli 8

trigrammi del  BaGua (o  PaKua), che, una volta combinati, danno origine ai 64

esagrammi dell'I Ching. L'Otto è correlato all'Ottagono, che avvicina il Quadrato

al Cerchio, quindi la Terra al Cielo. L'Otto è simbolo di equilibrio delle forme e

non a caso si ritrova in molte strutture architettoniche sacre. Nel Buddhismo

l'Ottuplice Sentiero rappresenta la completezza dei Cammini per l'Illuminazione.

Può essere simbolo di armonia, giustizia, equilibrio e realizzazione.

Il Nove nasce dal 3 x 3 e simboleggia il compimento, la completezza di un ciclo

prima del suo ritorno all'Unità. Nove sono i mesi di gravidanza nell'essere umano,

Gesù crocifisso alla terza ora, comincia l'agonia alla sesta ora e spira alla nona.

Nella Divina Commedia di Dante nove sono i cerchi dell'Inferno e nove sono le

sfere celesti del Paradiso, nove sono le Muse dell'antica Grecia.

E' rappresentato dell'Ennagono che a sua volta ci rimanda all'Enneagramma.

Il Nove è simbolo di fantasia, libertà ed Amore Universale, annuncia il nuovo, il

rinnovamento (in latino  novem/novus, in inglese  nine/ new, in tedesco  nuen/

neu, in francese neuf/neuf, in spagnolo nueve/nuevo, in svedese nio/ny), apre

ad orizzonti cosmici  e indica trascendenza, innovazione, idealismo così  come

sacrificio e morte.

La Tetraktys è la Sacra Decade venerata dai Pitagorici,  successione dei  primi

quattro numeri (1, 2, 3, 4) che sommati danno il numero 10 (1 + 2 +3 + 4 = 10)

che a sua volta rimanda all'unione tra l'Uno e lo Zero e all'Unità (10 = 1 + 0 = 1).

Su di essa veniva fatto il giuramento di ammissione alla Scuola Pitagorica: "io lo

giuro, per colui che ha trasmesso alla nostra anima la Tetraktys, nella quale si

trovano  la  sorgente  e  la  radice  dell'eterna  natura".  (Figura  1.1,  Tetraktys

nell'ouroboros)

18 



Il “Tao tê Ching” di Lao-tzu esprime l'importanza di ciò che non è nell'undicesimo

capitolo: «Si ha un bel riunire trenta raggi in un mozzo, l'utilità della vettura

dipende da ciò che non c'è. Si ha un bel lavorare l'argilla per far vasellame,

l'utilità del vasellame dipende da ciò che non c'è. Si ha un bell'aprire porte e

finestre per fare una casa, l'utilità della casa dipende da ciò che non c'è. Così

traendo partito da ciò che è, si utilizza quello che non c'è.» (Lao tzu, Tao te

ching, Adelphi Ed, 1973, pag.49) 

Per quanto indispensabili siano i raggi della ruota, è dal mozzo vuoto che tutto

dipende, per quanto sia indispensabile l'argilla per fare un vaso è lo spazio vuoto

all'interno a renderlo utile, per quanto siano indispensabili i materiali per fare

porte e finestre di una casa la cosa più importante è l'apertura all'interno.

La Tetraktys, un triangolo con al centro un punto, realtà manifesta che riporta

all'Unità, è composta da tre numeri che influenzandosi a distanza portano al

quattro e questo equilibrio è la piena espressione del processo di ritorno all'Uno:

uno si unisce a due e formano tre, tre e uno insieme arrivano al quattro, tutti i

numeri si collegano al quattro, gli elementi fuoco (1), aria (2), acqua (3), terra

(4) e insieme formano il 10, la loro somma, sono uniti così nell'elemento non

manifesto, che riporta all'Uno, l'etere.

Nella  concezione  quantistica  due  particelle  si  connettono  vicendevolmente

anche  a  distanza  e  a  ogni  alterazione  di  stato  di  un  membro  della  coppia

corrisponde  un  cambiamento  di  verso  opposto  dell'altro  per  il  fenomeno

dell'entanglement.

Nessun  corpo  si  può  mai  isolare,  formare  un'individuazione  (ex-sistere),  è

emergere  dal  fondo  indifferenziato,  è  una  via;  lo  Zero  assieme  al  suo

complementare, l'Infinito, apre le porte alle realtà oltre l'ordinario, è una chiave

per  avvicinarsi  a  comprendere  il  Mistero  dell'Esistenza,  come  dice  la  parola

stessa, esistere è provenire e sorgere. 

Lo Zero significa niente da cui si origina tutto, è simbolizzato dall'uovo come

rappresentazione della matrice primordiale da cui sorge l'Essenza.

L'astronomo indiano Brahmagputa (628 d.C.) definì lo zero come il risultato che

si ottiene sottraendo un numero da se stesso e definì l'infinito come il numero

che si ottiene dividendo per zero qualsiasi altro numero, il matematico tedesco

19 



Georg Cantor (1845-1918) stabilì che vi erano differenti tipi di infiniti, uno più

grande dell'altro, a cui dette il nome di numeri transinfiniti. 

L'Assoluto,  per  sua natura indefinibile,  secondo Cantor era al  di  là  di  essi  e

c'erano infiniti infiniti.

Il linguaggio simbolico è un linguaggio universale, la quintessenza della saggezza.

«In  Cina  il  pittore  letterato  non  cesserà  mai  di  sfruttare  questo  principio:

qualunque sia la realtà evocata è sufficiente lasciarla attraversare dall'assenza

affinché ne sia in qualche modo depurata, affrancata da ciò che la richiudeva in

se stessa, dalla testarda tautologia in cui si assorbiva, e conferire così l'accesso

alla  profondità  delle  cose.  Questa  discesa  nell'assenza  le  fa  guadagnare  in

densità di significato e in capacità evocativa.» (Jullien F., La grande immagine

non ha forma, Angelo Colla Ed, 2004, pag 1,4)

L’arte  può essere considerata il  linguaggio  “esemplare” perché rende  espliciti

simboli  che  assumono  valori  di  verità,  di  sacralità anche  quando  questi  non

vengano  più  riconosciuti  dal  “sentire  comune”, l’arte  dona  al  simbolo  la

concretezza che rende quest’ultimo strumento di comunicazione. Arte e simbolo

si  possono  considerare  imprescindibili  l’una  dall’altro  da  quando  l’uomo  ha

sentito  la  necessità  di  comprendere  la  propria  esistenza  e  il  mondo  che  lo

circonda,  alcune  teorie  indicano  l’arte  come  attività  che  ha  come  fine  “la

ricerca del bello”, tuttavia arte e simbolo si uniscono per rivelare e manifestare

il  “bello” nella quotidianità, il  linguaggio iconico-visivo è costruito attraverso

l'immagine, ad esempio architettonica, pubblicitaria, televisiva.

Può essere inviato attraverso vari linguaggi fatti di parole, immagini, oggetti,

gesti,  suoni.  Il  messaggio  traduce  l'idea  che  si  ha  nella  mente,  assume  la

funzione comunitaria di garantire uno spazio di libertà mediante la trasmissione

di un messaggio, in segni, con l'ausilio di segni e simboli, delimitanti da uno

spazio, un tempo e staccati dalla quotidianità.

L’arte come gioco, inteso come regole arbitrarie che rendano partecipi gli altri

dei  propri  pensieri  è  accettata  dal  gruppo  di  appartenenza, selezionarli  e

combinarli  fra loro,  affinché il  processo funzioni  è necessario  condividere un

codice comune, composto da una serie di segni, comunicare insieme delle regole

necessarie.  Il  linguaggio verbale è una comunicazione mediante segni  orali  e

scritti  ognuno dei  quali  è  formato da significato  e significante.  Il  Linguaggio

20 



musicale è una comunicazione espressiva di emozioni e sentimenti. Il linguaggio

gestuale  utilizza  messaggi  volontari  e/o  involontari  che  il  corpo  comunica

attraverso espressioni (sguardo, mimica facciale, gesti), o movimenti (alzarsi,

sedersi, dondolare). Questo linguaggio può diventare racconto o narrazione nella

danza. Le piante interagiscono tra loro con questo linguaggio attraverso le radici

che hanno  lo  stesso  tipo  di  energia,  a  seconda  del  luogo  nel  quale  sono

cresciute, si diramano, si sviluppano come i neuroni nell’individuo. 

L'intelligenza delle piante dipende dall'interazione come dimostrato da numerosi

studi  scientifici, maggiormente,  dalla  comunicazione.  I  segnali  viaggiano

attraverso particelle che partono dalle radici, dai fiori, dai frutti e si spostano

nell'ambiente, grazie al contatto con altre specie, batteri, funghi, animali che

trasportano l'informazione della pianta.

Al linguaggio si può applicare la teoria enantiodromica di Eraclito (VI sec.) in cui

gli opposti, i contrari, sono apparentemente tali ma sono uniti, potendo cadere

e correre l'uno verso l'altro, l'uno nell'altro con possibilità di rovesciarsi (es. la

guerra è legata alla pace, la vita alla morte).  In questa dualità, questa guerra

fra i contrari in superficie, ma armonia in profondità, Eraclito vide quello che lui

definiva  il  logos indiviso,  ossia  la  legge  universale  della  Natura.  Questo  ci

rimanda  al  simbolo  del  Tao  in  cui  tutto  l'universo  si  presenta  come

contrapposizione di due metà (Yin  e Yang) che al tempo stesso tendono l'una

verso l'altra. Nulla è Yin o Yang in senso assoluto ma solo rispetto a qualcos'altro

a cui viene comparato.  Yin e  Yang si  compenetrano e si  generano l'un l'altro

continuamente, in un processo di trasformazione senza sosta. Lo  Yang muove

verso lo Yin proprio per il fatto che al suo interno esso contiene anche lo Yin e

viceversa. Uno strumento per esprimere il processo del divenire dei fenomeni

dell'universo, sono i numeri. All'origine c'è il Dao, l'inesprimibile e inesplicabile,

da cui origina WuJi (il perno o polo vuoto) e da questo il  TaiJi (grande trave o

grande perno) ancora indifferenziato ma che contiene i germi della creazione e

della differenziazione. E' a lui che è associato il numero Uno in quanto Uno è

simbolo dell'Unità Primordiale che è al di là della creazione. Con il Due è avviato

il processo di differenziazione che è la vita,  Yin e  Yang, Cielo e Terra, luce ed

oscurità. Uno e Due sono la premessa per la vita di tutte le forme dell'esistenza,

prendere forma che è espresso dal  Tre. Il  Due si divide in due e abbiamo il

21 

https://it.wikipedia.org/wiki/Logos


Quattro: le quattro stagioni, i quattropunti cardinali, l'attivazione dinamica di

queste forze porta al combinarsi tra Due e Tre generando il Cinque e il Sei, i

Cinque Movimenti e le Sei Energie nel macrocosmo e i  Cinque Organi e i Sei

Canali nel microcosmo uomo,  Sette è collegato alle sette ferite o sentimenti,

l'Otto è associato al BaGua, con otto direzioni e agli otto meridiani straordinari. 

Al  numero  Nove  sono  associate  le  Nove  Porte,  gli  orifizi  del  corpo,  e  in

particolare  tramite  la  bocca,  attraverso  cui  esce  la  parola,  si può creare  la

realtà, la molteplicità.

Lo Zero, materia informe è il simbolo dell'universo, il cerchio e il centro è l'Uno,

lo Spirito divino, quando l'Uno e lo Zero si uniscono si ottiene la pienezza, il

Dieci. Tra il punto centrale e la periferia avvengono continui scambi, scambi che

generano  la  vita  in  tutto  lo  spazio  all'interno  del  cerchio,  la  Materia  viene

animata  ed  elaborata  dallo  Spirito  e  tutte  le  possibilità  che  essa  contiene

cominciano a manifestarsi. Quando gettiamo un sassolino nell'acqua si formano

delle onde che si propagano a forma di cerchi concentrici, le onde circolari si

moltiplicano  a  partire  da  un  punto  centrale,  lo  spirito  irradia  attraverso  la

materia che viene trasformata, spiritualizzata.

Nel “Timeo”  di Platone, il Demiurgo foggia il mondo partendo da una Materia

preesistente,  eterna, da un Caos Primordiale, dallo Spazio che contiene in sé

tutti  gli  Elementi  nel  loro  stato  rudimentale  e  indifferenziato,  dal  disordine

all'ordine,  il  Caos diviene “l’Anima del  Mondo”, la Divinità  sotto la  forma di

Ǽther che permea tutte le cose secondo la mitologia indiana, Theos che evolve

fuori dal grande Caos o Abisso. L’Anima è in rapporto con Spirito e Materia, è

mediana condizione divina posta nel corpo terreno.

Geometricamente  l’area  comune  tra  due  cerchi,  il  Terzo  nato  dall’unione

dell'Uno e del Due, da essi generata, è la Vesica Piscis o Vescica di Pesce. Questa

intersecazione  rappresenta  il  terreno  comune,  visione  condivisa  o  simbolica

comprensione  mutua  per  gli  uomini.  L’intersezione  dei  Due  Cerchi  che

rappresentano il Medesimo e il Diverso genera la figura del Pesce, i Due Cerchi

intrecciati  in  modo  da  formare  la  Vesica  Piscis, sono  considerati  da  filosofi

matematici  come i  genitori  di  tutte  le  figure  geometriche  e  dei  numeri,  la

Vesica, la  Madre  generatrice,  ci  rimanda  alla  ghiandola  pineale,  definita  da

Cartesio la sede dell'anima. Il Fiore di vita è costruito partendo da un Cerchio

22 

https://www.nominaomina.org/?page_id=1206
https://www.nominaomina.org/?page_id=1206


Primordiale o Centrale e da esso si traccia un Secondo Cerchio con il centro in

qualsiasi  punto  del  perimetro  del  primo,  ottenendo  Vesica  Piscis dopodiché

passano nei punti d’intersezione tra i due primordiali, si tracciano nuovi cerchi

con lo stesso diametro, attorno al cerchio originale. 

Il disegno dell’enneagramma è stato presentato per la prima volta da Gurdjieff

all’inizio del’900 e geometricamente è composto da un cerchio suddiviso in nove

parti uguali con inscritto un triangolo equilatero avente come vertici i punti 3, 6

e 9. L'unione degli altri punti deriva da un calcolo: se si divide il numero 1 per il

numero  7  si  ottiene  il  numero  0,142857142857  numero  ripetuto  all'infinito,

periodico, di periodo 1 4 2 8 5 7. I punti restanti da collegare sono proprio i sei

numeri in questa successione collegandoli si  forma un esade. Il  triangolo è il

simbolo della triade creativa o Legge del Tre e l’esade è la rappresentazione

dell’ordine della manifestazione o Legge del Sette.

Dal  greco  “Ennea”  nove  e  “grammean”  punti,  l’Enneagramma  è  un  sistema

dinamico  di  nove  coordinate  e  può  essere  utilizzato  per  rappresentare  ogni

processo  vegetale, animale, umano, cosmico. 

L’Enneagramma  rappresenta  ogni  processo  che  si  mantiene  per

autorinnovamento,  come la  vita,  da solo,  è stato  sviluppato per  esprimere i

principi simbolizzati dalla scoperta di un diagramma universale, del punto che

separa l’intero dai decimali, è un simbolo sacro. (Figura 2.1., Enneagramma)

Il simbolo dell’Enneagramma ha la capacità di applicarsi a vari livelli,  poiché

esso  è  un  simbolo  oggettivo  che  presenta  le  leggi  della  creazione  e  del

mantenimento dell’Universo; secondo il principio “come in alto così in basso”, si

applica al grande come al piccolo, permette di osservare come i nostri processi,

23 



così  come  i  processi  del  Mondo,  prendono  forma  in  armonia  con  le  leggi

cosmiche, la Legge del Tre e la Legge del Sette.

L’uso di differenti canali, esistono tanti canali quanti sono i sensi, permette di

individuare  il  tipo  prevalente  di  ognuno.  I  codici  comunicativi  prevedono ed

all'udito corrisponde il  canale uditivo, alla vista il  canale visivo, all'odorato il

canale olfattivo, al tatto il canale tattile ed al gusto il canale gustativo. I segnali

che vengono percepiti tramite l'udito, viaggiano su onde sonore, quelli che sono

percepiti tramite la vista viaggiano su onde luminose, quelli che sono percepiti

tramite l'odorato viaggiano in forma chimica attraverso l'aria, quelli che vengono

percepiti  tramite  il  tatto  ed  il  gusto,  viaggiano  in  forma  elettrochimica

attraverso  i  canali  nervosi.  Gli  elementi  linguistici  visivi  comprendono

espressioni tipo: “è chiaro, vedi, vediamo”; quelli di tipo uditivo “l’unica nota

stonata, suona, ascoltami,” quelli cinestesici, termine che indica percezione di

sensazioni  corporee,  di  tipo  tattile,  gustativo,  olfattivo,  “mi  hai  ferito,  mi

sembra di soffocare, il tema è scottante, mi tocca”.

Tutti usiamo ognuna di queste categorie, i visivi tendono a parlare velocemente,

“vedono” la scena nella loro mente, gli uditivi comunicano con una cadenza, in

maniera armoniosa,  mettono attenzione nell'ascolto,  i  cinestesici  “vivono” le

parole, le assaporano, sono più lenti nel parlare e ricercano il contatto fisico, di

solito si riesce ad individuare qual è prevalente per ognuno. 

Nei Tarocchi la decima carta rappresenta la ruota, la fine di un ciclo e l'attesa

della forza che metterà in movimento il ciclo successivo (nella successione degli

Arcani  Maggiori  “La  Forza”  viene dopo “La  Ruota”  e  dà  origine  al  decimale

successivo). 

Il  Cabalista  prende  come  spunto  di  partenza  Kether,  la  Corona,  la  prima

Sephirah,  l'Uno,  l'Unità,  il  punto  dentro  il  cerchio.  Da  questo  egli  rintraccia

all'indietro i tre Veli dell'Esistenza Negativa: il primo “AIN” nulla, non essere, il

secondo “AIN SOPH” l'infinito, il terzo “AIN SOPH AUR” la luce infinita. Malkuth,

il  Regno,  la  sfera  della  Terra,  è  la  presenza  reale  di  Dio,  la  Shekhinah,

corrispondente al numero Dieci, alla Materia.

Il cerchio simboleggia i cicli di vita, morte, rinascita, è stato adottato dai Nativi

quale rappresentazione della loro comunità, la Terra è tonda, il  Sole sorge e

tramonta  in  circolo,  i  pianeti  girano  su  se  stessi,  il  vento  crea  dei  turbini

24 



circolari, gli uccelli creano i nidi a forma di cerchio, gli animali si muovono in

senso circolare nelle loro migrazioni stagionali.

Gli astrologi rappresentano il sole mediante un cerchio con il punto centrale,

nell'atomo  il  centro  è  rappresentato  dal  nucleo  e  simbolizza  il  principio

maschile, intorno a lui si muovono gli elettroni che rappresentano il principio

femminile e che ruotano su orbite circolaria di raggio crescente.

Tutto  l'Universo,  tutta  la  materia  è  composta  di  atomi  e  applica  questo

linguaggio, la consapevolezza di essere collegati a tutto il Cosmo permette di

sfruttare il cambiamento a favore dell'evoluzione personale.

Affinché un elettrone passi all'orbita superiore cioè effettui il salto quantico e

permetta all'atomo di espandersi, necessita della spinta energetica del nucleo

che segue l'elettrone nella sua espansione per poi ritornare insieme allo stadio

iniziale, allo stato fondamentale di partenza. 

L'Ouroboros,  il  serpente  ermetico  che  morde  la  coda,  si  ritrova  in  tutto  in

natura, dall'atomo dal sistema solare fino ai mondi, il simbolo è dinamico come

la figura. La condizione più importante per l'armonia, per l'equilibrio, per la vita

è l'esistenza di un centro, di un punto intorno al quale le particelle, gli atomi, i

mondi, devono girare, se non esiste un punto centrale attorno al quale gravitare

tutto è nel caos, si confonde.

«Alla  luce  della  Presenza  gli  elementi  sottili  della  realtà  a  poco  a  poco  si

manifesteranno. Coloro che sono diventati consapevoli del mistero del destino

sono in pace. Poiché essi sanno che l'universo visibile è completamente vuoto e

non esistente. Sanno che la Suprema Realtà è manifesta in ogni luce ed ombra

di  questa  illusione  cosmica.  La  loro  pace  assomiglia  a  quella  delle  onde

riassorbite nell'oceano.» (Bennet J.G., I Maestri di Saggezza, Mediterranee Ed.,

1989, pag. 190)

Osservando, ascoltando, odorando, gustando, toccando, l'uomo può comprendere

le  leggi  dell'Universo  ed  entrare  in  contatto  con  l'Universo  esplorando  il

Linguaggio Universale dello Spirito, che riconduce all'Unità.

Camminando tra frutti, fiori, piante, animali, pietre e cristalli, tra gli elementi

sottili  della  realtà,  queste pagine rappresentano un percorso,  un viaggio per

poter ammirare se stessi.

25 



2. I Frutti e l'Albero della Vita 

L’Albero  della  Vita  si  trova  in  tantissime  culture  come simbolo  di  nascita  e

rinascita, nella tradizione egiziana il primo uomo e la prima donna emersero da

un albero che racchiudeva sia la vita che la morte; in Cina si narra di un albero

che  produce  ogni  trecento  anni  frutti  preziosi  che  se  mangiati  rendono

immortali, nella Bibbia l'Albero della Vita viene posto nel mezzo del giardino

dell'Eden, nella tradizione cristiana l'albero della vita è collegato alla Croce di

Cristo, per i Cabalisti i  Sephiroth sono all'origine di interi settori dell'esistenza

fisica,  emotiva  e  spirituale,  per  i  Celti  il  tronco  dell'Albero  della  Vita

rappresenta il mondo in cui viviamo, le radici sono il collegamento con i mondi

inferiori mentre i rami dell'albero portano verso i mondi superiori. 

E' possibile osservare la struttura dell’Albero della Vita in molti luoghi in tutto

l’Universo conosciuto e non, in quanto le sue prime origini precedono le religioni

del mondo e formano la struttura primordiale delle filosofie sia occidentali che

orientali. 

Gli elementi che compongono l’albero rappresentano le fasi della vita: a partire

dal seme, si sviluppa la pianta, con le radici, il tronco, i rami, le foglie, i fiori e i

frutti. Questi vengono affiancati dai quattro elementi naturali: aria, acqua, terra

e fuoco (sole), che ne favoriscono la crescita.

La struttura maggiormente sviluppata in moltissimi ambiti  è il  diagramma ad

albero, in cui le forme simboliche, che derivano dall'Albero della Vita, vengono

utilizzate come schema per scomporre un progetto in dettagli sempre più precisi

per poter giungere facilmente alla soluzione.

Dappertutto  si  ritrovano  algoritmi  costruiti  a  partire  da  strutture  di  dati  ad

albero, avendo come obiettivo primario la ricerca del dato corrispondente a un

particolare nodo. I nodi contengono le informazioni relative al dato e vengono

messi in contatto tra loro attraverso i rami. 

L’albero  corrisponde  alla  rappresentazione  di  informazioni  disposte  in  modo

gerarchico, è una struttura che si presta molto bene per organizzare dati in un

percorso semplice che attraversa tutti i suoi nodi. 

L'albero è un simbolo che incarna il percorso di sviluppo in tutte le parti, mira

all'evoluzione partendo dal proprio seme. Secondo James Hillman per esprimere

26 



al massimo le proprie potenzialità, basta applicare la teoria della ghianda. La

ghianda,  simbolo,  insieme  alla  pigna,  della  ghiandola  pineale,  contiene  le

possibilità  per  mettere in  atto quella  tensione che ci  permette  di  seguire il

percorso corrispondente alla nostra immagine maturata, attraverso un cammino

intenzionale di consapevolezza e di sviluppo. Ognuno di noi ha la possibilità di

diventare  ciò  che  è,  seguire  il  suo  “daimon” e  rappresentare  l'uomo  in

correlazione con il cosmo nella sua interezza e in tal modo far discendere la

consapevolezza sulla materia densa.

Nel quotidiano si considera “normale” non rilevare consapevolmente gli esseri e

le cose  che semplicemente esistono,  è  una cosa  che facciamo anche con le

persone care. Oggi  è sempre più la scienza ad occuparsi  degli  alberi  e degli

uomini, ottenendo peraltro dei risultati straordinari.  

Esattamente  come  fanno  i  neuroni  cerebrali,  le  radici  agiscono  insieme,  si

rafforzano e sono in grado di utilizzare la luce del sole per trasformare anidride

carbonica, nell'aria, e acqua, linfa grezza, in linfa elaborata per produrre il loro

nutrimento da sole poichè fisse nell'ambiente. Gli alberi sono anche al centro del

nostro  ecosistema  e  utilizzano  gesti  per  comunicare,  un  linguaggio  fatto  di

significati  con  una  comunicazione  non  verbale,  paragonabile  a  quella  degli

uomini, oltre ad essere fonte di numerosi simbolismi. 

Come dimostrato dagli studi scientifici in Neurobiologia vegetale, per garantire

la sopravvivenza del gruppo di cui fanno parte, gli  alberi comunicano e sono

collegati attraverso una rete sotterranea, la wood wide web e creano una mappa

globale di comunicazione.

Attraverso la  clorofilla,  le  piante producono ossigeno e costituiscono la  base

della catena alimentare, preservano l'equilibrio idrogeologico della Terra e sono

fondamentali nel funzionamento complessivo della biosfera. Attraverso il fusto e

le  radici,  le  piante  analizzano  l'ambiente  mendiante  percezioni  sensoriali  di

temperatura, umidità, luce e sono in grado di riconoscere se il loro vicino è della

stessa specie. 

La neurobiologia vegetale analizza in maniera scientifica come la vita dei funghi

sia inevitabilmente legata alla vita delle piante, i collegamenti tra le radici degli

alberi  permettono,  anche a  grandi  distanze,  lo  scambio di  informazioni,  che

permettono  agli  alberi  di  accedere  a  nutrienti  che  si  trovano  in  quantità

27 



limitata. Le piante sono in grado di agire in modo da bilanciare i cambiamenti

climatici e conservare anidride carbonica, la sopravvivenza umana e animale, è

collegata alle piante,  la pianta è alimento principale e indispensabile per la

formazione di ossigeno, al giorno d'oggi di ciò ci si dimentica.

I funghi essendo ottimi colonizzatori del terreno, contribuiscono ai rapporti e

alle cure tra alberi, circondano le radici della pianta e si nutrono di organismi

vegetali morti, facendo da spazzini.

Le Piante insiene ad Animali e Funghi, rappresentano uno dei principali Regni in

cui vengono suddivisi gli esseri viventi, appartengono agli organismi autotrofi,

per far fronte ai pericoli e alle variazioni ambientali hanno sviluppato numerose

strategie  per  produrre  il  loro  nutrimento  da  soli,  non  potendo  utilizzare  il

movimento come gli  animali:  a  differenza di  questi,  con i  quali  condividono

caratteristiche  cellulari  comuni,  cioè  sono  eucariotici,  i  vegetali  sono

fondamentali per le riserve fossili, per le cure, per il cibo; legati ai movimenti

climatici, effettuano cambiamenti periodici con variazioni di pressione e flusso

d'acqua, sono sincronizzati, in maniera costante e regolare tra individui della

stessa  specie  e  di  altre  specie.  Per  mantenere  legami  tra  componenti  della

stessa  famiglia  o  parenti,  gli  alberi  madre  fungono  da  nodi  comunicativi

mantenendo  un  numero  di  connessioni  complessivo attraverso  la  rete

sotterranea.  Gli  “alberi hub” possono  comunicare  con  gli  “alberi  figli”

nell'ambiente  anche  a  grandi  distanze  trasmettendo  nutrimento  e,  in  tempi

rapidissimi,  sono  capaci  di  ricevere  segnali  dall’ambiente  circostante,

trasmettere e rielaborare le informazioni ottenute al resto della pianta o ad

altre piante.

Nel  libro intitolato “La saggezza degli  alberi”  Peter  Wohlleben scrive:  «Ed è

proprio  da qui  che dobbiamo partire se intendiamo comprendere meglio  gli

alberi  e  il  loro  stato  di  salute,  perché  proprio  come  un  essere  umano,

attraverso il suo aspetto l’albero ci dice come sta, da dove viene e dove vuole

andare. Quando si sa dove guardare, queste piante giganti sono come un libro

aperto» (Wohlleben P., La saggezza degli alberi, Garzanti Ed, 2017).

Microrganismi  e  funghi  sono  in  grado  di  sviluppare  una  rete  nel  sottosuolo

di collegamenti nel raggio di 100 km. L'unione che avviene tra funghi e radici

della  pianta  nella  simbiosi  micorrizica,   mostra  la  complessità  del  mondo

28 

https://www.agi.it/blog-italia/new-botanics/alberi_wood_wide_web-4828985/post/2019-01-13/


vegetale. Si ha un reciproco scambio: avendo un ampio raggio d'azione, il fungo,

può assorbire molta acqua nel terreno contenente sali minerali e l'albero, che

fornisce parte del nutrimento elaborato per mezzo della fotosintesi clorofilliana,

la scambia con questa.

L'efficace  sistema  di  connessioni,  si  ritrova  nella  vita  dell'uomo,  nella  rete

neuronale,  con  complessità  in  graduale  aumento  nel  passaggio  dall'animale

all'uomo.  Le  cellule  delle  piante  hanno  caratteristiche  neuronali  identiche  a

quelle degli animali, in ciascun apice radicale c'è una zona attraverso la quale si

scambiano le informazioni per la sopravvivenza. 

L'esistenza di connessioni tra gli alberi era già nota da tempo e, con un sistema

di equazioni, il gruppo di scienziati guidato dal professor Crowther, è riuscito a

mappare questo intricato sistema, è riuscito a contare il numero di piante sulla

Terra  e,  con  la  campagna  mediatica  Trillion  Tree, è  riuscito  nell'impresa  di

innestare  mille  miliardi  di  nuovi  alberi, ogni  organismo utilizza  la  riserva  di

ossigeno  prodotta  dalle  piante  attraverso  l'anidride  carbonica  così  che  tutti

possano tranquillamente eliminarla. 

La scienza ha mostrato che siamo costantemente collegati,  negli  ultimi dieci

anni, dimostrando la complessità del mondo vegetale ha semplicemente fatto

vedere  all'esterno,  sperimentandolo,  ciò  che  già  esiste  dentro  di  noi,  gli

scienziati hanno dimostrato che due particelle sono intrinsecamente connesse

tra  loro  anche  a  distanza  sperimentando  il  fenomeno  dell'entanglement

quantistico,  ci  affidiamo  alla  scienza  per  la  nostra  salute,  per  stabilire  che

tempo  farà  domani,  per  qualsiasi  attività  quotidiana,  vedendo  nella  scienza

qualcosa che supporta le nostre carenze, che sta al di fuori di noi, la scienza

sperimenta ciò che già esiste dentro di noi, mette in atto ciò che già sappiamo.

Crowther ha dimostrato quante foreste potrebbe ospitare il  nostro pianeta e

quanti gas serra potrebbero essere sequestrati da queste piante.

L’ecologa canadese Suzanne Simard, ha per prima osservato che la presenza o

meno  di  parassiti,  di  nutrimento,  sottoforma  di  carbonio,  azoto,  zuccheri,

acqua,  sono resi  possibili  da  un’infinità  di  batteri  e  funghi  ed  da una vasta

quantità di informazioni e ha paragonato questa rete comunicativa al “World

Wide Web”. Siamo abituati a vedere gli alberi nei parchi come indipendenti l’uno

dall’altro  ma,  come  insegna lo  studioso  di  neurobiologia  vegetale  Stefano

29 

https://www.nature.com/articles/28764


Mancuso,  al  contrario,  gli  alberi  sono  capaci  di  comunicare  tra  loro  per

scambiarsi  risorse  e  informazioni  anche  a  grandi  distanze,  proprio  come  gli

uomini.

Anche  l'uomo  preso  singolarmente  è  come  un  albero,  in  un  labirinto

manieristico,  in  cui  si  possono  avere  tante  scelte  alternative  ma  solo  una

conduce all'uscita mentre le altre arrivano a vicoli ciechi che riportano sui propri

passi. (Figura 1.2, Labirinto manieristico di lavanda, Kastellaun, Germania)

L'uomo-albero che si collega agli  altri  alberi,  in cui ogni  punto è collegato e

connesso con qualsiasi altro punto, può diventare un albero con infiniti sentieri

che ne connettono i nodi, diventa parte della rete, proprio come l'Albero della

Vita che nel suo significato più ampio rappresenta il Mondo, l'Universo. (Figura

2.2, Albero della Vita)

30 



Anche  le  branche  della  scienza  possono  essere  paragonate  all'albero,

rappresentano i  rami e le  radici  sono gli  uomini,  l'uomo può collegare  tutto

perché è lui il creatore di tutto ma se rimane collegato ad un solo albero, il

sapere sarà da dizionario, sarà un sapere in cui ogni termine è definito tramite

le proprietà necessarie e sufficienti a distinguerlo da altri termini. Si fa spesso

riferimento  all’albero  genealogico  da  cui  l'uomo può  attingere  ad  un  sapere

enciclopedico  in  tutti  i  campi,  in  campo informatico,  scientifico,  linguistico,

essendo nota la radice, la struttura ad albero consente di determinare i livelli di

profondità, ossia la collezione dei nodi che presentano lo stesso numero di rami

predecessori.  Da questa analogia antenato-discendente, il  predecessore di  un

nodo  è  il  nodo-padre,  il  successore  è  il  nodo-figlio.  L’albero  genealogico

rappresenta  la  successione  dei  discendenti  di  una  o  più  famiglie  in  cui  il

capostipite è alla radice dell’albero e i  rami corrispondono alla relazione tra

genitore e figlio. Prendendolo come esempio, risulta stabilita la suddivisione dei

nodi in livelli, è così possibile affermare che due cugini sono parenti dello stesso

grado rispetto all’antenato che è il nonno comune quindi il livello della radice è

0, il livello di ogni altro nodo N è pari al numero di nodi contenuti nel percorso

semplice tra la radice e N, ogni altro nodo che non si trova nel percorso semplice

tra la radice e il nodo N viene chiamato foglia. 

Anche l'Albero della Vita può assumere il significato di albero genealogico, di

ritorno all'origine, da cui aprirsi a nuovi modi di osservare la realtà, correggendo

gli schemi disegnati dal tempo e dalle abitudini. 

L'Albero di Whittaker classifica in cinque regni gli organismi viventi. (Figura 3.2,

Albero dei 5 Regni di Whittaker)

31 



Alla base dell'albero troviamo il regno delle monere, composto da batteri e alghe

azzurre, di seguito troviamo il regno dei protisti, composto da protozoi, muffe,

lieviti e alghe, poi ci sono i regni degli organismi complessi, cioè pluricellulari,

che si suddividono in animali, funghi e piante. 

L'albero  genealogico  diventa  il  punto  da  cui  partire,  la  radice  di  tutte  le

possibilità; da qui si crea la rete che può connettere con il tutto.

Gli alberi che vivono intorno a noi sono una componente fissa della nostra vita,

si comportano come dei familiari: le foglie degli alberi che si muovono al vento,

con il loro suono, ci cullano da neonati, quando ci troviamo nella carrozzina al

parco; da piccoli, il sapore dei loro frutti è il primo gusto che assaggiamo, è il

primo alimento che ci nutre, subito dopo il latte materno; da bambini, vediamo

gli alberi come ripari, come compagni di giochi che possono fare da base, da

nascondiglio,  da  casa;  da  adolescenti,  quando  ci  siamo  baciati  con  il  primo

amore, gli alberi erano presenti e con il loro odore hanno accompagnato quelle

giornate piene di  emozioni;  da adulti,  vicino agli  alberi  ci  siamo rilassati,  ci

siamo addormentati, sentendo il loro tocco avvolgente, che ci ha fatto sentire a

casa. 

Alejandro Jodorowsky definisce “corpo essenziale realizzato”, un corpo che ha

raggiunto il più alto livello di coscienza e diventa capace di trasmettere questo

livello di coscienza con il tocco. Due esseri che si toccano formano un'unità, lo si

può constatare osservando il comportamento degli uccelli con qualcuno che gli

dà da mangiare al parco tutti i giorni. Se hanno fiducia, gli uccelli si avvicinano a

mangiare dalla  mano della  persona e, se questa prende la mano di  un altro

uomo, gli uccelli vanno a beccare il cibo anche nel palmo del nuovo amico fino a

che la persona di cui si fidano non lascia andare la sua mano. 

Questo contatto non viene percepito come invasione, aggressione, tentativo di

seduzione ma come naturale, come una parola gentile. Si può toccare con le

dita, con tutta la mano, con l'intero braccio o con l'intero corpo, la modalità del

tocco  dipende  più  o  meno  consapevolmente  dalla  coscienza  corporea  della

persona che tocca. Si può toccare con l'orecchio, per ascoltare il cuore dell'altro,

il primo suono che sentiamo quando siamo nel ventre della madre è il suo cuore.

Si tratta di sviluppare la coscienza nel tatto, l'ascolto, la capacità di sentire. Il

contatto  fisico  può  essere  usato  per  raggiungere  la  trasmissione  tra  anime,

32 

https://it.wikipedia.org/wiki/Protista
https://it.wikipedia.org/wiki/Estremofilo


spiriti. Nel saggio “Al di là del principio del piacere” Freud sostiene che “nella

vita psichica esiste davvero una coazione a ripetere la quale si afferma anche a

prescindere dal principio del piacere”. Si ripete per non ricordare, con quello

che Freud chiama “l'eterno ritorno dell'uguale” (Freud S., Al di là del principio

del piacere, Bollati Boringhieri Ed.,1920).

Questo  meccanismo  è  collegato  con  la  negazione  della  morte  e  viene

ampiamente esplicitato da Freud e dai suoi successori. 

La  morte  insegna  il  cambiamento,  lo  rende  un  processo  naturale  di  vita.

Liberandoci da tutte le nozioni preconcette relativamente a come debba essere

una vita degna di essere vissuta e relativamente alla morte, lasciando andare

tutto questo e altro ancora, allora saremo pronti a percepire quale sia la realtà

vissuta da noi. 

Citando Jung: «Per uno psicoterapeuta un vecchio che non può dire addio alla

vita appare debole e malato come un giovane che non è capace di abbracciarla» 

Se apprezziamo ogni momento, la vita è meravigliosa, la vita è “vera”, ogni

passo rende il viaggio una scoperta, ringraziando per ogni volto, per ogni essere

con cui entriamo in contatto. 

L'educazione familiare e sociale portano ad una limitazione nei movimenti fisici

definendo  degli  stereotipi  di  movimenti  maschili  e  femminili,  imponendo

l'immobilità, la posizione seduta, portando alla perdita della capacità di usare il

corpo in tutta la sua estensione. Si tenderanno ad imitare i movimenti fisici dei

membri della famiglia e, continuando a vivere nel corpo familiare e sociale, il

nostro tocco trasmetterà i valori, le violenze del luogo di origine e, anche se

inconsapevolmente, saremo il canale del nostro albero genealogico e della sua

cultura. 

Vivere  nella  presenza  del  tocco  cosciente,  riemergere  dalla  personalità

acquisita,  permette di  staccarsi  dal  modo di  sentire abitudinario  e quindi  di

entrare in contatto con se stessi e trasmettere agli altri con l'anima. 

Tramite le mani, l'uomo ha la possibilità di realizzare nella materia.

Lo spirito illumina, dirige ma se non ci fossero le mani non ci sarebbe alcun

ordine  nella  materia.  La  luce  della  fiamma  è  la  Quintessenza,  la  goccia

dell'oceano, attraverso l'anima, attraverso il pensiero e il sentimento, l'uomo può

trasformare la materia dentro e fuori di sé. La purificazione si può raggiungere

33 



dentro di noi ad esempio attraverso la meditazione, l'uomo purificato, guidato

dallo  Spirito  Cosmico,  potrà realizzare cose meravigliose,  risvegliare concetti

astratti;  mediante  la  meditazione  è  possibile  ricongiungersi  all'Unità  e  farli

germogliare grazie alla trasformazione di pace, serenità, felicità in essenza di

vita.  Come l'aria e l'acqua modellano e scolpiscono la  terra, così,  nell'uomo,

spirito e anima agiscono sulla materia e questa, a sua volta, ridona allo spirito

tramite l'anima ciò che ha ricevuto. Nella fissione nucleare, l'esplosione atomica

è un'eruzione dello spirito che si manifesta come fuoco e calore, la materia è la

forma,  è  il  recipiente  che  contiene  le  forze  dello  spirito  affinché  non  si

disperdano, fino a che non arriva il momento di manifestarle. 

Unendo  Spirito  e  Anima  si  creano,  nella  Materia,  innumerevoli  forme,  per

ricongiungerci allo Spirito Universale, tutte le forme che creiamo intorno a noi

contengono lo spirito che attende il momento di manifestarsi. 

Il mercurio versato su un tavolo si scompone in tante minuscole palline, che se

riavvicinate tendono a formare di nuovo la goccia originaria, ma se sul tavolo si

ha della polvere, le palline di mercurio non riescono, anche se riavvicinate, a

ricomporsi.  Negli  uomini  avviene lo stesso fenomeno, gli  strati  di  impurità si

frappongono tra noi e l'Unità. L'anima può espandersi all'infinito e ricongiungersi

all'Unità  dello  Spirito  manifestandosi  sul  piano  materiale.  Anche  il  bruco,

inizialmente  si  nutre  delle  foglie  dell'albero  e  cresce  in  questo  modo,  poi,

quando è il momento, costruisce il bozzolo, va in meditazione e dopo un lungo

sonno si risveglia trasformato in farfalla. Il bruco si prepara nel suo cuore, nella

sua anima, a trasformare tutto se stesso, liberando le proprie emanazioni più

pure.  La  farfalla  porterà  nel  mondo  bellezza,  leggerezza,  gioia  di  vivere  e

quando  morirà,  nutrirà  l'albero  di  queste  emanazioni  sottili,  ridonerà  alla

materia  ciò  di  cui  il  bruco  si  è  nutrito  per  crescere,  che  da  densa  si  è

trasformata in sottile. 

Secondo la Cabala le lettere del nome di Dio corrispondono a quattro forze:

 Iod lo spirito, gli occhi

 He l'anima, le orecchie

 Vau l'intelletto, il naso

 He il cuore, la bocca 

34 



queste quatto forze rappresentano i quattro sensi vista, udito, odorato, gusto. Il

quinto senso, il tatto, rappresentato dalle mani, è il lavoro da svolgere nella

materia, per poter piantare pensieri e sentimenti elevati, facendo ogni giorno

piccoli sforzi, piccoli esercizi, pronunciando una parola gentile, compiendo un

gesto con presenza, per poter far nascere i frutti dell'Albero della Vita, i dieci

Sephiroth.  Kether è il seme, il granello che si pianta in terra, l'inizio, la testa

delle cose, senza Kether non si può ottenere nulla. Una volta piantato, il seme si

divide in due e diventa  Hochmah, la saggezza, e  Binah, l'intelligenza.  Kether

Hochmah e  Binah sono sotterrati nella terra perché la pianta è il riflesso del

mondo visto dall'alto,  la radice rappresenta la testa della pianta. Affinché la

pianta compaia fuori dal suolo occorre l'intervento la quarta Sephirah, Chesed,

la misericordia, l'amore incondizionato.  Chesed è lo stelo, il tronco dell'albero

nel quale le forze cosmiche circolano dal basso verso l'alto e dall'alto verso il

basso.  La  quinta  Sephirah,  Geburah,  la  forza,  corrisponde  ai  rami  che,  se

sostenuti, si possono espandere in ogni direzione. La sesta Sephirah, Thiphareth,

la  bellezza,  corrisponde  alle  foglie  che  guarniscono  l'albero;  dopo  le  foglie

compaiono i germogli, la settima  Sephirah, Netzach, la vittoria. Dai germogli

nascono i fiori, l'ottava Sephirah, Hod, la gloria, lo splendore; infine dal fiore si

forma il frutto la nona Sephirah, Yesod, la base, il fondamento. Il frutto contiene

il seme che si ricongiunge a Kether in Malkuth, la decima Sephirah, il regno, la

materia. Tramite la percezione di Daath, la Sephirah invisibile, conoscenza che

porta al di là dell'abisso, il seme si estende dall'essenza spirituale di Kether nella

consapevolezza  di  Thiphareth,  la  sfera  del  sole;  da  qui  poi  avanti  nella

consapevolezza  di  Yesod,  la  sfera  della  luna  e  poi  nella  sensoriale

consapevolezza mentale di Malkut. 

Nulla  può  essere  evoluto  se  prima  non  è  stato  involuto,  arrotolato.  Dalla

consapevolezza  sensoriale di  Malkut è  possibile  evolvere sul  piano astrale di

Yesod e  raggiungere  Thiphareth,  l'aspetto  più  elevato  della  personalità,  la

consapevolezza  del  Sè  Superiore  che  innalzandosi  attraverso  Daath,  conscia

consapevolezza, si ricongiunge all'essenza spirituale di Kether. 

La conformazione primaria dell'Albero è nei tre Pilastri, in quanto i  Sephiroth

sono divisi su tre colonne: il Pilastro della Grazia o della mano Destra, il Pilastro

35 



della  Severità  o  della  Mano  Sinistra,  il  Pilastro  Mediano  della  Mitezza  o

Equilibrio.

I Sephiroth del pilastro mediano rappresentano i livelli di consapevolezza e i due

pilastri a destra e a sinistra rappresentano le due polarità maschile e femminile,

dai quali sgorgano tutte le altre coppie di opposti presenti nella creazione. I tre

Pilastri  corrispondono  alle  tre  vie  che ogni  essere  umano ha  davanti:  la  Via

dell'Amore a destra, la Via della Forza a sinistra e la Via della Compassione al

centro. Attraverso quest'ultima si realizza la riunificazione degli opposti e senza

di questa, l'Albero della Vita diventa l'Albero della Conoscenza del Bene e del

Male. I due Pilastri a sinistra e a destra quindi rappresentano le forze positive e

negative,  l'attivo  e  il  passivo,  il  distruttivo  e  il  costruttivo,  le  forme

concretizzate e la forza che si muove liberamente.

Il  Pilastro  centrale  si  estende  al  di  sopra  e  al  di  sotto  degli  altri  due  e  i

Sephiroth, disposti sui tre Pilastri si trovano tre a sinistra, tre a destra e quattro

al centro. 

Ciascuna Sephirah è negativa, femminile, in rapporto al suo predecessore, da cui

emana, e positiva, maschile, in rapporto al suo successore; contiene quindi sia il

polo negativo che il polo positivo, come un magnete. 

Inoltre  i  Sephiroth si  susseguono  con  un  percorso  a  Saetta  in  cui  sono

successivamente  positivi,  negativi  ed  equilibrati,  creando  così  una  corrente

elettrica che si muove a zig zag da un lato all'altro dell'Albero. I  Sephiroth si

manifestano  nei  quattro  Mondi  o  Piani: Atziluth, il  Mondo  delle  Emanazioni,

Beri’ah, il Mondo della Creazione, Yetzirah, il Mondo della Formazione, Asiyah, il

Mondo delle Azioni.

I  dieci  Sephiroth inoltre,  sono  collegati  da  ventidue  linee  o  Sentieri,  tre

orizzontali,  sette verticali  e dodici diagonali,  ai quali  corrispondono ventidue

lettere  dell'alfabeto  ebraico  che,  con  il  loro  valore  numerico  e  con  le  loro

corrispondenze, costituiscono la chiave dei Sentieri. Ciascun Sentiero è ritenuto

rappresentare l'equilibrio tra i due Sephiroth che unisce.

Il Primo Sentiero emana da Kether, la Corona, e si divide nei due Pilastri.

Il  Pilastro della Severità contiene  Binah, Geburah  e Hod che corrispondono a

Saturno, Marte e Mercurio. Il Pilastro della Grazia contiene Hochmah, Chesed e

Netzach o  rispettivamente  lo  Zodiaco,  Giove  e  Venere.  Hochmah e  Binah

36 



corrispondono  ai  Superni  Padre  e  Madre,  ai  principi  positivi  e  negativi

dell'universo, Yang e Yin. Chesed e Geburah rappresentano le figure coronate, il

legislatore  sul  trono  e  il  re  guerriero  sul  carro  da  battaglia,  essi  sono

rispettivamente il principio costruttivo e quello distruttivo. 

I due Sephiroth sono armonizzati in Thiphareth, il centro, il Cristo Redentore ed

Equilibratore. 

La trinità successiva di  Netzach,  Hod e  Yesod rappresenta l'aspetto più elevato

delle forze primordiali, il Raggio Verde.

Ognuna delle dieci  Sephirah possiede non soltanto uno spirito (il numero) ma

anche un'anima, un intelletto, un cuore e infine un corpo fisico che la ricopre. 

I  numeri  sono originariamente  delle  realtà  del  tutto  astratte,  spirituali,  che

scendendo verso mondi più densi, si sono rivestite di materia: Uno-Kether, Due-

Hochmah,  Tre-Binah,  Quattro-Chesed,  Cinque-Geburah,  Sei-Thiphareth,  Sette-

Netzach,  Otto-Hod,  Nove-Yesod,  Dieci-Malkuth.  L'anima  della  Sephirah

corrisponde al nome della Sephirah stessa, l'intelletto è rappresentato dai dieci

Arcangeli  che  regnano  sui  rispettivi  ordini  angelici  che  sono  il  cuore  della

Sephira,  l'anima. Infine  il  corpo  fisico  è  rappresentato  dai  pianeti  ad  essi

associati:  Nettuno,  Serafini,  Arcangelo Metatron;  Urano,  Cherubini,  Arcangelo

Raziel;  Saturno,  Troni,  Arcangelo  Tzaphkiel;  Giove,  Dominazioni,  Arcangelo

Tsadkiel;  Marte,  Potenze,  Arcangelo  Camael;  Sole,  Virtù,  Arcangelo  Raphael;

Venere,  Principati,  Arcangelo  Haniel;  Mercurio,  Arcangeli,  Arcangelo  Michael;

Luna, Angeli, Arcangelo Gabriel; Terra, Anime Glorificate, Arcangelo Sandalphon.

Gli antichi non consideravano Nettuno e Urano ma a  Kether erano associati I

Primi Vortici e a Hochmah lo Zodiaco. (Figura 4.2, Pianeti nell'Albero della Vita)

37 



Kether si trova al di sopra di tutti gli altri  Sephiroth, è diversa, trascendente,

ineffabile, è da qui che si originano le luci che riempiono gli altri Sephiroth, nel

corpo umano essa  non  ha una  corrispondenza  specifica  in  quanto  lo  avvolge

tutto, è la Corona posta sopra il capo e lo circonda. Hochmah è l'intuizione che

illumina  l'intelletto,  è  il  seme  dell'idea,  la  Sapienza,  nel  corpo  umano

corrisponde all'emisfero destro del cervello che unendosi all'emisfero sinistro,

Binah,  permette  all'idea  di  prendere  forma  attraverso  Daath,  la  Conoscenza

Unificante, collegamento tra l'Universale e l'Individuale, rivelatore simultaneo di

più sensi, della forma e delle interpretazioni di simbolizzante e simbolizzato.

E'  da qui  che si  creano le radici  dell'albero, che lavorano nell’oscurità, nelle

profondità della terra. La crescita dell'albero avviene attraverso Chesed, l'Amore

incondizionato,  la  mano destra, e  Geburah,  la  Forza, la  mano sinistra.  Tutto

viene armonizzato e sospinto da Thiphareth, la Bellezza, il Sole, che corrisponde

al cuore dell'uomo. Si forma così il fusto possente e solido e poi da qui i rami

partono alla conquista dello spazio, si formano le foglie con Netzach, la Vittoria,

la capacità di estendere e realizzare nel mondo, di superare gli ostacoli, che nel

corpo umano corrisponde alla gamba destra e i fiori con Hod, lo Splendore. Hod

rappresenta la capacità dinamica, la concretezza, la velocità di cambiamento, la

gamba sinistra del corpo umano. Attraverso  Yesod, il Fondamento, la Luna, gli

organi sessuali dell'uomo, dove si raccolgono tutti i succhi vitali, si manifestano i

frutti nei quali si trovano i nuovi semi che se piantati nella terra,  Malkuth, il

Regno, corrispondente ai piedi dell'uomo, daranno vita ad un nuovo ciclo.

«Per vivere la spiritualità e la realtà della vita dovremmo imitare gli alberi con

i rami alti che sfiorano il cielo e le radici aggrappate profondamente alla terra»

(Battaglia R., L'uomo che vendeva il cielo, Rizzoli Ed, 2011).

Durante la vita terrena il nostro corpo è un guscio, una corazza che ci protegge

fino  a  quando  non  saremo  pronti  per  liberarci  nell'astrale,  dove,  se  non

preparati,  saremo ancora più esposti ai  tormenti  rispetto a quando vivevamo

nella materia. Come un frutto maturo, al momento della morte, l'uomo si stacca

dal  proprio  corpo  fisico,  ma  ciò  non  è  sufficiente  per  la  sua  immediata

liberazione.  Quando la  morte  ci  libera  dal  corpo fisico ci  ritroviamo privi  di

difesa, come un piccolo seme che cerca di penetrare nella terra, la Madre Terra,

che nel suo ventre accoglie e protegge il seme, lo nutre, fino a che non è pronto

38 



ad uscire di nuovo nel mondo. Nostra madre nel suo ventre accoglie quel seme

che nostro padre ha indirizzato, guidato, ci  nutre fino a quando non saremo

pronti  a uscire, la pelle della pancia di  nostra madre ci  protegge insieme al

liquido amniotico come il seme all'interno del frutto è protetto dalla polpa e

dalla  buccia.  La corteccia,  la  pelle,  ci  farà  da protezione ma sarà anche la

nostra possibilità di scambio e comunicazione ogni giorno per vivere di nuovo. 

La piantina crescerà nutrendosi dalle radici, formerà un bellissimo albero, un

corpo che si modellerà a seconda delle esigenze dell'anima. Attraverso l'ascolto,

osservando,  odorando ed entrando in contatto con l'albero e con altri  alberi

possiamo far nascere e crescere fiori, frutti da gustare, per illuminare tutti i

giorni.

39 



3. I Fiori, le Foglie e la Matrice Floreale 

L'Albero  della  Vita  rappresenta  la  vita  generatrice,  simbolo  di  ricchezza,  fa

nascere foglie, fiori, frutti e semi, abbondanza e benessere.

Gli alberi sono dei veri e propri catalizzatori di forze in virtù delle loro energie

vitali, tutte le piante possono veicolare queste energie, nessun cambiamento è

possibile se non comprende la Natura. I cinque sensi ci permettono di percepirla,

il cervello di strutturarla e classificarla nella “realtà”.

Nella Genesi ad un certo punto l'uomo cade nel mondo dei sensi e attraverso i

sensi  l’uomo  percepisce  il  mondo  esteriore  ma  percepisce  anche  il  mondo

interiore e può esternare questa percezione proveniente dal suo sentire sottile,

attraverso il pensiero. 

L'uomo ha in comune con il mondo vegetale il corpo eterico secondo le relazioni

fondamentali tra pianta e uomo indicate da Rudolf Steiner. Dentro ognuno di noi

c’è una pianta,  un essere cosmico,  Goethe sosteneva che l'analisi  delle parti

fondamentali delle piante gli era servita per comprendere la propria interiorità.

Esse  fanno  dell'uomo  un  essere  “aperto  al  mondo”, dando  la  forza  di

raddrizzamento verticale che dall’esterno arriva all'interno.

«Ogni essere vivente è partecipe dell'infinito, dell'immenso tutto in cui tutte le

esistenze sono comprese.  L'accordo con il  tutto rende ognuno ciò che è,  un

suono, una sfumatura in una grande armonia» (Goethe J.W., La metamorfosi

delle piante, Glanda Ed., 1983). 

Si tratta di un lavoro più arduo che sul corpo astrale poiché consiste nel lavoro

sul corpo fisico,  un campo di creatività ed energie in costante mutamento alla

richiesta interna o esterna di cambiamento, l'albero porta i frutti attraversando

questo velo, approfondendo la conoscenza soprasensibile si può arrivare a capire

che la natura è composta da energie sottili come i chakra, tutto è energia. 

Ogni corpo è circondato dal  nucleo energetico suddiviso in sette corpi  sottili

collegati ad uno dei  chakra e a sua volta è attraversato dai  chakra: il  corpo

eterico è il primo corpo sottile, connesso con il primo chakra, a seconda del tipo

di corpo fisico a cui è connesso può essere grossolano o fine; il secondo corpo è

il corpo astrale suddiviso in corpo emotivo, collegato al secondo chakra, e corpo

astrale vero e proprio collegato al terzo chakra; il corpo mentale è connesso al

40 



chakra del cuore, il quarto e collegato al quinto chakra, si trova il corpo causale

che è il primo corpo superiore, contiene le esperienze dell'uomo e le memorie

ancestrali, mentre il corpo spirituale, connesso al sesto e al settimo chakra, è il

corpo più esterno, suddiviso in animico e spirituale. 

Secondo Steiner,  il  corpo astrale  dell'uomo è  collegato  al  mondo animale,  il

corpo fisico al mondo minerale e il corpo eterico al mondo vegetale.

Al momento della morte ci si libera del corpo fisico, la separazione dal corpo

fisico  è  ciò  che  sul  piano  visibile  determina  la  morte.  Il  cordone  argenteo

Sutratma tiene  insieme  il  corpo  fisico  e  il  corpo  eterico  agli  altri  corpi,  al

momento della morte non è reciso fino a quando il contenuto del corpo eterico

della  vita  passata  non  è  stato  rivisto,  questo  avviene  entro  tre  giorni  dalla

morte. 

«Come il corpo fisico si disgrega quando non lo tiene assieme il corpo eterico,

come il  corpo eterico  cade  nell'incoscienza  quando non  lo  illumina  il  corpo

astrale, così il corpo astrale dovrebbe lasciar cadere il passato continuamente

nell'oblio, se l'«Io» non lo preservasse richiamandolo in vita nel presente. L'oblio

per il corpo astrale equivale alla morte per il corpo fisico e al sonno per il

corpo eterico. Si può anche dire: del corpo eterico è proprio il vivere, del corpo

astrale l'aver coscienza, dell'Io il ricordare.» (Steiner R., La scienza occulta, Ed.

Antroposofica Milano, 1989). 

Per  distaccarsi  non  occorre  lasciare  il  mondo  del  cibo,  dei  pensieri,  dei

sentimenti, non serve abbandonare tutto e tutti, il vero distacco è interiore; gli

asceti  o  eremiti  ottengono  il  distacco  rinchiudendosi  in  una  grotta  sulle

montagne, ma è un distacco esteriore, lo sviluppo intellettuale dell'uomo, la

purificazione e la nobilitazione dei sentimenti conducono al Sé spirituale che si

sviluppa grazie al lavoro compiuto dall'Io sul corpo astrale,  alla trasformazione

del corpo astrale.

Cinque corpi rivestono l'Ātman, l'essenza immortale fatta di pura beatitudine,

che  si  identificano  con  il  termine Kosha (involucro,  guaina),  questi  cinque

involucri generano la manifestazione stessa di ogni realtà, in tutti i suoi aspetti,

velando la verità di Brahman dell'esistenza e il principio fondante. 

Praticando  la  meditazione  ci  si  allena,  portando  attenzione  alla  purezza,  al

distacco. 

41 

https://it.wikipedia.org/wiki/%C4%80tman
https://it.wikipedia.org/wiki/Io_(filosofia)


Per  identificare i  chakra  viene utilizzato il  fiore di  loto che nasce dal  fango

poiché la purezza e il candore nascono simbolicamente dalle acque stagnanti. I

primi tre  chakra sono detti terrestri e sono collegati agli elementi più densi,

terra, acqua, fuoco; i chakra superiori, dove la materia si fa sempre più sottile,

sono collegati all'aria e poi all'etere. 

«Si  consideri  anzitutto  come si  sviluppino  certe  proprietà  dell'anima umana

quando  l'Io  lavora  su  di  essa:  come piaceri e desideri, gioie e dolori possano

cambiare.  Basta  che  l'uomo ripensi  alla  propria infanzia.  Da  che  derivavano

allora le sue gioie e i suoi dolori? Che cosa imparando ha aggiunto a ciò che

sapeva da fanciullo? La risposta non sarà che una prova del dominio che l'Io ha

acquistato sul corpo astrale: esso è infatti il veicolo di piaceri e di dispiaceri, di

gioie  e  dolori.»  (Steiner  R.,  Aspetti  dei  misteri  antichi,  Ed.  Antroposofica

Milano, 2014). 

Occorre distinguere “l’azione del pensare” da quella di “avere dei pensieri”,

quei  pensieri  automatici  che  non  portano  alla  conoscenza,  alla  vita,  perché

passivi, non mossi dalla volontà ma mossi dalle emozioni e dagli stati d'animo,

nascono spontaneamente e si impongono alla nostra coscienza.

Il  pensiero è conoscenza in atto,  si  ha una naturale fiducia nel  pensare e si

utilizza  come  presupposto  del  conoscere,  nella  ricerca  della  conoscenza  ma

partendo dal pensiero si formano giudizi, dubbi, appena si struttura il pensiero.

Per  essere  presenti  a  se  stessi  ora,  per  accrescere  la  consapevolezza  ed

effettuare un processo di cambiamento nei momenti più difficili della vita, basta

scoprire la  bellezza del momento presente,  attraverso l'evoluzione spirituale,

attraverso un atto interiore, l'uomo ritrova il momento presente.

Privi  di  volontà,  i  pensieri  mossi  da  uno stato,  ad esempio  quando si  litiga,

lasciano spazio a  qualcosa che pensa,  alla  rabbia,  non siamo noi  a  pensare.

Passato quel momento, spesso ci sentiamo pentiti di quanto abbiamo esternato o

dell’azione che  il  pensiero  ci  ha  indotto  a compiere,  appartengono  a  questa

categoria  anche  i  pensieri  che  nascono  dallo  spirito  di  gruppo.  In  preda

all’emozione abbiamo dei pensieri che nascono in modo automatico, non voluti,

ci crediamo ma questo credere ha la stessa durata dell’emozione o dello stato

d’animo,  una  volta  passati  ci  si  stupisce  per  quell’emozione  o  quello  stato

d’animo, di quelle azioni che sono venute spontanee ed immediate.  Ognuno di

42 

https://it.wikipedia.org/wiki/Infanzia
https://it.wikipedia.org/wiki/Dolore
https://it.wikipedia.org/wiki/Gioia_(emozione)
https://it.wikipedia.org/wiki/Desiderio_(filosofia)
https://it.wikipedia.org/wiki/Piacere


noi è connesso ad uno o più gruppi e nel momento in cui il pensiero è mosso dal

gruppo, ad esempio la famiglia,  l'ambiente di lavoro, la squadra di  calcio,  il

partito politico,  si  producono rapidissime connessioni  automatiche che hanno

una veste logica ma senza conoscenza dietro.  Ciò è molto potente, il  punto

nodale riesce ad intravedere la stessa forza biologica come quella psicologica

che risiede in ciò che gli è contrario e opposto.

Nel passaggio dal terzo al quarto  chakra, l'uomo ha la possibilità di svincolarsi

dalla percezione ordinaria e guidare le proprie conoscenze attraverso l'anima,

allenandosi a viaggiare nei mondi sottili, dal piano materiale al piano spirituale.

Nei pensieri voluti si può rilevare l’esistenza di un preciso atto interiore che

precede  la  nascita  del  pensiero,  nasce  quando  nasce  la  coscienza  e  siamo

consapevoli  di  produrre il  pensiero attingendo alla dimensione sovrasensibile,

all'ignoto spirituale.

Si può decidere di impegnarsi ad incidere sulla realtà, amplificare le capacità

percettive, vivere in modo pieno e completo la vita, o farsi trasportare da essa,

fino a quando ciò che desideriamo si manifesta o l'evento che noi auspichiamo si

produce.

Se  impariamo  a  osservare  ogni  pianta,  ponendoci  all'ascolto  di  ciò  che  ci

circonda, della musica sottile, possiamo risuonare con questa melodia, che ci

penetra, ed essere anche noi parte di un’immensa sinfonia: le radici sono nel

cervello, il tronco si trova nella spina dorsale, i rami sono nel sistema nervoso,

nei polmoni respirano le foglie e bellissimi fiori si aprono nella parte metabolica

e riproduttiva. 

I sei vertici dell’ottaedro si aprono a formare sei quadrati, sei sono le facce del

cubo, tre coppie, queste tre coppie trovano la sintesi o l’equilibrio nel Settimo,

non visibile. Il cubo sviluppato come figura piana, determina quattro quadrati

verticali e tre orizzontali, formando una croce, la Crocifissione Cosmica nella

Croce della Materia, in questo cubo della materia è imprigionato e crocefisso lo

Spirito.  Il  Cubo  è  la  trasformazione  del  Quadrato  Mistico,  Tetractis,  ucciso

donando la sua Vita nel creato, per infondere Coscienza alla manifestazione e

diventa così veicolo e numero della vita. I 6 vertici dell’Ottaedro si aprono a

formare  6  Quadrati  che  creano  un  Cubo,  i  6  Triangoli  non  subiscono

43 



trasformazione e i punti d’intersezione formano i vertici di un Ottaedro, si forma

così un Cubottaedro. (Figura 1.3, Trasformazione Jitterbug) 

 

Il  Cubottaedro,  nella  manifestazione  tridimensionale,  è  il  completamento

dell’opera  iniziata  con  il  Cubo,  l’evoluzione.  I  24  spigoli  del  Cubottaedro

identificano 4 Esagoni regolari a gruppi di sei. 

Il Cubo ha 12 spigoli, 8 vertici, 6 facce, l’Ottaedro ha 12 spigoli, 8 facce e 6

vertici, riferendoci al tetracordo di Filolao dove ogni corda è divisa idealmente

in 12 parti, questi numeri danno sia le lunghezze delle corde del tetracordo,

prima corda (12/12=1/1), nota DO, terza (8/12=3/4) nota FA, quarta (6/12=1/2)

nota DO’, sia le frequenze. Per ottenere il  Cubottaedro si  troncano con otto

piani i vertici del Cubo togliendo al Cubo Otto Tetraedri. Il taglio è effettuato nel

punto di mezzo del lato del Cubo, ½ è il rapporto DO’, l’Armonia. Il rapporto tra

il numero delle facce quadrate e triangolari è 8/6=3/2, numero che rappresenta

la  frequenza  legata  alla  nota  SOL.  Nel  Cubo  di  partenza  vi  erano  tre  delle

quattro frequenze del  tetracordo,  nel  Cubottaedro vi  è  il  rapporto di  corda,

espresso come frequenza che manca nel Cubo di partenza. Otto Tetraedri uniti

formano Quattro Ottaedri, quindi Cubo e Ottaedro sono legati dall’Armonia. 

Le  forme  di  vita,  compresi  i  nostri  pensieri,  si  sviluppano  dai  cinque  Solidi

Platonici, i quali sono una forma morfogenetica della realtà, materia che vibra a

una frequenza energetica più alta, linguaggio di luce, codice della creazione.

Archimede  ricavò  dai  cinque  solidi  Platonici  utilizzando  la  tecnica  del

troncamento, tredici solidi Archimedei con forme straordinarie le cui strutture si

possono ritrovare in natura nelle monere, nei protisti e nei funghi. Ad esempio

l'aspetto  dei  radiolari  assomiglia  ad  alcune di  queste  forme.  (Figura  2.3,  Un

gruppo di radiolari)

44 



E' stata fatta l’ipotesi che la struttura esterna ne consenta lo spostamento, ma

se  anche  questo  è  ipotizzabile  in  certe  specie  dalle  forme  regolari  e

rotondeggianti, diventa improbabile in quelle totalmente asimmetriche, dove si

assisterebbe ad un continuo rotolamento su se stessi a causa della forma. Gli

pseudopodi inoltre funzionano come dei remi con il loro movimento all’esterno.

Non è molto chiaro il  perché il  loro corpo sia fatto così,  quale significato o

funzione abbiano  le  spine  e  le  protuberanze,  si  è  pensato  ad  una  specie  di

esoscheletro, ma se potrebbe essere plausibile per certe specie, non lo è per

altre. In natura popolano tutti i mari, si potrebbe fare di ogni apparizione un

segno, generando poi difficoltà e cattive interpretazioni, non è un deterrente

contro i predatori, perchè i radiolari si trovano nel plancton ed in genere, gli

animali che se ne nutrono non risentono di questa barriera difensiva e hanno

dimensioni tali da non lasciarsi certo impressionare da quelle piccole spine di

scheletro siliceo trasparente, sempre fragilissimo con rilievi, punte, trine come

il vetro dei cristalli Swarovski. L’aspetto dei radiolari assomiglia molto ai cristalli

Swarovski ed hanno forme variabilissime, molto eleganti con perfette simmetrie.

Il Cubottaedro è uno dei tredici Poliedri Archimedei e si ottiene troncando le

otto cuspidi del Cubo, oppure le sei cuspidi dell'Ottaedro regolare.

Il Cubottaedro è l’unica forma geometrica in cui tutti i vettori che escono dal

centro per terminare sugli spigoli hanno la stessa lunghezza e la stessa relazione

angolare. (Figura 3.3, Cubottaedro)

Il Cubottaedro è stato chiamato da Buckminster Fuller (1895-1983) inventore e

architetto, Vector Equilibrium VE.

Il VE è l'unica forma geometrica in cui tutti i vettori sono della stessa lunghezza

e della stessa relazione angolare a 60°, rappresenta la perfetta condizione in cui

il  movimento  dell’energia  arriva  in  uno stato  di  assoluto  equilibrio,  assoluta

immobilità e vacuità. Complessivamente il Cubottaedro o Vector Equilibrium è

45 



composto di 24 vettori di uguali dimensioni, 12 interni e 12 esterni, la geometria

dell’equilibrio assoluto, è la fase zero dalla quale emergono tutte le altre forme,

è  la  madre  di  tutte  le  forme  e  simmetrie  che  vediamo  nel  mondo  perché

possiede facce quadrate instabili e quindi non-strutturali. Non si può osservare il

VE  nel  mondo  materiale  perché  è  Secondo  B.  Fuller,  il  VE  è  sistema,  non

struttura, è il sitema di base del campo spazio-temporale dove tutti i vettori di

energia sono uguali in forza e fase, creando così una somma totale di zero nello

stato di punto zero o stato di Campo Unificato. Il VE è, come la forma delle

piramidi  egiziane,  il  Tetraedro Zero composto da 8 Tetraedri  che convergono

simultaneamente sul suo punto centrale e le cui facce quadrate sono le basi in

mezzo all'Ottaedro. 

Il Vector Equilibrium, composto da quattro Esagoni disposti simmetricamente in

quattro piani, possiede quattro piani esagonali e possedendo questi quattro piani

ha fondamenta, energia di attrazione e repulsione, come si può sentire con un

magnete. 

I 5 Poliedri platonici hanno tutti uguale lunghezza dei vettori esterni, ma minor

lunghezza  dei  vettori  radiali.  I  Solidi  Platonici  sono  rappresentazioni  di

formazioni d’onda in tre dimensioni, ogni punto di vertice dei Solidi Platonici

tocca  la  superficie  di  una  sfera,  un’immagine  geometrica  tridimensionale  di

vibrazione-pulsazione.  (Figura 4.3, Campo Unificato)

È questa la matrice di vettori isotropica, presente in tutte le scale e in perfetto

equilibrio, del Campo Unificato di punto zero. Una struttura assemblata secondo

questi  principi  si  trova  in  uno  stato  di  precompressione  che  la  rende

intrinsecamente  stabile,  tanto  che  è  in  grado  di  reagire  a  forze  esterne  e

ristabilizzarsi modificando il grado di compressione su alcuni elementi; l’aspetto

più fondamentale del VE da capire, è che, essendo una geometria dell’equilibrio

46 



assoluto  in  cui  tutta  la  fluttuazione cessa  e  quindi  anche  il  differenziale,  è

“vuoto”  dello  spazio  dal  quale  emergono  tutte  le  forme,  tutti  gli  eventi

energetici, esso contiene un’infinita quantità di energia e un infinito potenziale

creativo della coscienza. E' necessaria una fluttuazione nel Campo Unificato, sia

fisicamente,  come  energia,  che  metafisicamente,  come  coscienza,  perché

qualsiasi cosa si manifesti nell'Universo, prima di questa fluttuazione, il Campo

esiste come puro potenziale. Secondo la contemporanea teoria, grazie a questo

si manifestano i campi Quantistici e dello Spaziotempo, osservabili e misurabili.

Dio “geometrizza” in tutte le cose, la materia fisica è di natura geometrica. In

questa matrice è un potenziale punto centrale di un VE attorno al quale può

nascere una condizione di fluttuazione dinamica e manifestarsi una disposizione

di tetraedri e ottaedri alternati, formazioni d’onda. 

Il Tetraedro a Stella o Stella Octangula è una geometria bilanciata polarmente,

ottenuta da due ottaedri che lascia vuoto nel cubo in cui è inscritta e questo

vuoto può essere riempito da 12 poliedri tutti uguali tra loro, i 12 Eoni della

Gnosi Pitagorica. (http://www.cosmometry.net/)

L'evoluzione spirituale delle forme materiali,  delle piante, delle pietre, degli

animali, degli esseri umani avviene attraverso lo spirito.

Tutti gli alberi svolgono il ruolo di antenne cosmiche, arricchendo il luogo dove si

trovano di energia e di benessere.

E' grazie allo spirito che un albero comincia a produrre fiori, può avere radici, un

tronco, dei rami, ma non dare frutti, la saggezza può suggerire i pensieri migliori

all'uomo procurando la luce che cerca, il mezzo è la saggezza e l'attività che gli

consente di ottenere la saggezza è la meditazione. 

Nell'uomo il nutrimento è il pensiero, l'intelletto, l'amore permette di acquisire e

provare  sentimenti  ed  emozioni,  il  cuore  si  nutre  coltivando  ogni  giorno

l'armonia  verso  tutte  le  creature,  necessita  di  calore,  gioia,  felicità,  e

corrisponde  al  fiore. Lo  spirito  trascende  il  tempo,  è  l'eternità,  acquista  la

libertà, raggiunge la verità che libera, diventa creatore. 

L'essere umano può connettersi alle energie cosmiche attraverso la ghiandola

pineale che, insieme al cervello, è come un'antenna. 

In natura, quando l'albero porta i frutti dello spirito, ha risolto la quadratura del

cerchio.  Dopo  l'inverno,  quando  l'albero  fiorisce  tutti  sono  felici  e  vogliono

47 



contemplarlo perché si è evoluto, è coperto di foglie e di fiori e, in estate, di

frutti, in autunno tutto si appassisce e l'albero lascia andare le foglie, si prepara

all'inverno e al ritorno in primavera; la vita è un movimento perpetuo, occorre

avere la pazienza di attendere il  ritorno delle stagioni. Poiché il  quadrato si

trova all'interno del cerchio, lo spirito tornerà, come ritornerà la primavera, le

foglie  ritorneranno.  Le  ispirazioni,  come  la  fioritura  dell'albero,  avvengono

periodicamente,  in  primavera,  quando  le  condizioni  adatte  sono  presenti  e

quando non abbiamo ispirazione siamo come un albero nell'inverno. L'uomo crea

la primavera con l'amore, con l'amore spirituale, lo spirito soffia da ogni parte

come vuole come il  vento, con l'amore si  preparano le condizioni migliori,  si

creano le condizioni per la sua venuta, trovando la forza per lasciar andare la

casa, il corpo fisico, il quadrato, è possibile entrare nel cerchio che circonda,

l'Oceano Cosmico, l'Unità, affinché avvenga la primavera dell'anima. 

A questo scopo occorre concepire la pianta come un essere sensibile, con un

corpo fisico e un corpo eterico, il corpo astrale e i corpi spirituali agiscono sulla

pianta dall'esterno, hanno organi che, secondo Goethe, non sono delle “realtà”

Wirklichkeiten ma sono extracorporei con funzioni dinamiche, sono coscienze di

gruppo, “efficacità”,  Wirksamkeiten e senza di questi le piante avrebbero solo

foglie e non svilupperebbero i fiori e frutti. 

Attraverso il  movimento nella  luce e l’invio di  segnali  elettrici  attraverso le

radici, così come attraverso la formazione di sostanze, ogni pianta esprime il

proprio Deva o spirito della pianta.

L’essere  umano  passa  attraverso  una  forma,  nella  sua  esistenza,  che  si  può

definire di tipo vegetale, all’inizio del suo sviluppo embrionale: nessun organo

interno  si  è  formato  e  tutti  gli  impulsi  vengono  dall’esterno,  attraverso  gli

involucri dell’embrione.  Nel primo anno di vita il bambino è puro istinto, nel

secondo  ricerca  i  contatti,  sviluppa  l'emotività,  nel  terzo  anno  si  forma  la

personalità, a quattro anni  si  instaurano rapporti emotivi, nel quinto anno si

affermano le capacità comunicative, nel sesto si sviluppa la mente e nel settimo

si pongono domande esistenziali.  Attraverso il  midollo spinale, l'energia viene

convogliata attraverso sette porte, i chakra, ben note nelle culture orientali. 

Quando l'Io lavora su di esso, lo spirito vitale si sviluppa, esperienze e prove

s'imprimono nel corpo eterico, lo trasformano in spirito vitale e in Sé Spirituale

48 



che, secondo Steiner, è la controparte spirituale del corpo eterico; quest'ultimo

possiede solo una coscienza diffusa e agisce come veicolo separato di coscienza.

L'uomo, unione di maschile e femminile, ha quattro braccia e quattro gambe che

orientano i movimenti dell'uomo, sono i raggi di una ruota e collegano al cerchio

della  vita  dove  l'uomo può  trovare  l'eterno.  Le  quattro  direzioni,  le  quattro

stagioni scandiscono i cicli del tempo nel quadrato, la terra, costituendo la base

in cui l'uomo può muoversi. 

La  quadratura  del  cerchio  in  geometria,  fin  dai  tempi  antichi,  ha  posto  il

problema di risolvere, costruire, usando solo riga e compasso, il quadrato che

avesse la stessa superficie del cerchio. 

Su queste due figure è costruito l'Uomo Vitruviano illustrato da Leonardo da

Vinci. (Figura 5.3, Uomo Vitruviano di Leonardo da Vinci)

Nel punto della nascita e della morte, si trascende la percezione del noi dove è

possibile entrare nel Non Manifestato, attraverso il corpo si trascende il corpo.

La  quadratura  del  cerchio  si  può  risolvere  all'interno  del  Fiore  della  Vita,

costruendo il Fiore della Vita sul cerchio di partenza con il compasso e con la

riga vengono uniti i punti del quadrato, trovandoli all'interno del fiore. Nel Fiore

della  Vita  possono  emergere  determinate  forme,  è  circondato  da  due

circonferenze  corrispondenti  alla  membrana  protettiva  di  tutte  le  cellule

composta da membrana interna e membrana esterna. 

Il fiore svolge una funzione fondamentale nel ciclo della vita perché contiene

entrambe gli organi della riproduzione, e quindi nell'evoluzione. 

Le piante con fiore, le angiosperme, dal greco  aggheion=recipiente e  sperma=

seme, rappresentano il gruppo più importante ed evoluto tra tutte le piante, il

49 



più numeroso. La parte maschile del fiore entra nel pistillo e raggiunge l'ovario,

dove feconda gli ovuli, l'ovario si ingrossa e i petali del fiore cadono e gli ovuli

diverranno i semi, all'interno del frutto, per l'inizio di nuovo ciclo. Ogni fiore

contiene sia l'aspetto maschile che l'aspetto femminile della riproduzione, i fiori,

sulla  cui  struttura  e  caratteristiche  si  basa  la  classificazione  delle  piante,

possono trovarsi singolarmente o raggruppati, il vento e gli insetti volando da un

fiore all'altro, trasportano il polline prodotto dagli stami, il microgametofito è

polline contenente i gameti maschili, nel megagametofito è contenuto il gamete

femminile, l'ovocellula.

Grazie ai fiori, si riesce a mettere in risalto l'anima, al fine di poter affrontare lo

squilibrio della dualità, prestandovi attenzione è possibile ascoltare quella voce,

il  corpo  è  presente  come  silenzio;  le  differenze  ed  i  contrasti  riconoscono

l'individualità e sono relativi, all'interno di un'Unità che tutto riunifica. Quando i

mistici orientali ci dicono che essi percepiscono tutte le cose e tutti gli eventi

come manifestazioni di una fondamentale unicità, non significa che tutte le cose

sono  uguali.  Essi  sono  consapevoli  che  la  luce  sta  alla  fonte  di  ogni

manifestazione. 

Per comprendere la maggior parte dei fenomeni naturali  che ci circondano è

necessario conoscere il nucleo atomico, nel quale è contenuta tutta la massa

dell'atomo e dove la carica è quasi uguale alla massa. 

Il pensiero permette di formulare il nutrimento e l'intelletto è il frutto che cerca

l'illuminazione, che gli permette di formulare pensieri migliori. Possediamo due

capacità  fondamentali:  decidere  ciò  che  avverrà,  prevedere  e  percepire  per

evitare  quanto  già  accaduto.  Questa  prospettiva  probabilmente  genera  delle

resistenze  nelle  persone  che  preferiscono  biasimare  gli  altri  piuttosto  che

assumersi le responsabilità ma dovrebbe essere come un gioco, non abbiamo più

bisogno  di  proiettarci  verso  il  futuro,  dobbiamo  rimanere  aperti,  anche  se

piccoli, nel momento in cui l'attesa finisce, essa costituisce la sorgente della

forza. 

Lo  stato  fondamentale  è  quello  nel  quale  tutti  gli  elettroni  hanno  piccole

possibilità di rotazione, sono nell'orbita più bassa possibile, i nuclei svolgono il

ruolo di  centri  stabili  nei  loro confronti  e  da qui  l'elettrone può decidere di

evolvere  su  livelli  superiori  che  hanno  una  circonferenza  maggiore  e  che

50 

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Megagametofito&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Microgametofito&action=edit&redlink=1


permettono  un  raggio  d'azione  maggiormente  esteso  per  espandere  la

connessione. 

Sono dunque presenti all’interno del sistema forze opposte che equilibrandosi,

rendono la struttura intrinsecamente stabile. 

La proprietà che riflette il carattere peculiare di un sistema tensintegro è la

proprietà di  ricerca di  forma che ha importanza centrale quando si  tenta di

costruire uno di questi sistemi. Con il termine “tensegrità” s’indica un sistema

che acquista stabilità grazie al modo in cui le forze meccaniche di tensione e di

compressione  sono  distribuite  e  bilanciate  all‘interno  della  struttura  stessa.

Fuller definisce “tensione locale a compressione continua”, la Tensegrità, o la

simultaneità di trazione e compressione, una caratteristica diffusa in natura. 

La malattia è il risultato del dolore, che dipende dalla resistenza al momento

presente, al naturale processo di auto-realizzazione.

Più ci si identifica con la mente più si soffre, la resistenza è giudizio, negatività,

la  mancanza di consapevolezza della profonda identità spirituale  e degli stati

d’animo sono la risposta alle interferenze della vita, l'intensità del dolore è una

forma di non accettazione. Ci si libera dalla sofferenza onorando e accettando la

sofferenza della mente egoica, il carattere meditativo come presa di coscienza,

aiuta a trasformare tutto questo.

La  visione  del  mondo  frattale-olografica  è  semplicemente  un  fenomeno

composto dall’interazione sinergica tra energia e coscienza. Gli stessi schemi si

ripetono in  tutte le  scale e tutto è presente ovunque in ogni  momento,  nel

frattale olografico energia e coscienza coesistono. Solo nella creazione continua

di esistenza fisica e metafisica, gli schemi frattali formano una matrice nello

spazio interconnettendo gli atomi a tutte le scale secondo un modello unificato.

Nell’universo di Newton, nella fisica classica, tutto si spiega con i movimenti dei

corpuscoli  materiali  che  obbediscono  alle  leggi  in  modo  meccanico.  In  tale

visione del  mondo materialista  e  determinista,  non c’è  posto  per  lo  Spirito.

Contrariamente alla fisica classica, la Fisica Quantica ci permette di assumere

una visione della realtà non fondata su una natura materiale ma piuttosto su una

Coscienza.  Quando  cambia  l’informazione  che  li  riguarda,  i  sistemi  quantici

cambiano  il  loro  comportamento,  essi  rispondono  a  un  cambiamento

d’informazione, come se fosse importante ciò che pensiamo su di essi. 

51 



Le scale dei solidi Platonici sono diverse ma il loro sistema segue il principio

“come sopra cosi  sotto”. L’energia Eterica può organizzarsi  in schemi d’onda

geometrici,  descritti  da Platone quasi  2500 anni  fa  con i  suoi  solidi,  tramite

frattali olografici. L’Etere crea vortici che sono paragonabili a piccoli mulinelli,

formano l'Universo suddiviso in differenti livelli di densità.

L’Universo è una frattalizzazione di flussi energetici toroidali,  il  toroide è un

vortice di energia a forma sferica con due depressioni polari, è anche la forma

delle galassie a spirale, una forma di flusso autosufficiente, la forza a spirale, la

Magna Vorago. Il toroide permette a fluidi di muoversi verso l’interno e l’esterno

sulla  stessa  superficie,  a  spirale.  Il  flusso  di  energia  toroidale,  il  Vector

Equilibrium, le linee di  forza del  Campo, sono un unico fenomeno nell’unità

della totalità.

I Cinque Solidi di Platone sarebbero dunque dei risuonatori, risuonatori Eterici. I

Solidi  Platonici  formano una griglia e una struttura energetica attraverso cui

l’energia eterica deve fluire, proprio come ci sono “nidi” di nuvole elettroniche

a differenti livelli di valenza, ci sono “nidi” di Solidi Platonici nell’atomo, un

solido per ogni sfera principale, ogni faccia funziona come un tunnel attraverso

cui  l’energia  deve  passare,  creando  ciò  che  D.  Winter  ha  chiamato  “coni  a

vortice”, per incorporare i toroidi è necessario che i coni del vortice del toroide

siano allineati  con  le  facce dei  solidi  Platonici.  La base  piatta  del  cono del

vortice deve toccare la faccia di un solido Platonico, ad esempio il Dodecaedro

contiene 5 toroidi. (Figura 6.3, Solidi Platonici e coni a vortice)

Piccoli tornado di energia che formano l'Universo, agiscono come solidi e come

liquidi allo stesso tempo, come cristalli fluidi, la natura della materia, le nuvole

di elettroni sono tutte posizionate secondo il modello dei Solidi Platonici. Dopo

aver  capito  questo  diventa  molto  più  facile  capire  il  Fullerene,  terza  forma

allotropica del carbonio, il cui nome è un omaggio a Buckminster Fuller, le cui

cupole  geodetiche assomigliano,  un icosaedro  troncato  formato da esagoni  e

pentagoni, che è salito a grande popolarità in campo scientifico perchè sono

52 



stati rilevati fullereni in forma gassosa nello Spazio. Tutti i fullereni incorporano

12 anelli pentagonali e 20 anelli esagonali di carbonio nella loro struttura, sono

le più grandi molecole conosciute. Attraverso i meteoriti, fungendo da gabbie,

possono aver portato atomi e molecole sulla Terra, i semi per la vita, la loro

presenza è stata infatti rilevata sia sulla Terra che nei meteoriti. (Figura 7.3, Il

Fullerene nello spazio)

Le tre Ottave creano questa realtà e grazie alle loro vibrazioni, si possono curare

stati  di squilibrio che portano malattie,  ricondurre gli  uomini  alla matrice di

creazione  che  è  sana  e  perfetta,  con  elementi  del  mondo  naturale  che

contengono queste forme come fiori, frutti, alberi e piante. (Figura 8.3, Albero

della Vita e Fiore della Vita)

L'Albero della Vita trae origine dal Fiore della Vita, l'albero viene utilizzato come

mezzo per collegare l'alto e il basso. 

All'interno del Fiore della  Vita,  considerando tredici  sfere,  si  ricava il  Frutto

della Vita e da queste si originano i cinque Solidi Platonici, quindi il frutto della

vita contiene la struttura dei cinque solidi platonici. (Figura 9.3, Il Frutto della

Vita e i Solidi Platonici)  

53 



Dodici  Sfere  attorno  ad  una  Sfera  Centrale  e  la  Tredicesima  è  la  superficie

modello. Dodici sono le Potenze Creatrici che hanno origine da un Cubo Perfetto

da cui sono stati tolti Otto Tetraedri, ottenendo il Cubottaedro, un solido con 12

vertici che possono essere visualizzati come i centri di 12 Sfere. Il Quadrato nel

Cerchio nel mondo tridimensionale diviene il Cubo nella Sfera, il contenitore e il

contenuto di  ogni  forma. Quando il  Quadrato Perfetto cade nel mondo delle

forme, allora la superficie diviene un volume, il Cubo Perfetto, e il Cerchio, la

Sfera  che lo  contiene.  L’altezza  dei  due triangoli  equilateri  all’interno della

Vesica Piscis è √3/2, appunto il rapporto tra i volumi della Sfera e del Cubo.

Questi cerchi  rappresentano l'energia femminile e quando incontrano le linee

rette,  rappresentanti  l'energia  maschile,  creano tredici  sistemi informativi,  il

Frutto della Vita.

La struttura geometrica con cui opera lo spirito divino, le forme geometriche

che conservano l’Amore, che si esprime attraverso il simbolo, trasmettono virtù

ed  emozioni  nelle  piante  e  nei  fiori,  attraverso  i  sistemi  geometrici  di  ogni

esemplare.

Ecco  perché  attraverso  un  bouquet  di  fiori  si  possono  esprimere  emozioni

molteplici, ecco perché i fiori sono così differenziati, riccamente profumati e

colorati. Come evoluzione e cammino spirituale, la via dei fiori,  kadō, in cui

confluiscano istinto ed emozione, abbina i  fiori  a materiali  semplici  e di uso

quotidiano. L'Ikebana è un'arte che si basa sulla realizzazione di “fiori viventi”,

composizioni floreali  che danno vita ad una disposizione di grande effetto in

54 



appositi vasi, ad accostamenti tra materiali di varia natura. Ikebana è il termine

giapponese che indica una pratica orientale in cui  il  fiore mostra nel mondo

vegetale  la  gioia  dell'anima. I  fiori  parlano  alla  nostra  anima  perché

rappresentano l'anima della  pianta, esprimono la meravigliosa armonia tra le

forze terrestri e cosmiche esteriormente.  

I vari significati della vita possono essere svelati nel Fiore della Vita, simbolo di

perfezione, equilibrio, che racchiude tutto e attraverso di esso tutto è creato.

Mettendo in evidenza solo sette cerchi si manifesta l'Uovo della Vita, simbolo di

nascita e rinascita. (Figura 10.3, Uovo della Vita ricavato da Fiore della Vita)

L'uomo sacrifica qualcosa per far sì che la fertilità ritorni, deve sperimentare il

passaggio nell'autunno, l'incertezza per la sussistenza, il mondo dei morti che dà

speranza e attesa per il nuovo ciclo. 

La cellula uovo umana è grande circa duecento volte una cellula normale, ogni

vita  inizia  con  un  uovo,  con  un  ovulo,  l'Uovo  della  Vita  è  collegato  con  la

struttura atomica, il  codice genetico, le sette note, i  sette  chakra, la vita è

scandita  dal  numero  sette  e  ogni  settenario  è  governato  da  un  chakra,

rappresenta lo schema di generazione della vita.

Il primo settenario è sotto l'influenza del primo  chakra, il  chakra della terra,

durante il quale si ha crescita e stabilizzazione. Nei sette anni successivi prevale

il  secondo  chakra,  l'elemento  acqua,  le  emozioni,  poi  seguono  i  sette  anni

dominati  dal  terzo  chakra in  cui  emergono la  volontà e il  potere personale,

l'elemento  fuoco;  poi  si  entra  nell'età  dell'amore,  nel  quarto  chakra,

nell'elemento aria, a cui seguono sette anni di espressione creativa ed artistica

con  il  quinto  chakra,  con  l'elemento  etere,  che  mette  in  comunicazione  e

promuove  la  spiritualità  e  la  ricerca  della  conoscenza,  si  sviluppano  i  due

settenari successivi. Dopo cinquant'anni si entra in una nuova fase dell'esistenza

ed è come se tutto ricominciasse ad un livello di sviluppo più elevato.

55 



Ogni fiore racchiude in sé sette cerchi, come l'uovo della vita è composto da

sette giorni necessari alla Creazione.  

Sette cerchi o sfere formano anche il Seme della Vita che si trova nel Fiore della

Vita e presenta la geometria interna del Frutto della Vita, linee attraverso cui si

sviluppano i solidi Platonici. (Figura 11.3, Seme della Vita)   

La  natura  ha  sempre  qualcosa  da  offrire,  trasformando  le  3  Ottave  in  una

struttura floreale, fornendo una frequenza armonica e agendo sulla frequenza

vibratoria distorta, per effetto di risonanza, è possibile riportare la frequenza

originaria, il non equilibrio è dato da una mancanza di geometria, dalla carenza

di armonia.

L’Aether Wave Theory è un nuovo approccio, una versione moderna della fisica,

assai controversa, dell’antico concetto dell’Etere, nell’Aether Wave Theory  o

AWT, si postula l’esistenza di un Etere schiumoso, la cui forma è continuamente

cangiante,  in  cui  lo  spazio  è  strutturato  in  microscopiche  bolle  che  sono  in

perpetuo movimento. La forma tridimensionale di queste bolle determinerebbe

la natura della materia e questo potrebbe avvenire proprio come insegnato da

Platone. L’Universo sarebbe dunque formato da una sorta di schiuma densa ed

elastica, di bolle, la cui forma determinerebbe lo stato della materia a cui la

particella appartiene. Nell’acqua le bolle dell’etere schiumoso assumerebbero la

forma  cubica  allo  stato  solido,  cioè  nel  ghiaccio,  allo  stato  liquido  le  bolle

cubiche  si  trasformano  in  bolle  icosaedriche,  allo  stato  gassoso,  in  vapore,

l’acqua si trasformerebbe in modo che le bolle diventino ottaedriche, fornendo

altro calore si genererebbero bolle tetraedriche con la formazione di un plasma.

Le bolle tetraedriche sono connesse all’Elemento Fuoco, cioè al plasma, le bolle

ottaedriche  sono  connesse  all’Elemento  all’Aria,  cioè  ai  gas,  le  bolle

56 



icosaedriche  sono  connesse  all’Elemento  all’Acqua,  cioè  ai  liquidi,  le  bolle

cubiche sono connesse all’Elemento Terra, cioè ai solidi. 

I pianeti sono sincronizzati e in connessione le piante e seguono il loro sviluppo

verso l'alto, Saturno segue lo sviluppo del seme sotto terra, la Luna sviluppa la

crescita, il Sole segue il fusto, Marte i rami, Mercurio le foglie, Venere i fiori e

Giove i frutti. 

Le piante sono capaci di attrarre verso la terra la luce ed energia dal suolo ed

elargire  preziose  particelle,  anche  per  scopi  curativi.  Contribuiscono  a

trasformare  l'anidride  carbonica,  per  mantenere  in  vita  di  tutti  i  viventi,

sfruttando la clorofilla presente sui tessuti vegetali.  Una casa, un giardino si

possono  ristrutturare  inserendo  piante  in  determinati  punti,  un  terreno  può

costituire  un  sistema  che  si  auto-sostiene  tenendo  conto  dei  vari  influssi

planetari.

In  profondità  nel  flusso  energetico  del  Qi entrando  in  unione  con  il  corpo

energetico,  il  mondo  si  dissolve  e  assume  una  forma  in  armonia  col  Non

Manifestato. Come testimonianza di un atto di amore che ritorna dopo il riposo

dell’inverno, la natura raggiunge il suo massimo splendore in primavera, con la

nascita dei fiori. 

I simboli alchemici hanno un duplice significato, uno riguarda l'operazione sulla

materia  che  l'alchimista  effettua  nel  suo  laboratorio,  l'altro  è  il  significato

spirituale. 

Edward  Bach  ha  creato  38  rimedi  utilizzati  in  situazione  di  non  equilibrio,

affinché riequilibrandosi, gli squilibri possano diventare virtù. 

I  rimedi  floreali,  riportando  alla  luce  la  situazione  originaria,  per  amore,

consentendo  di  superare  le  problematiche,  aiutano  ad  operare  una

ristrutturazione, capace di curare 7 stati d’animo negativi, che impediscono la

crescita e l'evoluzione e “i 7 vizi” che causano malattie.

Queste 7 difese psicologiche, 7 stati d'animo, 7 modi di vedere la vita, portano a

malattia patologica nella realtà; non sono più geometricamente equilibrate le

emozioni  ad  essi  collegate  e  quindi  si  creno  squilibri  nel  corpo,  più

consapevolezza viene indirizzata verso il corpo interiore più elevata diventa la

frequenza di vibrazione. 

57 



I  rimedi  floreali,  emettendo  una  vibrazione  armonica,  agiscono  come  un

diapason per una corda scordata e permettono di accordare lo strumento.

Seguendo questi principi, Bach, rimettendo in funzione la naturale capacità di

guarigione  del  corpo,  lavorando  sugli  gli  stati  emotivi  e  la  personalità  degli

uomini, riuscì a sbloccare malattia, infelicità e dolori fisici.

I  fiori,  poiché  hanno  una  frequenza  vibratoria  che  risuona  con  le  emozioni,

agevolano il dialogo con l'anima.

Non rispondendo più al richiamo dell'anima gli uomini buttano il fiore nelle terre

desertiche, aride, mentre il colore e il profumo ne mostrano le qualità, il fiore

diventa cenere e l'anima immediatamente si spenge. 

Solo nel silenzio interiore, il richiamo del dio Apollo e degli Dei si fa sentire ed è

possibile  accedere  al  sapere  del  cuore,  ritrovarsi  e  conoscere  l'Universo,  la

strada si trova con l'amore e la dedizione. La scelta di non dire viene considerata

una forma di disciplina spirituale presso alcune forme di religione e spiritualità,

il potere delle essenze si mostra nel silenzio interiore, con il lavoro a coloro che

riescono a placare l'attività frenetica della mente. 

Il  silenzio,  considerato  fondamentale  nella  musica,  come  assenza  di  suono,

tentativo per ridurre la quantità di pensieri che le parole fanno insorgere per la

relazione reciproca che le lega, è inteso come la pratica del silenzio, non solo

saper  parlare  ma  anche  saper  tacere  efficacemente,  come  astensione  dalla

parola.

La musica è la Grazia concessa all'uomo, possibilità più alta donata per la quiete

dell'anima, regala il distacco da tutte le cose.

Il silenzio reso significante può dominare il mondo intero, dare il nome alle tutte

le cose è il potere che Dio concede ad Adamo nella Genesi, viene a designare

l'Unità  dell'Essere,  nella  Cabala  ebraica  chi  conosce  i  nomi  divini,  ha  la

conoscenza, il  potere di  un genitore su un figlio  è quello di  avergli  dato un

nome, nominare crea un valore, il  silenzio parla,  accompagnato dal  sapiente

Dioniso  eternamente  giovane,  l'Uno,  in  perenne  condizione  di  estasi,  può  in

parte spiegarlo, è il vuoto che genera e crea l'essenza. Lo Zero è la forma ideale

che precede l'Unità, include in sé la totalità delle cose, è il punto di partenza

precedente ogni  parola, equivalente al silenzio. Anche all'origine della parola

come a monte della musica, sta il silenzio. 

58 



Quando  avviene  la  fusione  tra  osservatore  e  osservato,  quando  non  c'è  più

distinzione tra me e gli altri, ci si stacca dalla realtà illusoria per centrarsi verso

l''esperienza in se stessa e allo stesso tempo nel proprio sé. 

Essere in uno stato di connessione con il corpo, interiore ed esteriore, percepirlo

in ogni momento, è la chiave permanente della melodia, un pensiero di paura o

di gioia è in grado di modificare la produzione di sostanze chimiche in grado di

alterare i pensieri, le emozioni, lo stato fisico del corpo, agendo attraverso i

neuro-trasmettitori del nostro cervello.

La mente non osservata crea da sé la maggior parte del dolore umano che è

superfluo, è responsabile della capacità di combattere la malattia attraverso il

sistema nervoso e può agire per alterare la fisiologia del sistema immunitario. 

Il  Re  e  l'Imperatore  laico  affiancato  e  contrapposto  al  Papa,  lo  stato  nato

dall'assassinio di un fratello, di Remo da parte di Romolo, si fonda sul sangue

versato. 

Abbassando il  volume delle emozioni  per  poter  ascoltare,  sintonizzandosi  sul

canale dello specifico stato d’animo, quel suono, come un rito antico, le essenze

floreali, sono come il profumo di un fiore in un giardino, producono risultati, in

particolare nel mondo occidentale, per aiutare in sottofondo. Ogni essenza è il

risultato, il prodigio, il sussurro del nostro essere più vero. L'equilibrio emotivo,

spirituale, mentale viene ripristinato guidando la persona all'armonia. 

Il Dottor Bach non era soddisfatto dal fatto che i medici facessero riferimento ai

sintomi  della  malattia  e  si  concentrassero  esclusivamente  sulla  malattia

ignorando la persona che l'aveva contratta, decise di lasciare il lavoro, lo studio,

la casa in cui viveva ed entrare in contatto con la natura; si mise alla ricerca di

rimedi più puri, affidandosi e facendosi guidare dalla propria intuizione, sicuro

di  trovare  questi  rimedi  nella  natura.  Il  concetto  di  cura  naturale  e  la

conoscenza  di  questi  tipi  di  guarigione,  utilizzando  le  straordinarie  e

meravigliose  proprietà  dei  fiori,  fondamentali  per  risolvere  stati  psicologici,

fisici e spirituali che evolvono, ha permesso ad uno ad uno la scoperta dei dodici

fiori principali, 12 guaritori, seguiti da sette aiutanti, utilizzati in aggiunta ai

primi dodici, poi da diciannove assistenti, che agiscono in modo più profondo dei

primi. Oltre alle 38 essenze floreali Bach compose il Rescue Remedy, il rimedio

59 



di  emergenza,  composto  da  cinque  fiori.  I  7  gruppi  in  cui  sono  divisi

comprendono 7 emozioni diverse; i relativi fiori di Bach associati sono:

 Paura: Aspen, Cherry Plum, Mimulus, Red Chestnut, Rock Rose;

 Incertezza: Cerato, Gentian, Gorse, Hornbeam, Scleranthus, Wild Oat;

 Insufficiente  interesse  per  il  presente:  Chestnut  Bud,  Clematis,

Honeysuckle, Mustard, Olive, White Chestnut, Wild Rose;

 Solitudine: Heather, Impatiens, Water Violet;

 Eccessiva sensibilità alle influenze ed alle idee: Agrimony, Centaury, Holly,

Walnut;

 Scoraggiamento, traumi, disperazione: Crab Apple, Elm, Larch, Oak, Pine,

Star of Bethlehem, Sweet Chestnut, Willow;

 Eccessiva preoccupazione per  il  benessere altrui:  Beech,  Chicory,  Rock

Water, Vervain, Vine.

Il cuore è associato al colore verde, il vegetale si esprime in modo dinamico e

rappresenta il  mondo della  Luce da cui  tutto deriva. Verde è il  colore della

tavola di smeraldo, dei principi di base della filosofia alchemica. Il colore verde

spinge ad iniziare l'azione e il leone rappresenta la forza ottenuta applicando il

fuoco, il Leone Verde sta all'inizio del percorso alchemico e il Leone Rosso si

trova al coronamento dell'impresa di trasmutazione, dell'Opera.  

La finalità dell'alchimista è indicata dall'acronimo Vitriol “Visita Interiora Terre,

Rectificando,  Invenies  Occultum  Lapidem”  cioè  “visita  l'interno  della  Terra,

operando  rettamente,  troverai  la  pietra  celata”.  Col  termine  “vitriol”  gli

alchimisti  si  riferiscono  ad  acidi  utilizzati  come  composto  della  polvere  di

simpatia,  come  il  vetriolo,  per  lo  scambio  di  energia  tra  parti  che  sono  in

relazione tra loro, con il movimento interno. (Figura 12.3, Simbolo del Vitriol)

60 



Solo chi conosce se stesso può sapere a quale tipo di croce, simbolo celeste dato

da solstizi  ed equinozi,  è  crocefisso e quali  siano i  limiti  del  crescere e del

diminuire  delle  qualità  dell'anima.  Quando le  ore  di  luce superano quelle  di

oscurità e viceversa, la luce o l'ombra rallentano la loro crescita, il piccolo e il

grande diventano tutt'uno e l'uomo diventa una divinità.

Quello che le piante fanno è di modificare la morfologia o il  metabolismo e,

proprio come una risonanza magnetica del cervello aiuta a vedere come funziona

il  sistema  nervoso  centrale,  così  la  mappa  globale  del  sottosuolo  aiuta  a

comprendere il funzionamento del mondo al di sotto dei piedi.

Conoscendo se stessi si conosce il momento in cui l'ombra ricomincia a crescere,

affinché il seme fruttifichi, deve essere sepolto nel terreno e il  nero inverno

rappresenta  la  morte,  per  tutto  l'inverno  si  apprende  a  controllare  questo

processo a cui segue la putrefazione che porta alla rinascita.

Niente più della vanità impedisce all'uomo di conoscersi, le frasi celebri degli

alchimisti  iscritte  all'entrata  del  tempio  di  Apollo  a  Delfi  sono:  “Conosci  te

stesso” “Tu sei” “Niente di troppo”.

«Assorta  in  se,  nella  sua  essenza  impersonale  ed  infinita:  quando  questa  è

turbata  e  si  disperde  negli  oggetti  molteplici  si  chiama  mente,  quando  è

persuasa di una sua intuizione si  chiama intelligenza, quando stoltamente si

identifica con una persona si  chiama io, quando invece di indagare in modo

coerente si frammenta in una miriade di pensieri vaganti si chiama coscienza

individuale,  quando  il  movimento  della  coscienza  trascurando  l'agente  si

protende  verso  il  frutto  dell'azione  si  chiama  fatalità  o  karma,  quando  si

attiene all'idea "l'ho già visto prima" in rapporto a qualche cosa di visto o non

visto, si chiama memoria, quando gli effetti di cose godute o non godute in

passato persistono nel campo della coscienza anche se non si vedono si chiama

latenza inconscia, quando è consapevole che la molteplicità è illusoria si chiama

sapienza, quando in direzione opposta si oblia nelle fantasie si chiama mente

impura,  quando resta non manifestata nell'essere cosmico si  chiama natura,

quando  crea  confusione  tra  realtà  o  apparenza  si  chiama illusione o  maya,

quando  si  dissolve  nell'infinito  si  chiama  liberazione» (Zolla  E.,  Archetipi,

Marsilio Ed, 1988, cap I).

La morte rituale ha come simbolo il serpente che si morde la coda, “la psiche è

61 



un cerchio il  cui centro è in ogni luogo e la cui circonferenza è da nessuna

parte” secondo Jung. Il cerchio è l'infinito, l'illimitato, non c'è separazione, tutte

le potenze le ricchezze e le virtù possedute dal Sè superiore si infondono nel sé

inferiore, fra l'alto e il basso. Il serpente che striscia a terra è una linea retta o

sinuosa e tale linea è limitata, rettificare diventa un cerchio, scandito dai ritmi

naturali, allusione alla distillazione.

Le piante hanno un battito cardiaco attivo attraverso i  canali  della linfa, un

sistema di pompaggio per trasportarla in tutte le parti, per avvicinarsi al tutto e

diventano così lo “Specchio dell'Arte”.

L'ombra è un tesoro prezioso, l'uomo resuscita, scopre se stesso interiormente,

dotato di una nuova consapevolezza e trasforma il piombo in oro, scendendo al

centro della Terra. Di conseguenza comincia la crescita, il Big Bang della scienza

moderna, quando la luce o l'oscurità toccano il limite massimo loro concesso,

sono destinati a iniziare la discesa, a calare.

La  virtù  eroica  dell’uomo si  esercita  e  si  perfeziona  attraverso  le  prove del

Fuoco e dell’Acqua, dando forma a se stessi in quanto esseri spirituali.

L'opera di Bach ha portato alla creazione di essenze che non sopprimono sintomi

ma  agiscono  come  catalizzatori  nel  rafforzare  il  viaggio  verso  la  propria

consapevolezza,  possono  incoraggiare  ad  affrontare,  integrare  e  superare  gli

squilibri per l'elevazione delle frequenze.

Mimulus è specifica per la paura, lavora con la polarità paura-coraggio mettendo

l’anima  nella  condizione  giusta,  per  raggiungere  un  livello  maggiore  di

integrazione  e  aiutarla  ad  affrontare  la  paura,  allo  stesso  tempo,  rafforza

l’energia animica necessaria a infondere coraggio invece di eliminarne la causa. I

fiori  sono capaci  di  promuovere l’integrazione delle polarità  all’interno della

psiche. L’essenza Olive armonizza la mancanza di energia come l’olio di oliva

porta luce nel corpo e le piante solari portano luce dove c’è il buio. 

I fiori di Bach hanno un'energia profonda, allo stesso tempo delicata come la

terra da cui sorgono, l'Inghilterra. 

Il fatto che ci siano dei fiori che arrivano da terre diverse permette di attivare

e svelare quel tipo di energia in codice, dentro di sé, le essenze Australiane sono

un rimedio dirompente, l'energia della terra è esplosiva e molto intensa, fiori

62 



così ineguagliabili per la potenza energetica, come la natura che caratterizza la

terra australiana, in cui nascono. 

Altri hanno intrapreso la stessa via intuita da Bach arricchendo il mondo di nuove

vibrazioni  che portano con sé la frequenza del Paese d'origine, Ian White ha

messo a punto le 69 Essenze di Fiori Australiani, Richard Katz e Patricia Kaminsky

hanno individuato i fiori Californiani portando in tutto il mondo nuove essenze,

103  rimedi,  tra  cui  Madia  per  coloro  che  sono  distratti  con  difficoltà  a

focalizzare  gli  obiettivi,  non  vivono abbastanza  nel  momento presente,  sono

incapaci di concentrarsi. 

L'Essenza  Californiana  Aloe  Vera  è  utilizzata  per  stanchezza  ed  esaurimento

derivanti da un eccessiva attività lavorativa, per ripristinare e portare equilibrio.

I  fiori  della California sono più veloci  rispetto ai  fiori  di  Bach e indicati  per

problematiche del nostro tempo. 

Il ruolo delle essenze floreali è quello di catalizzatori, per trattare disturbi e

squilibri emotivi, fisici e mentali.

La Terra partecipa come una componenete fondamentale nel silenzio, è atto

linguistico, tacere efficacemente è un messaggio.

Ne “La rosa di Paracelso” (Borges J.L., Opere, Mondadori Ed., 1985, pag 1127),

racconto di Borges, Paracelso, grande guaritore e mistico, raccoglie la rugiada

dei fiori e un giovane uomo si mostra per osservare le capacità del maestro.

Come prova per diventare suo allievo, chiede di far rinascere dalle ceneri una

rosa che ha gettato tra  le  fiamme del  caminetto acceso,  ma ammonendolo,

Paracelso  rifiuta,  accomiatandosi  dal  giovane.  Una volta  solo,  pronuncia  una

parola a bassa voce e riforma la rosa dalle ceneri raccogliendo il pugno di cenere

nel caminetto. 

Cercando  il  soddisfacimento  delle  loro  richieste,  bruciano  il  fiore  coltivando

piaceri,  desideri,  mettendo al  primo posto la  superbia,  l'apparenza,  ponendo

come obiettivo la rinuncia, il deserto prenderà possesso di tutte le terre.

Piantando  alberi  Yacouba  Sawadogo,  “The  Man  who  stopped  the  deser”,  ha

intrapreso il recupero di terreni abbandonati totalmente, ha fermato il deserto

attraverso  il  lavoro  e  il  recupero  delle  tradizioni  tipiche  del  Burkina  Faso,

sostenendo che tutte le terre possono diventare aree desertiche, considerate

gravemente  danneggiate  dalla  siccità  e  senza  la  possibilità  di  far  crescere

63 



niente, poichè da millenni, tecniche di agricoltura burkinabè, ripropongono gli

stessi processi di coltivazione. Gli uomini possono perfezionarsi riprendendo le

tradizioni di chi ha vissuto prima di loro, nutrendo il corpo dalle radici, per dar

vita ad un fusto a splendide foglie, meravigliosi fiori profumati e colorati.

Le Essenze Australiane derivano da un'antica tradizione molto popolare tra gli

Aborigeni che hanno frequantemente utilizzato i rimedi floreali.

In  questo infinito mare cosmico tutto è in costante dinamismo, nulla rimane

immutabile, ma allo stesso tempo tutto lo è.

L'illuminazione,  il  confondersi  tra  l'io  separato  con  la  totalità  dell'essere

universale, è l'integrazione della  realtà  in cui  ci  si  trova a vivere, in  questa

danza, che crea mondi  differenti  nelle  dimensioni,  che si  specchiano perchè

identici  nell'essenza,  percepire  la  sostanza  interiore  delle  cose  è  un  lampo

improvviso del tutto simile all'esplosione che ha dato inizio all'intero universo

visibile, prendere con sé questa energia ed espanderla all'esterno è esperienza

illuminante, metafisica. 

Coloro  che hanno dimostrato di  avere interessse per il  processo con cui  si  è

trasformato  il  fiore,  lasciano  cadere  il  pupazzo  che  li  guida  e  spezzano

l'identificazione,  non  è  importante  il  significato  delle  singole  parole, è

importante tentare di afferrare il senso e quando si sgancia la mente, questo

avviene.

64 



4. Il Fusto, le Radici e la Spagyria Alchemica

“Quando la psiche che percepisce e le cose percepite, soggetto e oggetto, si

fondono  assorbendosi  a  vicenda,  avviene  ciò  che  si  può  definire  esperienza

metafisica” (Zolla E., Archetipi, Marsilio Ed, 1988, pag 7).

Gli spagiristi riuscivano a formulare rimedi naturali utilizzando le corrispondenze

per prepararli, ogni parte anatomica della pianta manifesta l'influsso cosmico dei

pianeti sulla materia, è collegata al Cosmo e ne riassume in sé le virtù e le

qualità stabilendo le corrispondenze tra cosmo, natura e uomo: per il benessere

della persona, gli spagiristi creano il prodotto spagyrico riconoscendo in tutte le

forme viventi dell'Universo i segni. Il sistema a cui fare riferimento è la Dottrina

delle Firme o Teoria delle Segnature, stabilisce che le piante svelano la loro

funzione  benefica  sugli  organi  regolati  dagli  stesse  segnature,  per  definire

l'immagine globale del Mondo, del Sistema Solare, la natura ha riposto in tutte le

piante dei segni che le svelano. Le impronte, gli influssi nella natura dei Sette

Astri  Primordiali  possono garantire  il  massimo del  loro  effetto,  in  termini  di

efficacia, con caratteristiche che richiamano uno specifico pianeta nella pianta.

Le  segnature  permettono  di  utilizzare  i  segni  per  ristabilire  la  salute  in  un

organo, attraverso le piante e si possono curare squilibri fisici emotivi e mentali,

estraendo da esse gli oli essenziali, le sostanze minerali. Gli Spagiristi, che erano

astronomi ed erboristi, seguendo l'astrologia, sostenevano che l’Universo è stato

formato da un essere vivente unico che racchiudeva in sé tutte le creature affini

a lui e utilizzavano questo legame del pianeta con le piante e con gli elementi

naturali,  fuoco,  terra,  acqua,  aria. L'enigma  del  mondo  diviene  mito

cosmogonico  nell'applicazione della Teoria delle Segnature,  per la produzione

delle  essenze  spagiriche  è  fondamentale  l'ampia  visione.  Questo  aspetto

rappresenta  una  parte  molto  importante  nella  medicina  di  Paracelso,  egli

sviluppa il  concetto  di  firmamento interno all'individuo,  che è  formato dagli

stessi elementi che compongono il firmamento celeste. Le piante sono portatrici

di una “firma divina” che consente, a chi è in grado di coglierla, di utilizzarne le

virtù curative. 

Si  utilizzano  piante  fresche  raccolte  in  zone  incontaminate  od  a  basso

inquinamento, le tinture contengono poco alcool,  dal 10% al  20% e non sono

65 



tossiche se il dosaggio prescritto è rispettato, sono inoffensive e senza effetti

secondari conosciuti.

Solitamente un buon spagirista  sottopone le  piante  a  un controllo  di  qualità

prima  di  utilizzarle  per  la  produzione  ad  un’analisi  delle  impurità,  come  la

presenza di erbicidi, pesticidi e di metalli pesanti.  

Ogni  essere  ha  una  vibrazione,  in  tutto  ciò  che esiste  su  tutti  i  piani  della

manifestazione, i dodici settori celesti superando i quali è possibile l'evoluzione,

le dodici fasi della manifestazione attraverso cui la materia deve passare per il

compimento della Grande Opera, rappresentano le dodici  Porte che la barca

solare di Ra deve percorrere lungo il “fiume sacro” per attraversare lo Zodiaco.

Le forme di energia presenti nel Sistema Solare rappresentano la parte di Cosmo

visibile  dalla  Terra  e quindi  in  esso  risultano fondamentali.  Sono energie più

riconoscibili e di conseguenza più attive in questo livello, un capitolo importante

della storia della Terra.

In  Spagyria  ci  si  immagina  che  per  ottenere  risultati  siano  necessarie

attrezzature speciali capaci di estrarre una qualche parte nella pianta materiale,

ma occorre solamene aprire la pianta spagyricamente.

Le  essenze  spagiriche  non  contengono  solamente  sostanze  organiche  ma

materiale inorganico come i sali minerali e gli oligoelementi. 

Paracelso,  partendo  dall'applicazione  dei  Principi  Alchemici,  conia  il  termine

“Spagyria”, tutte le parti della pianta sono correlate con i pianeti e danno luogo

a rimedi che contengono l'essenza della pianta, diverse parti della stessa pianta

vengono separate per ottenere i principi purificati e una volta riunite, possono

declinare in modo diverso la stessa funzione. 

Il contenuto di informazione permane a livello quantitativo ma cambia a livello

qualitativo.   

Lo sviluppo di ogni parte della pianta è influenzato da uno specifico pianeta e

osservando  i  segni  che  ne  determinano  la  forma,  si  può  risalire  alla

corrispondente virtù planetaria e tramite le differenti tappe di produzione, si

sprigiona tutta la forza collegando le forze cosmiche ad ogni pianta.

Osservando  l'uomo  e  la  natura,  Santa  Ildegarda,  chiamata  la  Prophetissa

teutonica, ha raccolto oltre duemila rimedi, promuovendo l'autoguarigione,  in

senso  mistico, per  Santa  Ildegarda  è  la  “Viriditas”,  energia  vitale  che  fa

66 



esplodere gemme, alberi in primavera, donne quando partoriscono, che si trova

nelle  piante  ed  anche  nelle  pietre.  E'  quell'energia  di  ogni  cosa  animata  e

inanimata che conferisce il potere curativo alle sostanze naturali, una struttura

somigliante ad un organo corporeo può guarire quell'organo, virtù che si ritrova

anche in musica.  La mancanza di Viriditas,  la potenza vivificante, responsabile

dell'equilibrio e del benessere psicofisico dell'uomo, è la causa di ogni malattia,

per Ildegarda.  

L’osservazione  dei  fenomeni  naturali  ha  permesso  agli  antichi  di  conoscere

l’uomo, quello che accade, il rapporto tra ordine e disordine, intorno al punto di

equilibrio  instabile,  nei  “punti  di  biforcazione”,  necessario  in  ogni

trasformazione, nell'imprevedibilità creatrice della natura, è insita la differenza

tra questi due, nell’aumento del caos o entropia, una combinazione di caso e

necessità, è implicita la nascita di un nuovo ordine.

La  tendenza che esiste  all’interno della  materia  è  che l’ordine  si  alterna  al

disordine e in esso trova la sua matrice, come nella cellula. L’agire del Caos è il

significato di ordine precostituito o Spirito del tempo, che si oppone al disordine.

Tutto ciò che esiste è fatto da energia, colorato, ogni cosa che esiste ha motivo,

tutto  è  collegato  da  vibrazioni  di  luce,  suono,  è  intelligente,  è  mantenuto

insieme da una sincronizzazione armoniosa, per Paracelso.

Il pendolo a cui è impressa una velocità, per giungere con velocità nulla sulla

verticale, in corrispondenza del punto critico, potrà ricadere all’indietro con il

caratteristico moto oscillatorio, variazioni minime nell’intorno del punto a cui è

destinato  dalle  leggi  della  loro  evoluzione,  oppure  procedere  in  avanti

cominciando a roteare intorno al perno.

L'evoluzione attraversa sette metalli governati da sette pianeti: Rame-Venere,

Piombo-Saturno,  Stagno-Giove,  Ferro-Marte,  Argento-Luna,  Argentovivo-

Mercurio,  Oro-Sole.  Il  Sole e l’Oro sono collegati al plesso solare e al  cuore,

hanno efficacia sul sistema immunitario, sull’artrite, sulla circolazione, la Luna e

l’Argento alla zona ombelicale, agiscono su disagi cerebrali o di stomaco, Venere

con il Rame alla zona renale, hanno efficacia sul sistema genitale, ormonale.

Marte e il Ferro sono legati alle braccia, hanno efficacia su cistifellea e fegato,

Giove  e  lo  Stagno  sono  legati  alla  zona  diaframmatica,  sono  efficaci  sulle

malattie polmonari  e sul  fegato. Saturno e il  Piombo sono collegati  al  collo,

67 



efficaci su milza, ossa e la muscolatura. Mercurio e il Mercurio o Argentovivo

corrispondono alla zona lombare, agiscono sull’intestino, sul sistema linfatico e

sui tessuti come la pelle.

La concordia degli  opposti sano e malato sono facce di una stessa medaglia,

passato  corrisponde  al  futuro  e  viceversa, il  cerchio  ben  rapresenta  questo

processo, l'espansione del cosmo si manifesta sul piano fisico, l'uomo è un essere

totale e ogni sua parte collabora con l'insieme, il riflesso permette di evolvere

ed entrare nel livello sovracausale dove tutto coesiste in una rete di informazioni

sintonizzata  su  frequenze  sottili,  si  sperimentano  il  tempo  presente,  la

sincronicità degli eventi, dove non c'è separazione. 

La  cura  naturale  parte  dall'osservazione  del  tutto,  la  sintetizza  mediante

indagine di “firme” divine nella materia, l'uomo è il piccolo mondo microcosmo

che ha parte in tutto,  le parti del corpo umano sono in relazione con il Mondo

macrocosmo  delle  stelle  e  dei  pianeti.  Il  termine  Zodiaco  deriva  dal  greco

“zodiakos”, “zoon diakos”, ossia “ruota, cerchio di animali”.  Schemi ripetitivi

rivissuti continuamente vanno a influenzare comportamenti che saranno salienti

nella  vita,  con  il  riflesso  che  i  pianeti,  chiamati  come  gli  Dei  dell'Olimpo,

determinano nelle vicende del genere umano, i loro influssi vengono rintracciati

in tutte le cose sulla Terra. 

Nei tempi antichi è nata l’Astrologia che studia gli astri nelle vicende umane e

gli eventi determinati dai Segni dello Zodiaco al momento della nascita; nata in

Mesopotamia si è diffusa soprattutto nel Medioevo in tutta Europa e nel resto del

Mondo. 

Nei  Calendari  Lunari  si  trovano  le  indicazioni  per  i  lavori  in  campagna,

raccogliere erbe officinali e piante da radice come barbabietola e ravanello, o

da frutto come fagioli e piselli, piantare ortaggi e cereali, è consigliato con Luna

Crescente,  ad  esempio  per  seminare  piante  e  per  potare  alberi  con  radici

profonde, sono favorevoli Luna Piena e Luna Calante, l'imbottigliamento del vino

è ideale in fase di Luna Crescente e si consiglia di imbottigliare la prima Luna

Nuova di primavera per ottenere vini frizzanti e in fase di Luna Calante per vini

da invecchiare. Per comprendere la nascita, il sesso del bambino, è importante

vedere  la  Luna che governa  la  natura ciclica  delle  fasi  femmini  nel  periodo

mestruale e anche l'acqua e le maree. L'elemento acqua, associato alla prima

68 



matrice  tra  le  “Matrici  Perinatali  di  Base”  indentificate  durante  respirazione

olotropica  da  Grof,  unisce  elementi  della  vita  fetale  ad  aspetti  cosmici,  è

l'esperienza dell'unità cosmica, in uno stato di estasi, sicurezza e di protezione,

il  feto vive la condizione ideale, un continuo soddisfacimento di tutte le sue

necessità.  Con  l'esperienza  di  inabissamento  cosmico  legata  ai  primissimi

momenti  della  nascita,  nella  seconda  matrice,  si  trova  l'elemento  terra.

L'esistenza viene alterata quando l'equilibrio originario intrauterino, si incontra

con la fase tre, appena prima di sperimentare la rinascita. L'elemento fuoco

corrispondente  alla  terza  matrice,  il  cui  simbolo  classico  è  la  fenice,  è  il

processo della lotta per la nascita. I Quattro elementi possono essere ricollegati

alle quattro fasi che portano la nascita del bambino, vissuti in maniera fisica, già

alla nascita, nel ventre materno, d'importanza fondamentale per la formazione e

l'evoluzione spirituale. Il  corpo, in un miscuglio di agonia ed estasi,  morte e

resurrezione,  è  spinto  attraverso  il  canale  del  parto  nella  quarta  fase  con

un'esplosione, si fa esperienza della lotta, all'apice della matrice quattro, flussi

di energia dell'ordine cosmico percorrono il feto, si ha la nascita indipendente e

ci si sente purificati e depurati, l'aria è l'elemento associato, percepito al primo

respiro collegato all'esistenza. (Grof S., L'ultimo viaggio, Feltrinelli Ed., 2007) 

Le energie cosmiche dei pianeti sono correlate con i Quattro Elementi Terrestri e

Quattro Elementi vengono associati a quattro simboli, il triangolo con la punta

verso  l'alto  rappresenta  il  fuoco,  il  triangolo  con  la  punta  verso  il  basso

rappresenta l'acqua, dall'unione del triangolo di fuoco con la base del triangolo

dell'acqua si ottiene il simbolo dell'aria e dall'unione del triangolo d'acqua con la

base del triangolo di fuoco si ottiene il simbolo della terra. 

La  parte  più  alta  e  pura  presente  in  ogni  parte  dell'Universo,  di  altissma

vibrazione,  viene indicata come Quintessenza,  essenza  quinta,  spirito,  etere,

quinto elemento estratto dai primi quattro, mezzo in cui si propaga la luce oltre

il limite terreno.

Rimanere nell'utero che ci  protegge o uscire,  pone davanti  alla  scelta tra  la

paura e la vita,  trasmutando la paura in esperienza di vita si  può rinascere,

l'eterno ritorno regna sovrano, inganno cosmico creato dal Dio Vishnu.

Ci si accorge che “in realtà” la realtà non è altro che Maya, apparenza, per

gioco, sapienza è quando si cela dietro un'apparente follia aver compreso, la

69 



madre del Buddha è Maya; solo grazie al suo simile la malattia può guarire, non

per opposizione. 

Per Paracelso l'Universo è un sistema di somiglianze in cui  “ciò che è in alto è

come ciò  che è  in  basso”,  ogni  parte  dà  e  riceve per  quanto  la  sua  natura

consente, ogni essere che si trova nell'Universo contribuisce alla sua formazione

secondo la sua natura e costituzione, coopera con azioni che competono al suo

ruolo e alle sue funzioni. 

Spagyria  deriva  dall’unione di  due  verbi  greci:  “spao” estrarre,  tirar  fuori  e

“agheiro” unificare, ricongiungere, scopo della Spagyria è tirare fuori, estrarre

l'essenza  della  pianta,  del  minerale,  della  persona  per  poi  giungere  all'Unità

rimettendo insieme ciò che è separato. 

Il rimedio spagirico agisce sul sistema dei vasi energetici collegati ai concetti

metafisici e informa con i Tre Principi Sale, Mercurio e Solfo, corrispondenti a

Corpo,  Anima  e  Spirito,  nutrendo  gli  organi  su  tutti  i  livelli  con  questa

informazione, con gli aspetti archetipici nella materia, e riequilibra malattie. 

La  Croce  degli  Elementi  diviene  fondamentale  per  il  passaggio  da  una

dimensione limitata allo stato cosmico, questa danza di trasformazione si fonde

con  gli  influssi  eterici  dall'asse  orizzontale  Aria-Terra  (Sale)  all'asse  verticale

Fuoco-Acqua  (Sale  Filosofico),  sincronizzata  a  livello  fisico.  Interferenze  e

distorsioni del corpo eterico portano alla comparsa di squilibri nel corpo fisico, il

corpo eterico dell'uomo, rende vivo il corpo fisico e lo mette in comunicazione

con  l'Universo  attraverso  le  piante.  Il  gheriglio  della  noce  assomiglia  alle

circonvoluzioni del cervello ed è utile per i disturbi di quest'area, la foglia della

polmonaria assomiglia al tessuto del polmone ed è consigliata per bronchiti e

tubercolosi,  il  fiore  della  calendula  assomiglia  al  sole  e  aiuta  ad  attenuare

scottature e infiammazioni. Le radici vanno raccolte nel tardo autunno, dopo le

prime brine col sereno e con tempo stabile, al mattino o all’imbrunire, le foglie

ed il fusto, prima della fioritura, in giornate assolate e prive di vento, nelle ore

della mattinata e non oltre mezzogiorno; nelle stesse condizioni si raccolgono

fiori e frutti. 

I Tre Principi possono essere sotto due forme, volatili se si possono esprimere in

libertà e fissi quando non possono esprimersi compiutamente, queste due forme

rappresentano la condizione dell'essere umano. 

70 



L'asse verticale con Fuoco e Acqua rappresenta il Volatile, l'asse orizzontale Aria

e Terra è il Fisso. L'asse orizzontale stabilisce l'influenza delle pulsioni corporee

sui  pensieri  e  il  rapporto  tra  i  pensieri,  rappresentati  dall'aria,  e  la  loro

materializzazione  sulla  terra.  L'asse  verticale  porta  l'essere  umano  dalla

dimensione terrestre  a  quella  cosmica,  la  spinta  spirituale  rappresentata col

fuoco  si  realizza  con  l'estasi,  la  spinta  emotiva  rappresentata  dall'acqua  si

realizza con il  flusso  vitale;  la  materia  viene purificata  dallo  Spirito,  poiché

l'acqua, riflesso del fuoco, sarà mossa dal fuoco, che a sua volta si rifletterà

nell'Anima  come  Spirito  Cosmico,  acqua  e  fuoco  sono  rappresentati

simbolicamente dai due triangoli speculari. 

Il Mercurio si trasforma allora in Spirito mercuriale o Mercurio Filosofico, il Corpo

sarà saldamente in mano all'Anima e lo Solfo Filosofico discende nel corpo. 

In questo modo i due principi sono riconciliati perchè il Sale nella parte inferiore

è collegato alla terra, fredda e secca e nella parte superiore è connesso all'aria

calda  e  umida.  Il  simbolo  costituito  da  due  semicerchi,  è  lo  Solfo,  quello

superiore, e il Mercurio quello inferiore.

L'elemento Fuoco è collegato allo Solfo, di natura calda e secca, di natura fredda

e umida il Mercurio è associato all'elemento Acqua, il Sale ha duplice natura e

opera  la  stabilizzazione  tra  le  forze  opposte  Terra  e  Aria,  Solfo  e  Mercurio,

dissolvente, è spinta espansiva verso l'alto e coagulante verso il basso. 

La  produzione  della  tintura  spagirica  è  basata  su  3  tappe  essenziali:  la

fermentazione, la distillazione e la calcinazione.

Per ottenere gli oleoliti, si mette la pianta nell’olio di ricino in infusione per

quaranta giorni, si filtra il composto e si calcina in forno a combustione naturale.

In questo modo l'equilibrio idrosalino della pianta si mantiene, per estrarne tutti

i  principi  se  ne  conserva  il  contenuto  di  oli  essenziali  e  si  amplifica  il  suo

potenziale formativo e informativo.  

La fermentazione in acqua, libera gli oli essenziali caratteristici della pianta e in

base al tipo di pianta può durare da parecchi giorni a diverse settimane poichè si

sviluppano dei cambiamenti strutturali del materiale vegetale. La fermentazione

è un modo per produrre l'etanolo per estrarre dalla massa vegetale le sostanze

aromatiche.  La  massa  vegetale  è  sottoposta  a  una  corrente  di  vapore  per

recuperare l’etanolo prodotto durante  la  fermentazione delle  piante,  seguita

71 



dalla distillazione in cui il prodotto che si ottiene viene filtrato. Per eliminare

ogni  traccia  di  sostanze  tossiche  (alcaloidi)  potenzialmente  pericolose  e  per

estrarre  i  sali  minerali  e  gli  oligoelementi,  il  residuo  di  distillazione  viene

sottoposto a calcinazione e si ottiene una polvere di colore biancastro che va

rimescolata nel distillato filtranto per le tinture o all’olio.

Il presupposto alla base di tutto il lavoro è che il luogo dove nascono le piante

sia in equilibrio con i quattro elementi: col giusto angolo di incidenza solare e

lunare, al riparo dal vento e dalle correnti, protetto da eccessiva esposizione al

sole, senza violente o eccessive precipitazioni.

Gli  elementi  muovono  l'informazione  vibrazionale  verso  la  creazione  e  la

preservazione  dell'equilibrio  energetico,  sono  identificati,  nei  Tarocchi,  dai

quattro semi e il quinto è la parte superiore di ogni carta.

Lavorando  con  i  Quattro  Elementi  si  giunge  all'Unità  una  volta  estratti  e

purificati separatamente, e, ricongiunti armoniosamente sono ciò che sta al di là

e al di sopra.

Nella  Spagiria  la  putrefazione  è  seguita  dalla  fermentazione  in  acqua,  la

distillazione è aria, poi seguono filtrazione, terra, e calcinazione con il fuoco,

riunendoli si crea la Quintessenza o Elixir, l'etere.

Così  come  gli  elementi, l'Opera  alchemica  non  è  un  ferreo  alternarsi  di

operazioni fra loro slegate ma è un costante circolare, separare, riorganizzare,

sublimare e trasmutare, queste le successioni.

Dalla combinazione dei Quattro Elementi con i Tre Principi Sale, Mercurio e Solfo

che sono presenti nell'essere umano, si ottengono i 12 Segni zodiacali (4X3=12)

che sono alla base della manifestazione su questo piano, colui che attraversa i 12

Segni  dello  Zodiaco  e  le  stagioni  ad  essi  collegate,  sarà  spirito  immortale  e

incorruttibile,  capace  di  vedere  ed  ascoltare  ciò  che  è  nascosto. Per  gli

alchimisti,  attraverso l'Arte Alchemica è possibile andare su piani  sempre più

elevati, i Quattro elementi sono collegati a quattro corpi, il corpo grossolano, il

corpo  sottile,  il  corpo  causale  e  il  corpo  sovracausale,  quattro  livelli  di

coscienza. Il livello grossolano riguarda il corpo fisico con organi di percezione

sensoriale e azione, il livello sottile rappresenta aspetti subconsci e inconsci, la

mente, mentre il livello causale è la matrice, il sovracausale la senzazione che

siamo separati da tutto. (Figura 1.4, Stella a cinque punte degli alchimisti)

72 



Paracelso si riferisce alla tintura come a una sostanza nobile che colora tutti

corpi umani e li cambia in un’essenza superiore, la Tintura al Rosso e l'Argento

Vivo trasformano ogni corpo in oro, il corpo fisso della Magnesia è il fermento

della luna, il seme femminile, che consuma lo Solfo rosso, lo sperma maschile, il

fermento del sole. Il rosso è un colore che non di rado, seppur in misura inferiore

al bianco e al blu, accompagna le sacre rappresentazioni. Mentre il rosso è il

colore dello Spirito, del divino, in sé divino, il blu rappresenta la creatura che

liberandosi  dalle  passioni  terrene  attraversa  la  soglia  mentre  il  bianco

rappresenta la  purezza, la nuova vita che è stata preservata.  Attraverso una

relazione sottile  con  l'Anima e  la  comunicazione  con  l’Anima della  Natura  e

l’Anima del prodotto, lo scopo della Spagyria consiste nell'imitare la Natura ma

allo stesso tempo deformare la Materia Prima per liberare l'Anima Primordiale

inevitabilmente  origine  del  tutto,  punto  di  origine  di  ogni  essere  e  di  ogni

creazione in potenza, associata all’energia, al duplice Sole, il Sole Spirituale ed

il Sole Nero nell'Ombra. 

Nel  processo  alchemico  in  quanto  percorso  individuale  brucia  maggiormente

l'acqua resa corrosiva, rispetto al fuoco a fiamma lenta.

L'uomo è  il  pentagono  perchè  rispettando  le  leggi  della  natura immagazzina

questa energia e la trasmette, arriva a comprendere la Natura, con i Tre Principi.

Al principio Sale si collegano i minerali della pianta, al Mercurio corrisponde la

linfa, al principio Solfo appartiene la parte oleosa, ciò riconduce alla Materia

Prima. 

Gli Elixir sono prodotti con piante che vengono colte all'alba, con la loro acqua,

la rugiada, fonte di forze contrapposte che sono alla base della nascita, per la

rinascita di un nuovo Io, di nuovi ordini che emergono.  La parola elisir viene

73 



utilizzata come sinonimo di lievito, della Pietra Filosofale, energia interiore che

aumentando  penetra  tutti  i  corpi,  ultimo  grado  di  trasmutazione  dei  corpi

naturali, è il liquido che sgorga dalla fontana della giovinezza, mantiene giovane

il corpo, porta tutte le sostanze imperfette alla perfezione, è pura coscienza,

pura consapevolezza.

La luce lunare, penetrando in profondità ed eliminando le cellule morte, attiva

la formazione degli zuccheri, la fermentazione è la chiave che apre gli elementi

ai  segreti  della Natura,  permette di  liberare liquidi  zuccherini  che i  vegetali

hanno nella loro composizione, per il nutrimento dei lieviti.

Applicando la tintura tramite l'Alchimia, si può cambiare la natura intima delle

persone,  trasmutare  la  materia,  le  cose  e  ottenere  l'Oro  che  è  il  fermento

dell'Opera, è la Pietra Filosofale resa pura, perfetta dall'Opera.

Le tinture spagiriche vanno assunte sotto forma di gocce a digiuno. Le gocce

possono variare da 2 a 5 a seconda del trattamento, 7 nel caso acuto.

La  Luna  è  importate  perchè  rigenera  le  parti  danneggiate,  favorisce  la

cicatrizzazione dei  tessuti vegetali.  La Luna utilizza la luce che le arriva dal

Sole,  il  93%  della  luce  lo  assorbe  e  lo  trasforma  in  calore  che  disperde

rapidamente, il  restante 7% viene mandato alla Terra e riflesso. Il  periodo di

ventotto giorni che la Luna impiega per percorrere il moto intorno alla Terra,

essendo  suo  satellite,  è  uno  strumento  ideale  per  comprendere  le  influenze

astrali che collegano il corpo al cosmo. 

La Luna è il pianeta che esercita l'influenza maggiore sulla Terra, i raggi lunari

hanno un ruolo fondamentale per la germinazione dei semi perché penetrano nel

terreno  per  alcuni  centimetri  e  benché  modesti,  attivano  nella  notte  alcuni

scambi nutritivi che invece vengono inibiti dall'intensa luce solare. 

L'uomo che legge le “corrispondenze armonicali” come un'armonia geometrica,

non percepisce più le influenze cosmiche e la Ruota dello Zodiaco diventa una

spirale, non un peso che lega, che porta verso l'alto e ridiscende verso il basso.  

I  dodici  Segni  zodiacali  vengono  suddivisi  in  base  al  genere  (classificazione

binaria),  alla  natura  (classificazione ternaria)  e  agli  elementi  (classificazione

quaternaria). Ogni Segno rappresenta un numero, nella classificazione binaria, in

base alla  sua collocazione nella  Ruota e si  distinguono i  Segni  maschili,  con

74 



numeri  dispari  e  i  segni  femminili,  con i  numeri  pari,  i  numeri  dispari  sono

collegati al cielo, i numeri pari alla terra.

Nella  classificazione  ternaria  ciascuno  è  collegato  ad  un  momento  del  ciclo

stagionale a Tre Croci, che esprimono la natura dei Segni, li dividono in quattro

collegati tra loro dal segno della croce. I Segni che formano la Croce Mobile si

trovano alla fine delle stagioni, preparano al mutamento, i  Segni della Croce

Fissa si trovano al centro delle stagioni e rappresentano la concretizzazione, i

Segni della Croce Cardinale stanno all'inizio delle stagioni, aprono le nuove fasi,

si hanno così tre gruppi da quattro, i quattro gruppi da tre si ottengono nella

classificazione quaternaria, tre Segni di ciascun elemento formano un Grande

Trigono, lo Zodiaco si divide in quattro parti, avremo così il Grande Trigono di

Fuoco, di Aria, di Acqua e di Terra, triangolo perfetto corrispondente ai quattro

elementi. Il Trigono Ariete, Leone, Sagittario corrisponde al Fuoco, il Trigono di

Terra  comprende  Toro,  Vergine  e  Capricorno,  il  Trigono  d’Aria  ha  Gemelli,

Bilancia  e  Acquario,  il  Cancro,  lo  Scorpione e  i  Pesci  compongono  il  Trigono

d’Acqua. 

L’anno solare inizia con l’Ariete, Segno di Fuoco, all’equinozio di primavera poi

al solstizio d’estate, il Cancro con l’Acqua, dopodiché, il Segno d’Aria, Bilancia

porta  all’equinozio  d’autunno e  si  completa  il  ciclo  con  la  Terra  al  solstizio

d’inverno, con il Segno del Capricorno.

La primavera corrisponde ai tre Segni Ariete, Toro, Gemelli, al Cancro, al Leone

e alla Vergine, l'estate, dalla Bilancia al Sagittario l'autunno e l'inverno termina

con i tre Segni finali. Dall'Ariete alla Vergine si compie la materializzazione e

l'involuzione che poi evolve, dalla Bilancia ai Pesci, verso una sempre maggiore

spiritualizzazione.

Le conoscenze astrologiche sono state indirizzate per interpretare la posizione

dei Segni Zodiacali, dei pianeti e la loro relazione con l'uomo, i Sette Archetipi

Cosmici  sono  i  Sette  piani  di  manifestazione  attraverso  i  quali  si  diviene

consapevoli del nostro rapporto con la natura e con il cosmo. 

Ogni  essere umano nasce con un Dono specifico che corrisponde al  punto di

nascita.  Lo  Zodiaco  è  compensazione  di  tutti  i  contrari,  simbolo  di

trasformazione e di ripetizione, è una ruota che gira all'infinito e rappresenta la

Legge fondamentale, regola il divenire cosmico. (Figura 2.4, Lo Zodiaco)

75 



L'Ariete è l'Archetipo di ogni inizio e trae i suoi significati simbolici dal mito del

Vello d'oro, dall'agnello portato sulle spalle dal Dio Hermes, dal rito dell'Agnello

sacrificale che annuncia un periodo di  resurrezione e rinnovamento, in  cui  è

necessario  abbandonare  tutte  le  identificazioni  legate  al  corpo  e  all'identità

profana per rinascere di nuovo. Nel mitraismo si credeva che tutte le ricchezze

della terra fossero state originate dal sangue del Toro celeste, sacrificato dal Dio

Mithra,  che  aveva  fecondato  il  suolo.  Con  Toro  il  corpo  viene  associato

all'ambiente originario, al sistema di riferimento individuale e con Gemelli ci si

volge dall'interno verso l'esterno, con Mercurio che promuove le varie attività

come il gioco, il linguaggio, la comunicazione e il trasferimento di notizie da un

luogo all'altro della terra. Nel segno del Cancro gli esseri scelgono il luogo dove

situarsi, al Leone viene associato il Sole con il suo potere di emanare e fornire

energia, con la sua capacità d'amare la terra. Con la Vergine si  stabilisce un

confine preciso tra  l'interno e l'esterno,  scegliendo gli  obiettivi  delle  proprie

azioni,  il  raggio  del  Sole  invece che emanare all'esterno viene deviato verso

l'interno, come Ercole, che nella sesta delle sue dodici fatiche riesce a deviare il

corso del fiume Afeo. Allora si potrà trovare una terra vergine, mai toccata, data

in dote ad ogni uomo alla sua nascita e sepolta nelle profondità del suo cuore

che finalmente diviene accessibile.  La condizione è il  passaggio attraverso la

morte,  infrangendo proiezioni  e  forme pensiero,  poiché solo  in  tale  modo il

tocco del fuoco può risvegliare il corpo addormentato di Osiride, dopo un letargo

durato quanto l'intera vita. 

Nella Bilancia le ore di oscurità superano quelle di luce, gli ostacoli che non sono

altro che il riflesso dell'ignoranza di se stessi, il mondo è uno specchio fedele e si

incontra  la  realtà  dell'essere  all'esterno,  in  ciò  che  gli  corrisponde.  Nello

76 



Scorpione  la  luce,  l'energia,  l'attenzione  che  irradia  dall'Io  si  risvegliano  nel

mondo circostante fino a diventare luce, energia, attenzione a ciò che si trova al

di fuori dell'Io. Il corpo inconsapevole di sé, disperso nel mondo come il corpo di

Osiride, si rianima, si sviluppa come un essere indipendente e stabilisce il suo

rapporto con l'universo che lo circonda.

Il  Capricorno è il  simbolo della meta ultima a cui tende ogni cosa, la natura

pratica e l'abbandonarsi agli istinti non sono in contraddizione con la spiritualità,

perché  tutto  appare  come  qualità  dell'Io  e  il  Sé  si  trova  al  di  là  di  queste

determinazioni.  Il  Segno  dell'Aquario  è  caratterizzato  dal  potere  di  irradiare

l'energia di Saturno, capace di scorgere in ognuno la scintilla dello Spirito al di là

delle differenze. Con i Pesci  le energie si dirigono di nuovo verso l'Essere e si

ritorna all'Unità.

I Segni sono rappresentati parlanti o muti, popolando di mostri, belve e animali

fantastici lo Zodiaco, seduti o in piedi, con sembianze umane o animali, fecondi

o sterili, affascinanti o spaventosi, capaci di volare nei cieli o di scendere nella

terra, come anomalie e simboli di eventi naturali, gli alchimisti considerano i 12

Segni dello Zodiaco, i miti ad essi collegati, le 12 fatiche di Ercole. 

L'Ariete è rappresentato rampante o accovacciato, generalmente volge la testa

all'indietro, talvolta salta attraverso un cerchio che rappresenta l'equinozio. Il

Toro può essere raffigurato accovacciato o pronto alla corsa, rivolto in avanti, i

Gemelli, due giovani abbracciati o per la mano, sono rappresentati in piedi o

seduti, il Cancro è sempre visto come un grosso granchio, il Leone appare quasi

sempre rampante, porta una corona di stelle in casi eccezionali, la Vergine è

rappresentata  alata,  castamente  vestita  o  come  donna  nuda,  la  Bilancia  è

raffigurata con lo strumento i cui piatti sono simbolo degli equinozi, lo Scorpione

è l'animale stesso, il Sagittario con un arciere dal busto di uomo e dal corpo di

cavallo, che può avere doppia testa e doppia coda, il Capricorno è rappresentato

da una capra con la coda di pesce, l'Acquario è talvolta con una semplice brocca

da cui  esce acqua in abbondanza, ma più  spesso un giovane che rovescia  la

brocca verso i Pesci, sia tenendola davanti a sé, sia capovolgendola da sopra la

spalla, i due Pesci, raffigurati parallelamente, sono rivolti l'uno verso l'altro con

la bocca verso la coda dell'altro.  I Segni dello Zodiaco possono avere quattro

77 



significati, queste  figure  mitologiche  incarnano  attributi  mistici  e  divini,

metafore dei diversi passaggi dell'Opera Alchemica.

Lo Zodiaco aiuta a comprendere il significato profondo della vita, rappresenta i

sette  stadi  evolutivi  dell'uomo,  i Sette  Archetipi  caratterizzano  i  sette  stati

dell'animo umano, corrispondenti ai sette pianeti, i sette stadi di purificazione

alchemica,  per la continuazione del viaggio attraverso gli  archetipi ai quali  i

simboli sono collegati e può essere un'utile traccia. 

Lo  Zodiaco  può  essere  uno  strumento  di  guarigione,  ogni  preparazione,  ogni

sostanza e ogni organo hanno una propria identità astrale, sia la patologia che la

cura, perchè ogni astro governa valori archetipici,  che la mitologia attribuisce

loro in base alla natura propria di ciascun Segno e al carattere.  

Contenendo  i  segni  di  una  realtà  diversa,  le  piante  seguono  un  percorso

sincronico con quello dei pianeti. 

Kranich, individua ad esempio che il Sole si occupa delle gemme e del fusto,

Mercurio  delle  foglie,  Venere  dei  fiori,  Marte  dei  frutti.  (Kranich  E.M.,  Il

linguaggio delle forme vegetali, Ed. Antroposofica, 1979)

La Quinta essenza e i quattro elementi si ritrovano anche nella Ruota dei Nativi;

legno, fuoco, terra, metallo e acqua sono connessi  tramite pentagramma nei

cicli di controllo/inibizione e generazione della Medicina Tradizionale Cinese.

Seguendo i ritmi della natura, secondo Paracelso, la raccolta della materia prima

deve verificarsi tra il Segno dell'Ariete e quello del Toro, per l'estrazione della

Quintessenza, è una raccolta che può essere coronata dal successo soltanto se,

nella costellazione dell'uomo partecipano Ariete e Toro.

L’Ariete è il movimento vitale che porta all’azione, è l’energia del seme, è lo

slancio che dà inizio ad ogni cosa che contiene in sé la vita e scalpita per venire

alla luce, primo Segno governato da Marte, il quale conferisce energia attiva e

forza maschile, primaverile, istintivo e coraggioso. 

Il Toro, Segno gaudente e generoso, è la forza impulsiva dell’Ariete che prende

forma, pronto a raccogliere il seme dell’Ariete nella terra feconda, Venere che

governa il Segno, gli conferisce determinazione, propensione al lavoro, pazienza.

Nei Gemelli il seme germoglia e la vita è in movimento, tutto è interconnesso, si

manifesta, i Gemelli, richiamati dalle nuove esperienze, pieni di idee e curiosi,

capaci  di  apprendere  e  comunicare,  sono  governati  da  Mercurio,  che  dona

78 



destrezza. Nel Segno del Cancro, la necessità di creare una famiglia si manifesta

con un nuovo inizio, la Luna domina con introspezione, maternità, allattamento,

infanzia, nutrimento, casa. Il Cancro vive intensamente le emozioni con dolcezza

e fantasia, porta al Leone che è il seme diventato frutto, pieno, maturo, legato

all’amore, al cuore, con innato il bisogno di dare e di ricevere, come il Sole che

lo  governa.  Dopo  l’esplosione  del  Leone,  avviene  una  purificazione,  è  il

momento della mietitura, si raccolgono i frutti e si separa il grano dalla pula e la

Vergine, un Segno orientato al servizio, alla pulizia, porta metodo e precisione.

Mercurio gli dona concretezza e pacatezza, poichè la Vergine è un Segno con

grandi  capacità  di  calcolo  e  cura  del  particolare,  puntuale  e  preciso,  ama

purezza, essere utile ad uno scopo. 

La Bilancia ricerca l’equilibrio, intellettuale e diplomatica, è mossa dal desiderio

di condivisione con gli  altri,  governata da Venere, cerca bellezza e giustizia;

Scorpione,  Segno  della  trasmutazione,  sensuale,  ammaliante,  intelligente,

stratega,  governato  da  Marte,  giunge  alla  trasformazione  come  un  guerriero

trionfante, lasciando la corazza che lo riveste.

Il Sagittario, il maestro, la guida, il viaggiatore, dopo la trasformazione ha una

direzione  da  perseguire,  una  meta,  che  è  l'ascesa  verso  la  spiritualità.  Il

Sagittario  utilizza  tutti  i  sensi  a  disposizione  per  apprendere  dalla  vita  e

goderne, governato da Giove. Il Capricorno, concreto e responsabile, paziente e

ambizioso,  Segno  di  elevazione,  è  l’uscita  dalle  acque,  dalle  emozioni  e

rappresenta la conoscenza di sé guidati da Saturno che scandisce il tempo. Il

Capricorno  è,  il  potere,  il  sapere  come  l’Acquario,  segna  la  libertà  dalla

pesantezza,  l'accesso  alle  acque  superiori  del  cielo,  l’uscita  dai  limiti.

L'Acquario  spirito  ribelle  con  la  genialità,  l'estrosità,  è  la  rivelazione,

l’eccentricità,  il  senso  di  libertà,  le  energie  liberate  oscillano  tra  i  desideri

individuali e la dimensione globale. I Pesci, governati da Giove, rappresentano il

mondo spirituale, la fede, la dimensione del sogno, l’intuizione, i Pesci vivono le

emozioni  con  grande  intensità  ma  cercano  la  concretezza.  Estremamente

fantasiosi, i Pesci ritornano al seme che tutto contiene e si ricomincia un nuovo

ciclo vitale. La via per coniugare la dimensione individuale alle leggi cosmiche

appare chiara.  Il cielo sta all'interno dell'uomo insieme ai pianeti e agli astri,

operando  nei  Quattro  Livelli  di  Coscienza,  i  Tre  Principi  insieme  ai  Quattro

79 



elementi (3+4=7) danno origine al Sette, portano al Ventotto (7X4=28), la durata

del  ciclo  femminile,  nell'elaborazione  degli  Elixir,  viene  sottolineato  il

protagonismo del corpo, posto al centro della maggior parte delle figure dello

Zodiaco, chiunque può affidarsi per il suo viaggio a Madre Terra o Padre Cielo, a

forze energetiche vitali, alle 4 direzioni per ritrovare l'unità, “Dall'unità estraete

il numero ternario e riconducete il ternario all'unità”.  Le piante,  mantenendo

un equilibrio dinamico, attraverso un linguaggio muto, promuovono un processo

di guarigione nelle memorie profonde del corpo,  le sostanze vengono liberate

dalla loro tossicità, in piccole dosi possono essere curativi anche i materiali più

velenosi, “è la dose che fa il veleno” secondo Paracelso, accreditato come il

“padre” della tossicologia moderna.

Ciò  non  si  realizza  studiando  semplicemente  ma  sperimentando,  attraverso

l’Alchimia, al di là del velo dell’Illusione, nella “realtà”.

Vediamo un'immagine sfocata di noi stessi, parziale, in singole aree di intervento

professionale,  il  corpo  dell’uomo descrive  una  situazione,  benchè  ricolmo di

pietre  preziose,  che  incentiva  all'acquisizione  di  una  mentalità  specifica

nell'esercizio  di  ogni  professione,  con  una  grande  determinazione  si  può

compiere il  progetto per  il  quale siamo venuti  qui e  anziché restare su  una

piccola  parte  del  tutto.  Sapendo  riconoscere  i  mille  modi  in  cui  vengono

trasmessi gli idiomi antichi e moderni, è possibile vincere la paura della morte,

dell’ignoto, per accedere alla totalità del proprio potenziale. 

La reazione difensiva interiore può portare ad ostentare un'apparente coraggio

nell'andare  a  fondo  nel  proprio  intimo  ma  l'inganno  può  essere  superato

trasformando la paura in amore.

La  rapidità  della  risposta  non  dipende  dalla  quantità  d'informazione  ma  dal

numero  di  informazioni  che  passa anche  in un  solo  gesto,  la  dinamica

dell'universo verso cui tendiamo porta ad uno stato di maggiore entropia e il

contenuto informativo medio di un messaggio, la quantità dell'informazione, è

minore se maggiore è il grado di entropia. 

Dal magma caotico  la realizzazione del rimedio spagirico  ha come obiettivo il

liberare le sostanze di partenza dall'eccessiva impurità o tossicità per poi riunirle

di nuovo, la pianta non si batte per il bene o il male ma è tra il bene e il male, la

Spagyria  è  un  metodo  per  la  purificazione  e  la  raffinazione  della  mente  e

80 



dell'anima, dovunque  l’uomo  può  trovare  se  stesso,  attraverso  la  forza  del

pensiero positivo. 

Considerando la pianta in generale, l'unità dinamica degli opposti diventa una

oscillazione tra due punti  ricavando  due poli opposti, il moto circolare appare

come un'oscillazione tra due estremi, se il  movimento lungo la circonferenza

viene proiettato su uno schermo. Nel prodotto stesso gli estremi sono unificati e

superati, cinque gocce agiscono principalmente a livello del Sale dei Filosofi,

sulla struttura, sul corpo, tre gocce hanno effetto sul metabolismo, sull'anima, il

Mercurio Filosofico, una goccia ha effetto sullo Solfo dei  Filosofi, sulle cause

profonde, sulla forza di volontà.

Durante  una  sindrome  acuta  normalmente  una  o  due  volte  al  giorno  è  una

cadenza  media  che  risulta  generalmente  valida,  in  casi  particolari  e  in

concentrazioni  bassissime  è  consigliabile  una  assunzione  ravvicinata  che  può

arrivare ad avere una cadenza di due ore o addirittura anche di dieci minuti.

Aumentando  la  potenza  in  proporzione  al  grado  di  purezza  raggiunto,

rappresentano  le  soluzioni  più  equilibrate  perchè  sono capaci  di  conciliare

innovazione e tradizione. 

L’alchimista  da albero secco diviene un albero fiorito da cui prendere i frutti,

l’Alchimia  è  la  scienza  della  trasformazione  interiore  dell’uomo,  lo  scopo  è

quello di far germogliare l’individuo. 

A questo proposito il Barone Von Bernus, in una citazione dal libro  Alchimia e

Medicina, ci svela una strada:  «la “luce della Natura” è il  dono che cade in

grembo come un frutto maturo a chi ha percorso la via iniziatica e a chi l'ha

raggiunta.  Ma coloro che si  accingevano alla  Grande Opera  al  solo scopo di

produrre l'elixir di vita e di fare l'oro, non raggiungevano mai la “Luce della

Natura” ed erano destinati a brancolare nel buoi ad occhi chiusi per tutta la

vita» (Von Bernus A., Alchimia e Medicina, Ed. Mediterranee, 1987, pag 20).

Un essere umano in cui il divenire è ancora intatto, ma non in atto, nemmeno

come inizio.

L’uomo  assume  in  sé  delle  forze  che  appartengono  alla  sua  stessa  natura

prendendo un medicamento tratto dai minerali e dalle piante. 

Interagendo con una minuscola porzione delle innumerevoli variabili, in termini

formalizzati, in una realtà sociale multiforme, si determina ciò che non è adatto

81 



o  ciò  che  è  adatto  alla  nostra  evoluzione.  Questo  porta  ad  una  conoscenza

condizionata del mondo individuale e di noi stessi, a vedere la realtà quotidiana

in modo selettivo, le nostre esperienze intervengono in un dato evento con una

parte  automatica,  senza  rendercene  conto,  siamo  sempre  condizionati

psicologicamente dalle informazioni ricevute, scegliamo in base agli altri anche

le nostre preferenze e nella scelta la nostra coscienza non è mobilitata.

La Natura, affinchè il frutto si rinnovi ciclicamente, sia sempre riflesso di una

speranza nuova, una circumambulazione che rappresenta l’origine, fornisce una

nuova possibilità, una nuova nascita, un nuovo Bambino Divino, un nuovo Sè, ed

è per questo che, quel centro che muove il tutto, è  una allegoria del tipo di

conoscenza che persegue l’Alchimia, è l’intuizione che si forma, l’unione con

l’Assoluto.

La Mela è il frutto dell’Albero della Vita e della Conoscenza del Bene e del Male,

rappresenta un archetipo arcaico antico come il mondo. 

Coraggio, energia, la vita è andare verso l'evoluzione, lo Zodiaco può essere visto

come una cammino e può essere seguito dal punto di vista del viaggiatore. Il

viaggio può essere in solitario o alla guida di un gruppo, con il supporto magari di

qualche compagno più esperto che procede con qualche altro compagno nella

stessa  direzione  per  un  certo  tratto,  questo  trasformerà  il  cammino  di  chi

affronta il viaggio in una spedizione.

Sullo  sfondo  dell'armonico  movimento  delle  sfere,  la  felicità  è  da  ricercarsi

nell'unico momento in cui è possibile vivere e agire, nell'esistenza e nell'adesso,

nel vivere presente “Qui ed Ora”, “Hic et nunc”, in questo disegno che è stato

indicato da noi, unici artefici e creatori. 

Come  nel  processo  spagirico,  il  tempo  è  solo  un  ordine  di  accadimenti,  la

Quintessenza racchiude gli elementi necessari alla trasmutazione dal caos. La

pianta ancora fresca viene spezzettata con le mani e lavorata, la fermentazione

può  essere  agevolata  con  l’aggiunta  di  zucchero,  di  acido  tartarico,

incrementando la quantità di elementi azotati, di minerali e di vitamine, oppure

utilizzando ossigeno per favorire la formazione dell'alcool. Alla conclusione della

fermentazione, dalla distillazione, si trae l'acquavite, nella soluzione idroalcolica

si estrae la parte della pianta solubile in questi solventi, così come nell'olio viene

estratta la parte liposolubile.  Dopo tre mesi si procede con la filtrazione e la

82 



torchiatura,  il  prodotto  deve  riposare  tre  mesi  con  il  suo  “caput  mortum”

costituito dai sali insolubili e non incorporati, la parte liquida riposa e le parti

solide vengono calcinate, si riunisce il liquido con il solido e si ottiene il rimedio,

una volta ricongiunte tutte le parti; questo porta la trasformazione continua. 

Nel percorso spagirico la pianta passa dallo stato solido, allo stato gassoso e

liquido  per  arrivare  al  rimedio  spagirico,  il  quale,  ripercorrendo  il  processo

inverso, dà nuovo corpo alla pianta, la personalità di un vegetale si esprime in

modo dinamico nel tempo.  

Il concetto dell'eterno ritorno è ben rappresentato dall’immagine uroborica, per

la correlazione e condivisione delle singoli parti in cui ognuna specchia le altre,

nell’agire delle stesse forme che possiamo equiparare all'uomo, all’eternità del

sistema,  alla  sopravvivenza  della  Materia,  del  Sistema  Natura,  di  cui  siamo

specchio.  

L'incontro con la dimensione del mito è espressa nel mondo onirico  e la Croce

Cosmica realizza la fusione attraverso di esso, la funzione mediatrice dell'Anima,

centro di comando, prende posto nel cuore, Corpo e Spirito ritrovano la loro

identità polare, l'accordo tra il Volatile e il Fisso si realizza nell'Anima.

“I miti vivono nella coscienza dell'uomo e come tali sono eterni” citando Jung, è

come  se  si  trattasse  di  un  doppio, gli  animali  mitologici  visitano  la  mente

addormentata  e  penetrano  nel sogno, lasciando  un'impronta  che  comunica e

questa  possibilità  è  attivata  dall’Anima,  enzima  o  catalizzatore  alchemico  e

l’ambiente che accoglie è acqueo e fa lievitare l’impasto.

Elisir significa lievito che indica una moltiplicazione, fa moltiplicare l’energia

spirituale, è un processo nascosto che promuove la funzione guaritrice del corpo,

l’essere  in  relazione  con  se  stessi; tutto  il  processo  avviene  nell'“aqua

mercurialis et vitae” per Paracelso, dove i due sposi (Re e Regina) si uniranno, le

divinità  animali  possono  essere  raffigurate  e  rappresentate  come  creature

ibride, speso dotate di corpi con fattezze umane e testa o arti di animali. 

I Tre Principi, secondo Paracelso, si possono riunire attraverso la Quintessenza, i

Tre  Principi  Vitali  estratti  nei  tre  Regni,  vegetale,  animale,  minerale,

compongono il rimedio spagirico, la Quintessenza o Elixir spagirico.

Il Sale si può ricollegare al neutrone che permette a cariche opposte di stare in

equilibrio all'interno di un atomo, l'elettrone, che ruota intorno al nucleo, si può

83 



ricondurre al Mercurio, principio passivo, capace di adattarsi ai cambiamenti, lo

Solfo, principio attivo, solare, si può assimilare al protone. Quando l'elettrone

passa  al  livello  superiore,  effettua  il  salto  quantico  e  arriva  l'evoluzione  al

Mercurio Filosofico e quando ridiscende porta questa energia e l'informazione al

nucleo che raggiuge lo Solfo e il Sale dei Filosofi, una pulsione vitale dirompente

e  selvaggia,  una  sinfonia  inebriante  dell’universale  realtà  del  cosmo  che

affascina e inquieta, chiaro associarsi al Caos e alla Materia Prima in un eterno

deflagrare  di  rumore  e  silenzio,  vita  e  morte,  estasi  e  terrore,  creazione  e

distruzione.

A  differenza  dell’energia  che  si  mantiene  costante  in  un  sistema  isolato,

l’entropia, al contrario, cresce nel corso delle trasformazioni, fino a raggiungere

un massimo e al crescere dell’entropia, diminuisce l’energia utilizzabile.

Il secondo principio della termodinamica ci dice invece che non tutti i processi

conservativi sono possibili e che esistono infatti trasformazioni in cui non avviene

la conversione di tutto il calore utilizzato in lavoro ma si disperde e in altre

parole, l’energia impiegata sarà maggiore di quella ricavata. 

Abbiamo già individuato spesso questa fase operativa che è stata associata ad un

ordine decostituito,  lo  stesso colore nero a cui  si  associa il  Caos, rimanda a

quello stato d’animo dove non vi è luce, vitalità, forza. 

Un  sistema  termodinamico  evolve  verso  una  situazione  di  equilibrio,

corrispondente ad un massimo di entropia, oltre il quale non sono più possibili

cambiamenti,  la  nozione  di  entropia  esprime  l’irreversibilità  dei  fenomeni

naturali in quanto indice della degradazione dell’energia. 

Invece il  moto attivo degli opposti che forma il centro e genera il frutto è un

movimento  dinamico  che  porta  alla  manifestazione  naturale  dell'energia  e

mostra lo strumento preferito dal caos.

Finché la nigredo non scompare, la “cauda pavonis” non annuncerà l’aurora e

l'albedo non sorgerà nel nuovo giorno. 

La Materia non scompare ma cambia forma e diventa energia, l’anima unisce

come tensione.

Quando un Essere Umano muore, il colore nero del caos associato alla vergine

Nera, genera il suo figlio migliore, il lapis ermafrodito.

84 



Il Sale nasce dall’interazione dell’azione dell’uomo e la sua volontà, Solfo, sulla

natura stessa e le sue informazioni, Mercurio. 

Ed è forse questa la qualità più grande della natura, quella di trasformarsi e

migliorarsi,  nel  “dialogo”  tra  gli  opposti,  gli  aspetti  opposti  che  la  natura

comprende nell'anima mercuriale che la contraddistinge. 

“Ecco quello che dovete seguire, essere semplici, restare naturali, avere pochi

interessi e pochi desideri” Lao-tzu dice nel “Tao tê ching”.

Quello che siamo è il risultato di ciò che pensiamo, i fatti psichici possono venir

proiettati all'esterno e ponendo molta attenzione a ciò che pensiamo, possiamo

controllare i pensieri che albergano la nostra mente,  imparando attraverso un

processo  ciclico  di  separazione  e  riunione,  la  Grande  Opera che  progredisce

attraverso tentativi ed errori. 

L’approccio alchemico ci dice che non è tanto il gesto o il pensiero  ad avere

un'influenza  ma è la sua valenza antagonista ad avere significato caotico che

porta timore, tutti gli opposti sono interdipendenti, il loro conflitto non può mai

finire  con  la  vittoria  totale  di  uno  dei  due  poli  ma  sarà  sempre  una

manifestazione dell'azione reciproca tra l'uno e l'altro che consente di esercitare

gli  scambi  di  informazioni  fra  tutte  le  forme di  vita  ed  è  lì  che  avviene  il

cofronto,  il  supporto  reciproco,  solo  noi  possiamo  imprimere  una  svolta

significativa  alla  nostra  vita,  raccogliere  ed  immagazzinare  energia  per  i

momenti di maggior bisogno, un alchimista è un contadino che con il suo carro

prepara il terreno, semina, raccoglie, e compie così l'Opera.  La “Viriditas” od

“Opera al Verde”, l’anima che “anima”, rappresenta l'operazione che precede la

“Rubedo” e in alcuni casi è inserita tra “Nigredo” ed “Albedo” oppure omessa e

rende attivo il processo per l'adesso, trasforma la materia solida dall’alto e dal

basso,  che  l'estate,  il  passaggio fra  “Albedo”  e  “Rubedo”  chiamata anche

“Citrinitas” od  “Opera  al  Giallo”,  trasforma in  sostanza  gassosa,  “Rubedo”.

L’uomo, guidato dalla luce dell’Io e imparando da successi e fallimenti, procede

per la sua strada,  presente pienamente, con  attorno i dodici Segni zodiacali,

cosciente dell’ordine precostituito, che dà qualità alla vita. 

Tutti i cicli naturali si ritrovano in pienezza e sterilità così come in periodi di

crescita  e  riposo,  tutto  ciò  che  vive  sulla  terra,  tutta  la  nostra  esistenza  è

continuamente attraversata da fasi cicliche, le fasi del processo corrispondono a

85 



4 elementi, alle 4 fasi del giorno e alle 4 stagioni di guarigione.

La matematica Angelique Keene afferma: «Lo spazio della complessità è quello

stato che il sistema occupa e che si trova tra ordine e caos. È uno stato che

abbraccia  il  paradosso;  uno  stato  in  cui  l’ordine  e  il  disordine  convivono

simultaneamente. È anche lo stato in cui il sistema può realizzare ed esplorare

il massimo in quanto a creatività e possibilità diverse» (Keene A., Industrial and

Commercial Training, Complexity theory: the changing role of leadership, 2000,

vol.32, n.1, pag 15-18). Rispondere al telefono, recarsi a lavoro, consumare i

pasti,  diventano  preziose  occasioni  e  i  meccanismi  di  difesa,  come paura  di

sporcarsi, commettere atti violenti, bestemmiare, farsi o fare del male, trovare

disordine o sporco, pensieri di controllo, hanno una importanza limitata rispetto

alla nuova necessità di adattamento.

Una  quantità  incredibilmente  varia  di  sistemi  naturali,  a  diverse  scale  di

grandezza, è costruita seguendo il principio “tensegrity” più efficiente e meno

dispendioso. L‘atomo di carbonio, la molecola dell'acqua, le proteine, le cellule,

i  tessuti,  gli  esseri  umani  e  tutte  gli  esseri  viventi  usano  il  principio  della

tensegrità perchè le strutture così concepite sono molto leggere, stabili.  E'  il

principio  architettonico  di  tensegrità  che  Fuller  conia  fondendo  due  parole

“tensile”  e  “integrity”.  E'  il  sistema  costruttivo  preferito  dalla  natura,  gli

svariati  legamenti  della  colonna vertebrale sono capaci  di  sostenere  il  corpo

senza applicare forze compressive alle vertebre e ai dischi intervertebrali, per

queste  caratteristiche  si  utilizza  il  termine  “tensegrity”, Donald  Ingber  ha

portato a comprendere la Biotensegrità, creando la “Sinergetica” per spiegare la

struttura cellulare e le coordinate della natura.

Il modello olografico della realtà è accettato dal mondo della fisica e questo ha

dato una prospettiva unica,  ciò  che esiste spiritualmente ha un corrispettivo

materialmente; il fisico David Bohm, con un modo di pensare fuori dagli schemi,

fu  un  sostenitore  del  “potenziale  quantico”,  dell'infinitamente  piccolo,  della

libertà  della  fisica  di  esplorare  ogni  ipotesi  con  occhi  nuovi,  dell'“ordine

implicato” in cui materia e mente convivono in sintonia.

La tensegrità è molto importante perchè la  stabilità  è garantita grazie a un

meccanismo di incroci di linee tensionali, vettori di energia che si incontrano nei

punti  agli  angoli  di  un  dato  contorno.  Punti  di  passaggio  che  definiscono  il

86 



contorno, i vertici, sono il risultato dell’intersezione dei vettori energetici, il

termine  “polyvertexia”  rappresenta  queste  forme  strutturali  secondo  la

descrizione accurata fatta da Fuller. 

Gli elementi tesi costituiscono un insieme connesso e si ha un aumento globale

su  tutti  gli  altri  ad  un aumento locale  della  tensione su  uno  qualsiasi  degli

elementi, i vertici sembrano essere i più rappresentativi delle cellule del corpo e

in maniera più evidente dei tessuti connettivi, le ossa del corpo, gli elementi

resistenti  a compressione,  cioè i  montanti,  muscoli,  tendini,  legamenti,  sono

elementi  resistenti  a  trazione.  Tutta  la  materia,  organica  e  inorganica,  é

composta  dagli  stessi  elementi,  la  sola  differenza  risiede  nel  modo  e  nelle

geometrie con cui si dispongono gli atomi nello spazio tridimensionale.  

Fuller  descrisse  le  cupole  geodetiche  come forme tridimensionali,  matrici  di

Tetraedri, la cui costruzione si basa sull’estensione di alcuni principi base dei

solidi  semplici  come  il  Tetraedro,  l’Ottaedro  e  solidi  con  numero  di  facce

maggiore che possono considerarsi approssimazione della sfera, basate su vettori

e sistemi comuni tramite attrazione elettromagnetica e gravitazionale atomica,

con accordi energetici cristallini.  

Con tenacia, capacità di vedere il potere del lottare e la paura per superarla

senza mollare, difendere i propri confini per ciò che si vuole, è possibile aprire

la  porta  del  soprannaturale,  depositaria  di  tutta  la  Sacra Legge,  in  grado di

piegare le leggi dell'Universo e di cambiare forma, osservando simultaneamente

passato,  presente  e  futuro,  adattabilità, mimetismo,  astuzia,  capacità  di

osservazione,  saggia  pianificazione,  capacità  di  raccogliere  e  conservare

l'energia per  i  momenti  di  maggior  bisogno,  portano  al  cambiamento  e

all'autotrasformazione, presagio di cambiamento.

Il  Tema  Natale  può  essere  un'utile  traccia  per  scoprire  ciò  che  siamo,  per

comprendere i pianeti che influiscono alla nascita, i tratti della personalità in

accordo  con  gli  astri,  il  tesoro  celato,  la  strada  da  seguire,  le  difficoltà  da

affrontare, le opportunità di cambiamento, scegliendo gli obiettivi indicati dalla

voce del Sé che inizia ad essere ascoltata ed ascoltare.

La lettura del Tema Natale parte da quattro punti, Fondo Cielo, Medio Cielo,

Ascendente, Discendente per la definizione della Carta del Cielo: il Fondo Cielo

suggerisce da dove si arriva, il viaggio compiuto prima della nascita e il bagaglio

87 



che portiamo, il Discendente rappresenta il rapporto con gli altri, il Medio Cielo

indica  le  aspirazioni  e  gli  obiettivi  principali  che  si  potrebbero  raggiungere,

l’Ascendente  indica  il  percorso  di  realizzazione  e  come  ci  esprimiamo  nel

mondo. La posizione del Sole indica il Segno Zodiacale, incarna la forza, la figura

del padre, la potenza, il calore, esprime come ci manifestiamo nel mondo, la

posizione  della  Luna  mostra  emozioni,  sogni,  esperienze  e  sensibilità  e  il

rapporto con la madre, occorre vedere il settore determinato o la Casa, nella

quale il transito di un pianeta esercita la sua influenza e la configurazione, cioè

l'effetto degli  Aspetti  che riceve il  transito.  Il  momento della  nascita  non  è

casuale ma avviene in funzione del destino che abbiamo scelto, il Tema Natale,

come una mappa, può indicare i contenuti energetici e, come uno spettacolo di

danza,  ha  le  ambientazioni  date  da  Segni,  i  ballerini  sono  i  sette  Pianeti

principali,  la  musica  è  composta  dalle  Case  e  gli  Aspetti  fanno  il  balletto

coreografico. Osservando la posizione che ricopre, la relazione che intrattiene e

le caratteristiche del Segno in cui si trova, lo Stellium, dopo i due Luminari, può

prevalere  sul  Segno  o  sull'Ascendente,  è  l'incontro  di  tre  o  più  pianeti  in

congiunzione nello stesso Segno o in una Casa. 

Il corpo possiede una finissima capacità percettiva sempre attiva, in grado di

distinguere ciò che è positivo da ciò che non lo è per noi ma le nostre scelte a

seconda del nostro stato d'animo, cambiano e non sono totalmente libere. Ciò

che  percepiamo  viene  costantemente  posto  in  relazione  anche  solo

incosciamente, con vecchi ricordi o precedenti esperienze e questo processo è

rapido, più dei processi coscienti, gli strumenti sono solo mezzi per arrivare ad

uno scopo, in una persona dal momento in cui avviene il risveglio, tutte queste

informazioni possono fornire spunti interessanti sulle caratteristiche dominanti

della personalità, mostrano doni, attitudini da sfruttare e superare per poter

evolvere.

Il  Fuoco è il  solo capace di compiere la trasmutazione dei metalli  con fuoco

interiore, energia, entusiasmo, idealismo passione, fede, ma allo stesso tempo

esprime  violenza,  distruzione,  avidità,  irritabilità,  distruzione,  intolleranza,

gelosia, impulsività e al Fuoco è associato il Sole con Marte. Maschile, creativo,

attivo,  vivace,  altamente purificante che dal  suo centro irraggia  vita,  forza,

calore, luce, elemento della pienezza, della vita, dell'estate, collegato al Sud, il

88 



Fuoco è considerato come il più rarefatto e spirituale degli elementi, composto

da Caldo e Secco. A ciascuno dei  quattro elementi vengono associati  svariati

significati simbolici, dei pianeti, una stagione, una direzione.

L'Acqua è  associata  all'autunno,  all'Ovest,  alla  Luna,  a  Venere,  è  simbolo  di

fluidità,  purezza,  intuito,  passione,  sensualità,  emozione,  purificazione,

compassione ma anche di dipendenza e attaccamento, l'acqua è un elemento

femminile, passivo, Freddo ed Umido. 

La  Terra  è  l’elemento  protettivo  e  della  stabilità, fertilità,  materialità,  è

simbolo di praticità, affidabilità, fertile e stabile, rappresenta le radici familiari,

il fondamento, solida, piena di resistenza e forza  ma anche lenta,  corrisponde

all’inverno, al Nord, a Saturno, al Freddo e al Secco. 

L'Aria  maschile,  attiva,  leggera,  Calda  ed  Umida  associata  all'Est,  a  Giove  e

Mercurio e alla primavera, è l’elemento della crescita, della creatività, associato

alle  facolta'  della  mente  e  dell'intelletto:  comunicazione,  ispirazione,

socievolezza,  scambio,  intelligenza,  saggezza,  vivacità  oppure  ansia,

dispersione, indecisione, fuga dalla realtà. Per l'ossigenoterapia iperbarica che è

l'utilizzo terapeutico di ossigeno in apposite costruzioni dove viene raggiunta una

pressione  superiore  a  quella  atmosferica, l'ossigeno  viene  mandato,  puro  al

100%, in camere iperbariche per la guarigione da intossicazioni da monossido di

carbonio, cianuri e altri gas tossici o da patologie che bloccano la respirazione.

La Quintessenza, il  quinto elemento è un ponte, una forza, tra il  fisico e lo

spirituale,  spesso  viene  simbolizzato  con  cerchi,  ruote  o  spirali  ma  ha

corrispondenze meno chiare,  è  una virtù  rinchiusa in  ogni  cosa  ma libera in

essenza.  In  molte  tradizioni,  per  questo,  è  considerata  uno strumento  di

guarigione, lo Spirito, rappresenta l'etere, la parte superiore, il Sé.

Tutti gli elementi sono creati dall’immenso vuoto o Akasha e ciascuno è connesso

ad un chakra. Alla terra è collegato il primo chakra, all’acqua il secondo, il terzo

al  fuoco,  il  quarto  all’aria,  all'etere  sono  collegati  i  tre  superiori  e  ne

rappresentano un aspetto: il quinto chakra è collegato al suono, il sesto chakra

alla luce e all’oscurità, il settimo chakra, il chakra della corona, rappresenta il

pensiero, lo spazio. Gli elementi esistono in noi e ci aiutano a sviluppare i punti

di forza e comprendere e valutare quelli di debolezza.

89 



L'Opera alchemica ricorda il mondo superiore,  contiene analogie e simboli che

risuonano con tutto il macrocosmo, nel “Bilderatlas Mnemosine” di Aby Warburg,

che  assembla  riproduzioni  di  opere  diverse  con  montaggi  fotografici,  dieci

fotografie presentano l'uomo posto al centro e circondato da segni astrologici e

planetari, marcato e costellato. (Figura 3.4, Bilderatlas Mnemosine, particolare,

di Aby Warburg, Germania)

La struttura nella sua organizzazione anatomica rappresenta il Sale, che è legato

al  mondo della  chimica,  il  Mercurio  e  lo  Solfo  appartengono al  mondo della

fisica.  Nessuna  chimica  prescinde  dalla  fisica  per  cui  il  Sale  resta  sempre il

prodotto di energia e informazione. La costituzione chimica della cellula è il

Sale,  prodotto  dei  primi  ma  a  sua  volta  anche  la  struttura,  il  DNA,  da  cui

agiscono le due forze, veicolo materiale d’informazione.

Alcune  cellule  staminali  su  ordine  programmato,  iniziano  a  dare  sviluppo

all’ectoderma che si differenza e si colloca nello spazio come programmato. 

“Mascherata” a  noi  stessi,  la  Ruota  dello  Zodiaco si  espande in  una Spirale,

diretta  verso  altro  scopo.  Jung  nel  suo  lungo viaggio  nel  Libro  Rosso,  lascia

Intelletto e Spirito del Tempo ed entra nel Caos, deserto, Inconscio collettivo dal

quale è creato il mondo. Un’azione per un fine, che attribuiamo ad una scelta, è

una messa in atto, movimento, intenzione, prodotto continuo, il moto perpetuo,

costanza del moto con una serie di leggi fisiche che ne regolano il movimento. 

90 



Uscire dall'inganno cosmico per giungere all'innocenza, alla giocosità, alla gioia,

alla fiducia  e alla fede, genera apertura, per riconoscere il  proprio  scopo al

servizio dell'Universo. Nello Zodiaco oltre ai quattro elementi si individuano i Tre

Principi, Sale, Mercurio e Zolfo: i Segni dall'Ariete al Cancro rappresentano il

Corpo, Sale, i  Segni  da Leone a Scorpione rappresentano l'Anima, Mercurio, i

Segni da Sagittario ai Pesci rappresentano lo Spirito, Solfo.

Tutti  i  simboli, tutte  le  scritture,  si  possono  comprendere  ed  interpretare

secondo quattro significati, o quattro sensi, coperti da un velo, che si svelano a

chi  è  capace  di  penetrarli:  “si  possono  intendere  e  deonsi  esponere

massimamente  per  quattro  sensi” (Alighieri  D.,  Convivio,  II,  cap.I),  “O  voi

ch'avete li 'ntelletti sani, mirate la dottrina che s'asconde sotto 'l velame de li

versi strani” (Alighieri D., Divina Commedia, Inferno, IX, 61-63). 

Ogni fioritura primaverile è preceduta all’inverno, stagione in cui la vita si cova,

apparentemente  rallenta  ma  potenzialmente  si  resetta  per  trovare  nuove

energie alla ripresa primaverile ma ben lungi dall’essere una stagione senza vita

è il grembo fecondo di nuova vita. 

La Nigredo rappresenta la morte e anche la rivitalizzazione, quindi a sua volta il

disordine può rappresentare l’ordine migliore possibile. 

Il  vuoto potenzialmente pieno  fermato, caratteristica di Mercurio, adopera  in

maniera erronea le stesse leggi  del  caos e utilizzandolo, viceversa, avremmo

oscurità.  

“Unisci ciò che è completo e ciò che non lo è, ciò che è concorde e ciò che è

discorde, ciò che è in armonia e ciò che è in contrasto” (Eraclito, Frammenti,

540-480 a.C.).

Andare oltre i limiti abituali, viaggiare nei Reami della Fantasia, realizzare una

connessione nei Mondi superiori, andare verso le proprie realizzazioni permette

di  riconoscere  i  propri  limiti  ma  anche  di  generare  autostima  per  trovare

radicamento nell'energia femminile di Madre Terra e protezione.

Dopo la notte primigenia dell’Opera “al Nero” e lo stato interiore di travaglio, la

terra è parzialmente trasformata in acqua e ascende sotto forma di vapore.

E  proprio  nel  contesto  di  questo  superamento  del  tempo,  al  di  sopra  delle

vicissitudini del tempo, la corona esprime la vittoria finale, l’inizio dell'Opera è

la morte del drago. La spada della Parola, lo scudo e l'elmo della Fede, la cintura

91 



della Giustizia, la calzatura dell'Apostolo, una battaglia in cui si combatte con

verità, la vittoria sta dalla parte di chi soffre per dare la vita.

«Nel cielo apparve poi un segno grandioso: una donna vestita di sole, con la luna

sotto i suoi piedi e sul suo capo una corona di dodici stelle. Era incinta e gridava

per le doglie e il travaglio del parto» (Apocalisse di Giovanni, 12,1-2).

Dal drago morto si levano vapori, il drago subisce una trasmutazione, non è una

fine. 

La battaglia è da un lato la Donna celeste e dall'altro il Drago ma sotto cova

un’altra realtà, la forza è apparente segno di debolezza e la debolezza è segno

di forza, i due personaggi sono incestuosi ma regali.

Da una parte si ha la debolezza dell'umanità e la fecondità è il dono che assicura

la  vittoria  finale.  La  luna  è  sotto  i  piedi  della  donna  la  quale  la  domina

pienamente, ha una corona di stelle intorno al capo, la sua eternità raggiunta,

espressione dell’umanità e dall’altra parte c’è il Drago, massima forza, la più

ripugnante  manifestazione  di  bestialità. (Figura  4.4,  Scena  dell'Apocalisse,

affrescata, Battistero di Padova, Giusto de’ Menabuoi) 

Sarà del figlio  partorito dalla donna, la  pienezza della  vita, simbolo positivo

portatore  di  benessere  e  novità,  ricchezza  e  vita,  che  fa  emergere  nuovo

significato proprio dalla morte come trasformazione, creazione.

Nell'Opera si procede dall'interno verso l'esterno, le prime fasi sono interiori al

crogiuolo, dove i vari elementi raccolgono attributi e qualità.

L'Alchimia  o “Agricoltura  celeste”, con  prove  da  superare  con  dedizione,

permette la trasformazione dell'uomo rispettando le leggi di natura con volontà,

impegno.

92 



“Non ti chiedo chi sei, è cosa di nessuna importanza per me, non puoi fare nulla

né essere nulla, se non ciò che io racchiudo in te.” (Whitman W, Foglie d'erba, Il

canto di me stesso, Penguin Ed., 1855, 40, pag. 94).

La vittoria finale sarà a favore dei vinti, che hanno svelato il loro dono.

Vivere  la distruzione dei sensi che hanno irretito nell'inganno della sensazione,

affinché  la  conoscenza  della  dimensione  sottostante  sia  insieme  lo  specchio

dell’Universo, materia prima intelligente, e  la  ragione che costruisce l'Essere

Umano nel tentativo di mettere ordine dopo che il mondo emotivo e il mondo del

tempo sono stati bloccati nel loro intervento sulla coscienza, è  un frammento

nella condizione esistenziale dell'individuo. 

Tutta l'esistenza è continuamente attraversata da fasi cicliche, di cui sappiamo

la periodicità, ad esempio l’alternarsi delle stagioni. 

L'Alchimia  insegna  ad  osservare  i  segnali  della  vita,  la  capacità  di  vivere  la

dimensione spirituale, a vivere nel mondo al di là della materia, dove esistono

altre sostanze per nulla distinte, sono reali ma non dipendenti da ciò che accade

nel Mondo.

I quattro elementi si susseguono nella ciclicità stagionale, attraverso lo Zodiaco,

sottolineano il cambio stagionale, procedendo secondo un moto a spirale,  ogni

segno astrologico è collegato a uno specifico elemento e a uno dei dodici sensi.

In questo momento storico di grandi trasformazioni per l'evoluzione dell'uomo,

del  sistema solare  e  del  cosmo di  cui  facciamo parte,  questo  permetterà  lo

sviluppo di una percezione amplificata e di nuovi filamenti del DNA. 

I cicli mensili della luna, il ciclo solare delle quattro stagioni e quello diurno

segnato  dal  sole  ci  mostrano  il  segreto  dell'immortalità:  quando  un  ciclo

raggiunge il  suo punto culminante esso comincia a declinare, quando l'ombra

scompare del tutto inghiottita dalla luce, essa è destinata a ricrescere.

Nel cammino interiore ci sono prove da superare per raggiungere le tappe del

viaggio, la spinta motivazionale porta all’obiettivo finale, l'auto-realizzazione. 

Descrivere la natura dell’anima o l’anima della natura è impresa ardua ma può

trasparire dal suo velo ad un occhio attento.

Nella cosmogonia orfica, Fanete o Fanes, che significa “luce”, nasce all’interno

di un uovo cosmico, come Cristo all’interno della grotta e Mitra armato di spada,

è chiamato anche Protogonos, primo nato e Erikepaios, donatore di vita, dalla

93 



quale  è  derivato  tutto  l’Universo,  figura  primigenia,  il  nome più  che  “luce”

significa  “messo  alla  luce,  mostrato”,  dal  verbo  Phanestai “colui  che  si

manifesta” o “epifania” altro termine che ha la stessa radice semantica. Zeus

deve  inghiottire  Phanes  per  acquisirne  il  potere  cosmico  e  diventare

definitivamente  il  nuovo  re  dell’Universo.  Lo  stesso  Jung  in  “Simboli  della

Trasformazione”  lo  associa  a  Eros  e  al  simbolo  della  libido  quale  potenza

creatrice e primigenia, l'Energia Vitale. Lo Spirito vitale viene rappresentato da

una figura dall’aspetto giovanile alata e sul petto tre teste di animale, toro,

ariete e leone, avvolto da spire di un serpente,  come principio equilibratore

dell'Essere Umano. (Figura 5.4, Fanete, tavoletta, Galleria Estense, Modena)

Il mito di Fanete e dell’uovo primordiale che emerge agli albori dell’universo,

come principio vitale, fanciullo divino per Jung, rappresenta la vita che dal caos

prende forma, forma perfetta, che nasce dall’uovo cosmico deposto da Chronos,

Tempo e Ananke, Necessità e sembra associarsi all'ordine da cui si genera tutto.

Semplicemente allargando le braccia, ci rendiamo conto di come sia espandersi

attraverso le direzioni, sinistra, destra ma anche davanti, dietro, in alto e in

basso. 

Ogni  punto  sta  a  simboleggiare  un  obiettivo  lungo  la  Coscienza  di  Sé,  da

raggiungere e armonizzare nel corso dell'evoluzione del proprio divenire Essere

Umano. 

94 



Il grafologo Max Pulver ha indicato che ciò che porta male, a sinistra, il passato,

a destra le cose buone o il futuro in quella che è codificata come la moderna

grafologia.  Il  termine “sinistro” viene usato anche per indicare un incidente,

qualcuno spaventoso, mettendo in evidenza come si percepiscano le direzioni

dello  spazio  e  più  in  generale  dello  spazio  grafico,  come  archetipiche,  cioè

dando ad ogni direzione un significato. 

Le  piante  dipendono  dall'identificazione  con  l'eroe  attribuito  al  pianeta, il

messaggero degli Dei, connesso con il Grande Spirito, con il Divino.

Gli  oli  di  Calendula  e  Iperico  curano  arrossamenti  e  bruciature,  le  piante

collegate  al  Sole,  sono  piccoli  soli,  sembrano  tutte  luminose  e  ricche  come

Girasole,  Olivo.  Calendula,  Iperico  stimolano  il  sangue,  l’energia  vitale,

bilanciano  l’azione  del  Sole  sostenendola  dove  manca  e  alleviandola  dove  è

troppa, nel corpo umano il Sole governa il cuore e le arterie principali. 

Le  piante  del  Sole  sono  tutte  quelle  con fiori  gialli  e  quelle  che  tendono  a

orientare  le  foglie  o  i  fiori  nella  sua  direzione, come  Tarassaco, Calendula,

Iperico,  Girasole.  Si  tratta  di  piante  tonificanti,  stimolanti,  rigeneranti,

riscaldanti, parola chiave: vita, positività. Archetipo del Padre, sorgente di luce,

dispensatore  di  vita,  elemento  fuoco,  espressione  del  principio  maschile,

dell'intelligenza, il Sole governa il cuore, la circolazione, la ghiandola pineale,

gli  occhi  e la vista.  Le caratteristiche principali  di  queste piante sono forza,

resistenza fisica e capacità di recupero, sul piano fisico svolgono un’azione a

supporto del cuore, come Arancio, Limone, Rosmarino, Pompelmo. 

Luna regina delle acque, il suo infuso viene bevuto con la Camomilla, che ne

richiama tutte  le  caratteristiche legate  alla  femminilità,  al  senso  materno e

all’infanzia,  prevalentemente  da  bambini.  Le  caratteristiche  principali  della

Luna sono la passività, la gentilezza, la delicatezza, il freddo e l’umido. Parola

chiave sentire, il  suo elemento è l'acqua, le piante associate sono quelle con

piccoli fiori  bianchi o  giallo  pallido,  come  il  Gelsomino,  e  piante  con foglie

succose argentate, come la  Salvia, o che vivono in prossimità dell’acqua, come

la Ninfea,  le  piante lunari  sono raffreddanti,  emollienti,  lenitive,  legate alla

nascita e alle emozioni. Archetipo della Madre, la Luna rappresenta la notte, i

cicli, la variabilità, il cibo, il nutrimento, l'espressione del principio femminile,

95 

https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/oli-essenziali/olio-essenziale-salvia.html
https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/erboristeria/tarassaco.html


l'immaginazione. Tutte  le funzioni  elettrolitiche,  i  liquidi  corporei,  il sistema

linfatico, la digestione, la riproduzione, sono governate dalla Luna. 

Le  piante  di  Venere  sono  calmanti,  depurative,  diuretiche  antinfiammatorie,

come Melissa,  Menta,  Betulla,  Sambuco,  Bardana,  hanno una forma bella  ed

elegante e un odore molto profumato come Rosa e Mirto. Parola chiave piacere,

Venere rappresenta la forza che attrae e genera, l'energia del femminile nel suo

aspetto  sensuale  e  affettivo,  la  femminilità,  il  nutrimento  e  la  fertilità,  la

bellezza, l’armonia, la grazia, l’arte. L'Archetipo di questo pianeta è l'Amante,

rappresenta l’attrazione, l'abbraccio, la seduzione, ciò che dona piacere. Venere

governa la pelle, la nuca, la gola, la bocca, la laringe, la circolazione venosa, le

ovaie, gli ormoni femminili e la fertilità.

Le piante associate a Giove ricordano la forma del fegato, hanno fiori blu, come

la  Cicoria,  si  tratta  di  piante  con  proprietà  antispasmodiche,  balsamiche,

emollienti, antinfiammatorie, tonificanti e calmanti, come Bergamotto, Vaniglia,

Anice Stellato. Giove, simbolo di potenza e di comando, di vitalità,  crescita,

energia,  rappresenta sapere, conoscenza, saggezza, l'espansione. Dona energia

e protezione, governa la crescita, il metabolismo, la circolazione arteriosa, le

gambe e le cosce, l'elasticità dei tessuti, presiede alle funzioni epatiche e al

fegato,  a  milza  e  pancreas.  Parola  chiave  conoscere,  Giove,  Archetipo

dell'Innocenza, è legato alla convivialità,  al  godere pienamente della vita, al

piacere,  alla  fortuna  e  all’appagamento.  Il  suo  elemento  è  l'aria.  Giove

rappresenta  la  maturità,  la  giustizia,  la  legge,  l’insegnamento,  l’onore  e  la

ricchezza, l’opulenza, la stabilità, è il fluido divino, porta energia nella terra,

probabilmente inserito in un uovo primordiale. 

Nel rapporto piante-pianeta Marte governa la circolazione a servizio del cuore, il

Sole,  Marte  è  il  servitore  del  Sole  e  lo  difende. Le piante  marziali  possono

avere spine o aculei come il  Cardo Mariano e il Rusco, o essere irritanti come

l’Ortica. Marte sostiene le difese immunitarie del corpo, è associato al sistema

muscolare,  alla sessualità maschile,  alla  testa,  al sangue e al  ferro. Elemento

fuoco, energia del fare, sforzo, volontà, infonde coraggio, energia, Archetipo del

Guerriero, parola chiave, azione. Le sue caratteristiche sono attività, rapidità,

combustione, forza attiva. Le piante hanno caratteristiche tonificanti, stimolanti

96 

https://www.cure-naturali.it/enciclopedia-naturale/rimedi-naturali/erboristeria/rusco.html


delle difese,  riscaldanti,  come l'Aglio  e la  Cipolla,  afrodisiaci,  antibatterici  e

antisettici come Pepe, Cannella, Timo, Origano.  

Mercurio dinamico, veloce, comunicativo, rappresenta la mente, il  pensiero e

l’informazione. Il  suo  elemento  è  l'aria,  Archetipo  del  Cercatore,  della

comunicazione e dell'eloquenza.

Mercurio governa parti del corpo che si sviluppano sotto forma di rete e sono

legate all’elemento aria oppure deputate alla trasmissione di informazioni, al

movimento, come nervi, intestini, braccia, spalle, mani, sistema nervoso e anche

polmoni.  Le  piante  associate  risvegliano  capacità  comunicative,  riflessi,

concentrazione  e  logica,  incentivano  la  capacità  di  calcolo.  Parola  chiave:

movimento. Possono avere foglie pelose come il Verbasco o si tratta di piante

depurative, stimolanti, addette alla circolazione e alla respirazione, toniche del

sistema nervoso, come Menta, Basilico, Finocchio. Esse agiscono sull'eccitabilità,

sull'impulsività, sul nervosismo, caratteristiche tipicamente mercuriali.  

Saturno simboleggia il tempo, la saggezza, la conservazione, struttura, distacco

isolamento. Il suo elemento è la terra, indica la strada, tra le piante di Saturno

ci  sono alberi sempreverdi,  Cipresso, Pino e tutte quelle con le bacche nere

come il Ribes Nigrum; è il pianeta della maturità, associato alla vecchiaia, la sua

energia è frugale, prudente, solitaria, lenta, meditativa, antica, concentrata.

Caratteristiche  sono  la  freddezza,  la  lentezza,  la  pesantezza,  l'austerità.

L'Archetipo di Saturno è il Vecchio Saggio, la parola chiave è direzione. Saturno

governa lo scheletro, i denti, le unghie, le cartilagini, le articolazioni, l'udito. Le

piante sono sedative, come Incenso e Mirra con caratteristiche meditative che

incentivano  il  raccoglimento,  con  proprietà  astringenti,  coagulanti,

antiinfiammatorie,  refrigeranti,  antireumatiche  come  Ginepro  e  Artiglio  del

Diavolo, con effetti sul sistema scheletrico come l’Equiseto. Nella forma ricorda

una colonna vertebrale e infatti la cura alchemica per la frattura di un osso

prevede  l'utilizzo  di  sali  di  equiseto.  I  sali  di  equiseto  inseriscono  grossi

quantitativi  di  silice  nel  corpo,  disponibili  a  trasformarsi  in  calcio,  perché

rispettando le leggi della natura, il simile va ricondotto ai termini più profondi.

Se manca il calcio non ha senso assumerlo nella quantità occorrente per ottenere

ottime calcificazioni in tempi brevi. (Riviere P., La medicina spagirica vegetale e

minerale, Falzea Ed., 2000)

97 

https://www.cure-naturali.it/articoli/rimedi-naturali/erboristeria/ribes-nigrum-allergia.html


La Cimicifuga racemosa, dominata da Saturno,  è  chiamata “erba delle donne”

per i suoi benefici in presenza di alterazioni del ciclo mestruale,  è un'alleata

preziosa  come  rimedio  femminile,  per  i  sintomi  della  menopausa, agisce  su

vampate  di  calore,  ansia,  sudorazioni  notturne,  irritabilità, tessuto  osseo,

problemi del sonno. E'  caratterizzata da grandi foglie e piccoli fiori bianchi, si

tratta di  una pianta erbacea perenne, alta fino a 1,5 m, originaria del  Nord

America,  Canada,  e  degli  Stati  Uniti  orientali,  della  famiglia  delle

Ranunculaceae, oltre che per i disturbi femminili, è utilizzata come rimedio per

le malattie del sistema nervoso,  per problematiche renali, per traumi legati a

violenza, si trova nell'essenza Black Coohosh.

Le conoscenze sui neuroni verdi possono essere utili per comprendere i vegetali,

possono fungere da modello nella sperimentazione, per il sistema nervoso, per il

morbo di Parkinson e nelle terapie per l'Alzheimer, possono rivoluzionare studi e

avere applicazioni diverse. 

Una Romice, pianta che tinge di rosso, ha una segnatura che richiama il ferro

all’interno del mondo minerale, Marte tra i pianeti, nel corpo umano, il sangue,

antianemico per eccellenza, si usa come tonico perchè particolarmente ricca di

ferro e anche per la stitichezza.

La preparazione dei rimedi spagirici consiste nel purificare per estrarre le virtù

curative, i Tre Principi, i principi Sale, Mercurio e Solfo purificati singolarmente e

riuniti  nuovamente,  Paracelso e  i  suoi  discepoli  rivoluzionano l'approccio alla

Medicina, il cambiamento prevede, in una prima fase, la crescita interiore e la

manifestazione di questo nella vita quotidiana nella seconda fase.

Intermediaria  tra  le  forze  galattiche  e  i  tre  mondi,  inorganico,  organico,

psichico,  l'acqua che  purifica,  porta  rivelazione  e  liberazione,  rimanda  al

serpente  mercuriale,  al  processo  di  evaporazione  e  condensazione  utilizzato

dagli  alchimisti,  simbolizzato  dallo  stesso  serpente  uroborico,  alla  fonte

Mercuriale  dove  crogiolano  gli  elementi  in  metamorfosi  e  anche  alla  pietra

filosofale.  Le  condizioni  affinché  maschile  e  femminile  possano  generare  la

nuova  creatura,  affinchè  siano  uniti  dalla  colomba dello  spirito  e  dall’acqua

nutriente, si trovano nella triplice fonte mercuriale che si rigenera da sola, si

raccoglie nel bacino tondo o utero,  dove gli elementi non confliggono tra loro,

per ottenere la  conjunctio,  Natura e Cultura vengono riflesse nell’uomo e la

98 



contrapposizione  non  ha  più  motivo  di  esistere,  Mente,  Corpo  e  Spirito  si

riuniscono e insegnano ad osservare i segnali, viene mostato l'essere completo e

unico.

La  vasca  accogliente  arrotonda  il  quadrilatero  verso  una  forma  circolare,

passione e sentimento stanno lavorando nell’utero, il liquido amniotico contiene

ogni  elemento  necessario  alla  creazione  del  nuovo  essere,  lo  completano;

materia e spirito sottoforma di seme, lo hanno formato, l'anima lo anima. 

99 



5. Gli Animali, i Minerali e il Percorso

dell'Alchimista

Una iscrizione ricorrente che si ritrova in numerosi luoghi sacri è “SATOR AREPO

TENET OPERA ROTAS”, cinque parole inserite in un quadrato che danno luogo ad

una frase che rimane identica se letta da sinistra a destra, da destra a sinistra,

dall'alto verso il basso e dal basso verso l'alto. La frase può essere tradotta come

“Il  seminatore,  col  suo  carro,  tiene  con  cura  le  ruote”  ma  può  avere  un

significato e una rilevanza diversa: “opera” è il termine con cui viene designata

la trasmutazione alchemica e “tenet”, dal latino “tĕnĕo”, è un vocabolo molto

complesso  e  significa  “capire,  intendere,  comprendere,  sapere”,  quindi  “Il

seminatore, col suo carro, comprende le ruote nell’Opera”.

All'origine  dei  simboli  che  divennero  così  popolari  in  epoche  successive,  il

movimento  nella  Ruota  di  Medicina  è  circolare,  in  senso  orario,  aiuta  ad

allinearsi  sul  piano fisico,  emozionale e mentale,  dona potere,  completezza,

integrità,  insegna a camminare nel cerchio per apprendere lezioni spirituali, a

seguire il rituale solare.

La Ruota di Medicina o Cerchio Sacro incarna le Quattro Direzioni, le dimensioni

e i cicli della vita, simboleggia morte, nascita, la vita, la rinascita, ma anche la

luce che si ottiene dalla conoscenza, dalla guarigione. Indica il percorso di vita,

così come quello spirituale, pietre in cerchio con croci ai punti cardinali, creati

nelle antiche comunità, richiamano la natura dell'uomo, il  cerchio della vita,

della salute, dell'Universo, il Sacro Cerchio, è il cerchio con la croce al centro,

contiene  molti  simboli,  la  sua  tradizione  d’uso  è  legata  alle  4  direzioni.  Il

cammino parte da Est e rappresenta illuminazione e chiarezza, dove risiede lo

Spirito, Stagione primavera; ad Ovest, dove risiede il Corpo, si ha contatto con la

dimensione  spirituale,  si  lavora  per  spiritualizzare  la  materia,  la  Stagione

collegata è l'autunno, introspezione e trasformazione, intuizione e morte intesa

come rinascita, capacità di interpretare la vita, i simboli, “danzando da svegli”.

Proseguendo a Sud, dove risiedono le Emozioni, il mondo dei desideri, troviamo

gli attributi del bambino interiore, fiducia ed innocenza, amore e dono senza

100 



condizione,  la  Stagione  è  l'estate;  a  Nord,  dove  risiede  la  Mente,  abbiamo

saggezza e conoscenza, intelligenza e strategia, la Stagione è l'Inverno. 

Completiamo  il  cerchio  con  le  direzioni  intermedie:  il  Centro  Inferiore  è  il

numero 5 ed è detto Sede dell’Uomo, Sé Inferiore, il  Sud Est  corrisponde al

numero 6 e qui risiedono l’autostima e l’amor proprio, il Sud Ovest corrisponde

al  numero  7,  la  spiritualità  rappresentata  in  realtà,  associata  al  Karma,  la

direzione  Nord  Ovest  corrisponde  all'8,  alle  leggi,  alle  regole.  Il  numero  9

corrisponde  al  Nord  Est nel  “conto  dei  venti”  e  con  questa  direzione

completiamo il cerchio, acquisendo controllo e potere sulla vita, sulla morte.

L’uomo dirige la propria energia, Dharma, ed è pronto a sedere al centro, il

Centro Superiore, associato al numero 10, corrisponde al Sé Superiore. 

Nel momento in cui  ci  colleghiamo all'energia della Ruota, attingiamo al  suo

potere, riusciamo ad essere focalizzati e percorrere la Ruota di Medicina in tutte

le direzioni, puliti, in perfetto equilibrio, per poter realizzare la completezza.

Tutto ciò che ci circonda è considerata energia, è' possibile creare la ruota con

qualsiasi  materiale  che  indica  simbolicamente  una  ruota,  le  direzioni

nello sciamanesimo dei  Nativi  americani,  sono  associate  ai  4  elementi

considerati 4 Spiriti, le 4 Sacre Direzioni, le cui energie possono essere invocate

ed imbrigliate, legate ai Grandi Poteri. Lo si può fare ovunque. Può anche essere

fatta di sassolini ricostruibile in qualsiasi luogo. Nella ricerca della situazione

attuale, del “posto a sedere” o del “posto di danza” o ripercussione, la Ruota è

un mezzo per comprendere le leggi cosmiche e morali, richiama sia il mandala

sia  il  simbolo  della svastica,  è  lo  specchio  dell'unione  tra  uomo  e  universo,

interazione  tra  singoli  elementi  e  forma  complessiva  dell’insieme,  come  il

divino, non solo una semplificazione. (Figura 1.5, Le direzioni della Ruota e gli

animali totemici).

101 



Possiamo invocare ed assimilare i totem animali, una mediazione per sviluppare

al meglio il proprio ruolo ed avvicinarsi al Grande Mistero lungo la Strada Rossa,

rappresentazione di realtà che ha lo scopo di guidarci nelle fasi dell’esistenza.

Ogni membro del gruppo nella Ruota di Medicina, si appropriava della direzione

mentale e spirituale, delle qualità dell'animale collegato ad ogni direzione, per

potersi connettere con la Grande Madre.  Ogni gruppo si identificava con uno

spirito animale e pensava di discendere da un determinato tipo, specie, gli scudi

portavano dipinto l'animale, ogni clan aveva striscioni sui quali erano raffigurate

le  immagini  o  il  simbolo  dell'animale,  veniva  tatuato  sul  corpo,  messo  nelle

bandiere, nel nome dei gruppi etnici.

Ogni  direzione ha in  sé il  potere del  vento,  un individuo deve percorrere la

propria Ruota di Medicina in tutte le sue direzioni, la ruota del Samsara buddista

o Tao cinese, il ciclo completo solare o Danza del Sole per poter realizzare la

completezza spirituale e terrena, che simboleggia anche la corrispondente Luna.

La  Ruota  di  Medicina  è  una  mappa che accompagna ogni  essere  vivente  nel

cammino dalla sua nascita fino alla sua morte. 

Ciascun animale è dotato di caratteristiche ben precise che lo identificano, ben

consapevoli dell'interconnessione tra tutti gli esseri viventi, i Nativi americani

hanno saputo trarne preziose lezioni di vita. 

Gli spiriti archetipali sono portatori di un messaggio ben preciso. Gli Animali, i

vegetali e i minerali, corrispondono a guide spirituali, modelli di vita.

“Dalla  luce rossa del  cristallo si  sprigionò un riverbero di  sangue,  e quando

sollevai la pietra per scoprirne il segreto si svelò davanti ai miei occhi questo

orrendo spettacolo: nel profondo di quel che ha da venire c’era l’assassinio. Il

biondo eroe giaceva ucciso. Il coleottero nero è la morte che è necessaria al

rinnovamento, perciò dietro di lui ardeva un nuovo sole, il sole del profondo”.

(Jung. C.G., Il libro rosso, Bollati Boringhieri ed., 2012)

Dentro ogni essere umano ci sono nove giude in tutto, nel Cerchio Sacro, due

sono le guide che rappresentano maschile e femminile, sette sono le giude che

corrispondono alle direzioni, Est, Sud, Ovest, Nord, Sopra, Sotto. L'Albero è il

centro da raggiungere dopo un lungo cammino per poter armonizzare in sé le

caratteristiche di tutte le altre direzioni e infine porsi al Centro, centro del Sé

da cui mantenere un sano distacco. 

102 



L’Archetipo  è  una  rappresentazione  simbolica  del  viaggio  attraverso  la  vita,

energia dinamica di evoluzione che porta nell'uomo all'individuazione, garantisce

la  continuazione  della  vita,  simbolo  di  esperienze  dell'inconscio  collettivo

permette   comunicazione,  relazione,  la  forza dell'Archetipo  è  un  bagaglio  di

contenuti.

Sole,  Luna  e  Stelle  sono  gli  ornamenti  cosmici  della  Donna  celeste,  figura

gloriosa, magnifica, che appare come una sublime regina, il sole, l’astro sovrano,

è il manto che avvolge la luna, la regina della notte, la illumina e la sorregge, le

dodici stelle, i Segni dello Zodiaco, le circondano il capo.

L’Eroe trafigge il drago, lo doma per liberare il principio femminile, la donna, ad

esempio la principessa,  la libido, l'eros deve essere annientato davanti al non-

potere, l'eroe maschile conficca nel cuore del drago la spada della volontà, fa

sbocciare le rose dalla sua impugnatura e riporta la vita dopo che la spada ha

riposato nel corpo putrefatto. La spada viene costruita con fuoco e con acqua e

si trasforma il Ferro nell'Acciaio che non si distrugge, il Ferro si può ossidare

facilmente nell’uomo. 

Nella simbologia ermetica la Caverna Oscura,  corrisponde al caos, l’immagine

del drago rappresenta una larga apertura ed abisso, non solo tenebre, caos, la

fase al Nero, morte e decomposizione, ma anche spazio per vedere la luce,  la

trasmutazione espressa simbolicamente dalla semina e dalla terra in cui tutto

risorge a primavera o dalla Quercia cava, “chēne-chaino” che significa “aprirsi”,

“essere spalancato”. 

Dopo il “Nero” inverno “Nigredo”,“Albedo” è Opera al Bianco, la luce, la divinità

che nasce, è Horus. 

La  Coscienza  dell’Uomo,  seguendo  il  processo  di  individuazione  che  va

dall'esplorazione dell’Ombra al riconoscimento con il Sé fino ad identicarsi con

l’Altro, determina la coscienza collettiva Conjunctio, dopo il ritiro delle proprie

manifestazioni.

Amon-Ra, divinità solare egizia, immagine del fuoco, divinità più potente della

mitologia egizia, re di tutti gli dei del Phanteon, viene ricondotto all'Archetipo

del Sale d'Ammone o Sale Armoniaco perché realizza l'armonia, con l'unione tra

l'Ariete, Ammon, immagine dell'acqua, dei processi di materializzazione e il Dio

Ra, solare.

103 



La presenza del drago in moltissime culture fa supporre che la sua immagine

emerga  dall'inconscio  collettivo  che  conserva  la  memoria  degli  animali

preistorici. In celtico la parola Pendragon indica il capo dei villaggi per i Celti il

drago  è  l'animale  più  forte,  più  sacro,  simbolo  di  protezione,  del  comando,

deriva dalla  divinità  Tiamat,  originaria  della  Mesopotamia,  madre di  tutte le

acque. I Celti credevano negli animali come alleati e attribuivano ai loro clan

intime associazioni con animali specifici. 

Il Drago è importante come l’eroe, è il punto di biforcazione, affinché il sistema

si evolva, deve far emergere nuovi significati e per fare ciò occorre un nuovo

ordine ad opera del caos-disordine-drago che viene ucciso. Si versa il  sangue

sacro e si compie la salvezza, col sangue della Croce inizia l'era spirituale della

fine del potere del Drago come attraverso il mistero pasquale dell’Agnello. 

La nascita della civiltà sarà la spinta all'evoluzione spirituale dell’uomo, Jung

definisce l’importanza dei rapporti, determinati dalla libido, come la somma dei

tre  steli  con  i  cinque  fiori,  un  ogdoade,  diviso  in  libido  esogamica  e  libido

endogamica che favorirà l'uomo che diventerà un esade.

Nell’Ermetismo  ritroviamo  le  chiavi  per  comprendere  l'unione  alchemica  nel

rituale della Comunione con il pane ricongiunto nel calice, pieno di-vino (Figura

2.5,  Mosaico,  Cristo  in  trono  tra  la  Vergine  e  San  Giovanni,  particolare  San

Giovanni con animali allegorici, Cimabue, Abside Duomo di Pisa).

Esistono quattro differenti tipi di draghi: il Drago di fuoco aiuta a superare gli

ostacoli  e  conferisce  qualità  di  leadership  e  di  padronanza,  trasmutazione,

104 



maestria,  energia,  porta  vitalità  e  coraggio,  passione  per  dare  vita  a  nuovi

progetti.  Il  Drago  d'aria  favorisce  gli  eventi  sincronici,  lampi  di  genio  e

illuminazione,  risveglia  l'intuizione  portando  chiarezza,  ascolto  della  voce

interiore. Il Drago di terra rivela la nostra ricchezza, forza, potenziale. Con il suo

aiuto, si trovano bellezza e volontà per produrre risultati concreti. Quando lo si

invoca, occorre visualizzarlo lento e pesante, che porta l'abbondanza di Madre

Terra. Il Drago d'acqua aiuta a lavorare sulle emozioni irrisolte, porta alla luce

emozioni,  ricordi  e  desideri  dimenticati  o  rimossi,  passione,  profondità,

emozione. Un drago d'acqua offre sostegno per affrontare dolorose esperienze

del  passato,  può  aiutarci  a  raggiungere  un  senso  di  pace  e  di  equilibrio

ritrovando la compassione e il coraggio di lasciar andare il passato.

Le figure  tutte dell’Anima della  Natura,  attraversando morte  e resurrezione,

svelano la natura della nostra Anima, ciò che è celato,  la condizione illusoria

dell'uomo detiene la chiave per svelare noi stessi ed emergere.

Il guardiano da superare è il drago, non è un nemico, un mostro ma il supremo

totem,  la nostra immagine profonda, l'Ombra, ma anche capacità intrinseca di

affrontare prove, cambiamenti.  L'Ombra, come il seme, una volta sepolta nella

terra, nasce e rinasce a nuova vita, tanto  meno è incorporata nella vita più è

nera e densa. La nascita alla nuova vita dopo la morte è il riflesso del divino, in

altre  parole  è  vitalità  o  come  viene definita  oggi  in  fisica,  neghentropia  o

sintropia, che modifica un sistema da disordinato a ordinato. 

L'alchimista raggiunge la perfezione in base allo spazio che vuole, con la salvezza

del Bambino, si apre il passaggio. L'unico vero nemico siamo solo noi stessi.

In chimica, l'eccimero è formato dall'associazione di un atomo eccitato con un

altro  atomo  non  eccitato;  l'eccimerazione  di  un  prodotto  per  la  cura  della

persona è l'eccimero di quel medicamento, un prodotto omeopatico, un prodotto

erboristico, un farmaco. Una volta eliminata la parte chimica di sintesi, anche il

farmaco allopatico ha una vibrazione, innalzando la quale è possibile renderlo

più attivo e meno nocivo, per il fatto che è artificiale, non è vitale ma gli effetti

collaterali  di  tossicità  non  persistono più.  La parola  “eccimero”,  formata  da

“ecci” e “mero” indica un pezzo puro, come ad esempio un cristallo, che ha

ricevuto una eccitazione, una vibrazione, eccimero è il prodotto informato, da

cui l'informazione si propaga a tutta la struttura.  

105 



Tramite  elettrolisi  l’argento  viene  trasformato  in  un  colloide  estremamente

facile  da utilizzare,  con costi  ridotti.  L’argento colloidale  venne accantonato

nonostante la comprovata efficacia, per il  sempre maggior interesse verso gli

antibiotici, come la Penicillina. 

L'alchimista  applica  ogni  mezzo  informativo  per  sostenere  la  parte  terrestre

dell'energia spirituale, nella speranza di rinnovare se stesso trovando sostegno in

natura; impeccabilità  della  tecnica,  sforzo  straordinario,  gli  permettono  di

rinnovarsi,  di perfezionare tutte le forme, con procedimenti analoghi a quelli

utilizzati nella lavorazione dei campi, utilizzando piante e metalli in relazione al

cosmo.

La  parte  oscura  da  conoscere  e  integrare  in  noi,  per  accedere  al  risveglio

dell'anima, liberando il  potere  della  natura,  porta  conoscenza.  San  Giorgio

uccide  il  drago  che  è  anche  patrono  dell'Inghilterra,  il  drago  diventa  un

protettore di noi stessi.

Nell'Apocalisse, il drago viene concretizzato nelle parti seguenti alla 12 con le

figure del drago d'acqua e di terra, il mostro del mare (13,1) e il mostro della

terra  (13,11),  due Bestie.  Complessivamente le  Bestie sono quattro come gli

elementi naturali. Il drago dà forza, potenza sovrannaturale, il trono, la podestà.

Il drago ha 7 teste, numero che indica la completezza, le corna sono simbolo di

forza e i dieci diademi sono tutti i numeri.

L’eroe, Sigfrido, nel libro Rosso, è ucciso nell’antro infernale, la sconfitta del

Drago nella battaglia del cielo trova il suo compimento.

Esprimendo  il  nostro  sé  più  profondo  e  luminoso,  l'esperienza  di  vita  può

ottenere un accrescimento, spostare i limiti, porta alla definizione del proprio

spazio vitale,  inizia così  il  recupero e la  crescita del  potere spirituale e dei

frammenti di sé.

Il drago per l'iconografia cristiana rappresenta il Diavolo, nel Libro di Giobbe è

citato  il  Leviatano,  drago  marino, che  contiene  nei  pezzi  del  corpo  i  suoi

cittadini-sudditi.  Le credenze cinesi  affermano che alla  morte un imperatore

volasse in cielo sotto forma di drago oppure che quando il drago si alza in volo,

la pressione sulle nuvole delle sue zampe porta pioggia. (Figura 3.5, Draghi)

106 



Presso le antiche civiltà, il simbolismo aveva un ruolo fondamentale, l'individuo

descriveva  il  mondo  in  cui  viveva  e  il  concetto  di  infinito,  l’aspetto  divino,

attraverso simboli animali, vegetali, perchè ogni essere vivente è in relazione.  

Gli animali racchiudono il potenziale dell'umanità, dell'essere, al grado lunare e

le piante sono umanità al grado solare, i minerali rappresentano l'uomo al grado

di  Saturno,  e  questo  potenziale  viene  risvegliato  entrando  in  contatto  con

ognuno di questi Regni. 

Talvolta gli animali diventano protettori e guide sia nel regno fisico che durante

il  viaggio nei mondi sottili,  svelano immagini ed intuizioni, facilitano il flusso

delle informzioni.

Simbologie  che  si  ritrovano  in  tutte  le  culture  sono:  Coccinella  associata  a

fortuna e spensieratezza, buona sorte, Leone guida e comando, Tucano teatralità

e  comicità  spensierata,  appariscenza,  Unicorno andare  oltre  i  limiti  abituali,

viaggiare nei Reami della Fantasia, realizzazione di una connessione superiore. 

Fra le tante storie legate al totemismo cioè al connubio tra uomo e animale,

ricordiamo la storia di Diarmaid, la sorte di questo eroe era legata alla vita del

cinghiale. Il cinghiale rappresenta la forza solitaria del guerriero, molto diffuso

in Gallia dove le insegne di guerra sono sormontate da aste che rappresentano

dei cinghiali, nel calderone di Gundestrip è scolpito un cinghiale e molti guerrieri

portano un elmo con l'incisione di questo animale sopra. Prydui era stato rapito

alla nascita e poi deposto in una stalla dov'era appena nato un puledro, Culhwch

nasce in mezzo ai porci, Cormac venne rapito da una lupa e allevato con i suoi

107 



cuccioli, anche Re Artù è legato alla figura animale, il suo nome significa “figlio

dell'orso”.

La  simbologia  degli  animali  si  ritrova  pressoché  dappertutto,  il  simbolismo

animale  ha  rappresentato  una  forma  di  totemismo,  la zoolatria era  culto

religioso, già presente prima del 3000 a.C, tutto era circondato da sacralità e

quasto permetteva una visione microcosmica dell’essere umano nell’Universo, il

sistema agisce come un tutto tra le parti, gli animali sono simbolo di un’entità

naturale o soprannaturale che non è una guida ma piuttosto un compagno di

viaggio.

Gli  animali  possiedono un significato  particolare,  Animali  Totem o Animali  di

Medicina sono sensori simbolici che attingendo alla rete, connettono fra diversi

livelli animale, vegetale, minerale, aprono la porta in modo che  ogni persona

possa manifestare il potere di ciascuna specie. 

Per i Nativi Americani, l'animale è un modello da cui trarre lezioni per riscoprire

il concetto di comunicazione per la vita. Il cerchio simboleggia i cicli di vita, è

metafora della  visione e dell'illuminazione,  della Sacra Spirale che collega la

dimensione terrena alle altre dimensioni chiamate da alcuni aldilà.  

I pensieri  scorrono danzanti  accettando i  cambiamenti la  verità si  dissolve e

trova il suo punto di seduzione nella danza arrendendosi allo stato di grazia del

ritmo dell'Universo, al rispetto dei ritmi scanditi dal tempo sulla Terra.

Il cerchio dello Zodiaco, i rosoni nelle chiese, sono rappresentazioni della rosa

racchiusa  all'interno  del  cerchio,  l'uomo  che  sta  dietro  la  passione  diviene

creativo  nel  gioco  di  simmetrie  di  ogni  tipo,  simmetria  con  la  quale  viene

espressa la serie di parole e la musica delle parole.

Colui  che  riesce  a  cogliere  l’ispirazione  divina  trasformandola  in  una

meravigliosa  creazione umana,  porta  a  termine la  volontà  di  Dio e  la  rende

visibile al mondo come messaggio di amore e perfezione celeste. 

La Rosa a otto petali è un altro simbolo di rigenerazione, simboleggiando anche

riservatezza  e  silenzio,  per  questo veniva portata sulle  tombe degli  avi  e  ai

defunti, la Rosa ed il loto hanno lo stesso significato di fioritura dalle spine o

dalle acque putride.

Per Dalì la rosa rappresenta gli organi riproduttivi della donna, la mestruazione e

l'Eterno Femminino Sacro. Una grande rosa rossa fluttua nell’immensità del cielo

108 



blu nel dipinto “Rosa Meditativa”. Salvador Dalì sapeva ben coniugare la realtà e

il sogno. (Figura 4.5, Meditative Rose, Salvador Dalì, Olio su tela)

“Come ogni rosa, così ogni artista ha il suo insetto”

“Crea artista! Non parlare! | Solo un soffio sia il poetare”. J. W. von Goethe

Affinché il  seme fruttifichi  occorre sotterrarlo nella terra, il  Nero, la  morte,

l'Opera  intrisa  di  Nigredo scava  in  profondità  e l'oscurità  della  Nigredo è

trasmessa con un'altra sfumatura. Il colore blu apre la via d'uscita dall'oscurità,

dalla negatività, dalla critica, dall'isolamento, dai rimuginamenti, la fiamma blu

dà valore al bianco, portando ad una riflessione profonda, si nutre col nero e

trasmette l'arcobaleno, come un temporale, i colori dell'arcobaleno annunciano

il  bianco,  risultato  del  prosciugarsi  dell'umidità  e  risplendono  nella  coda  del

pavone con i suoi molteplici occhi. 

«Perchè il creatore sia egli stesso il figlio che viene di nuovo partorito, deve

voler  essere  anche  colei  che  partorisce  e  il  dolore  di  colei  che  partorisce»

(Nietzsche F., Così parlò Zarathustra, Newton Compton Ed., 1975, pag 98). 

L'Opera  al  Bianco  corrisponde  alla  rinascita, alla  fase  animica,  alla  quale  si

giunge attraverso il blu, la sofferenza è un valore sul quale il bianco dell'Albedo

può  fiammeggiare  e  avviene  il  passaggio  dal  nero  al  bianco  attraverso  la

girandola  dei  colori, la luce assoluta che scomponendosi  nel  suo riflesso può

essere percepita dall'uomo che trova il suo culmine, il suo compimento, con il

Grande Spirito, la stella a cinque punte o pentagramma. I colori che si riuniscono

109 



nella ruota che gira,  riflettono il  bianco che rappresenta la pace, la pulizia,

l'illuminazione, la purezza, l'innocenza ed è il più alto livello di comprensione.

L'ombra creata dall'uomo permette prima di osservare immagini riflesse per poi

passare alle cose stesse, come nel mito della caverna di Platone, è il guardiano

della soglia, nei colori si specchiano i pensieri e le azioni compiute dall'individuo

che  manifestano  la  realtà  e  possiamo  scorgere  il  riflesso,  l’affioramento

dell’informazione per analogia, per deduzione simbolica.

L’uomo inizia ad avere una presa di posizione differente nei confronti di ciò che

vede  all'esterno, forme,  quantità,  numeri  e  nomi.  Il  colore  produce  onde

vibrazionali nell'intuizione, o conoscenza dell’inconscio e si contrasta il pensiero

forte e definito.

Uno  degli  emblemi  più  significativi  della  manifestazione  del  Divino  è  il

Pentacolo, la stella a cinque punte inscritta in un cerchio che rappresenta il

numero cinque,  essenza del Pentacolo e il numero degli elementi. (Figura 5.5,

Pentacolo)

Cinque incarna la forma e la formazione della vita, l'essenza stessa della vita,  la

Rosa  a  cinque  petali  sintetizza  l’elevazione  spirituale  dell’uomo,  oggetto

prezioso che rappresenta l'evoluzione su tutti i piani. 

La tradizione cinese tramite la Teoria dei Cinque Movimenti attribuisce alla Terra

una quinta stagione, che si trova di passaggio della durata di 18 giorni, alla fine

di tutte le stagioni, 365:5 = 73, a ogni stagione corrispondono così 73 giorni.  Il

numero 73 è la somma delle lettere della parola  Chokmah,  Sapi  sapienza, nel

numero  stellato  centrato  73,  73=72+1 ritroviamo  72,  uno  dei  numeri  che

caratterizzano il tempo ciclico.

Il tempo è un modo per misurare come cambiano le cose, come vuole Aristotele,

il tempo non è evidente ai sensi, si deve dedurre dalla regolarità dei fenomeni.

Leibniz  ha  di  proposito  tolto  la  “t”  al  suo nome,  per  la  sua  fede nella  non

110 



esistenza  di  t  il  tempo, per  Newton  esiste  un  tempo che  scorre  di  per  sé,

assoluto,  vero  e  matematico,  indipendentemente  da  cosa  cambia  o  cosa  si

muove, per districarsi fra i due è necessario il terzo, Einstein, «Quale di questi

due modi ci aiuta meglio a comprendere il mondo? Quale dei due schemi è più

efficace?»

L’alchimista è un insieme di luci e ombre, intuizioni e dubbi,  per ottenere la

Pietra Filosofale, per accedere alla propria individualità, il cammino interiore

prevede l'attraversamento di tre fasi fondamentali, Jung vede in queste tre fasi

tre figure archetipiche: l'Ombra, l'Anima e il Vecchio Saggio.

Ci volle un frutto maturo caduto da un ramo per consentire a Isaac Newton di

intuire la legge di gravità, l'Opera alchemica, Newton si è occupato di Alchimia e

da  Newton  nasce  la  scienza  ed  è  stato  anche  definito  “l’ultimo  dei  maghi”

rimasto dell'alchimia.

Il matematico e astronomo Keplero, introdusse le leggi della dinamica dei moti

planetari  e  Newton  dedusse  dalle  Leggi  di  Keplero,  la  forza  di  gravitazione

universale. La mela perfetta indica simbolicamente conoscenza nascosta, questo

emblema bello e potente, pur in questo periodo apertamente illuminato, viene

proibito al genere umano dal serpente. 

Tagliando orizzontalmente la mela, ogni seme può essere visto come simbolo del

rispecchiare gli aspetti spirituali di questo simbolo universale, la mela tagliata

rivela con i semi, una stella a cinque punte e ogni seme rapresenta un aspetto

della  stella,  idea,  nutrimento,  conoscenza  segreta,  vita  e  misteri  nascosti

all'interno della terra. Si arriva, alla luce di questi significati,  all'essenza della

vita,  al concetto  d'infinito, al  principio  dell'essere,  fonte  inesauribile  di

conoscenza.

Osservando la natura, gli alberi e i cespugli hanno fiori composti da 5 petali e

foglie e frutti con 5 suddivisioni, come si può vedere nella foglia d'edera. (Figura

6.5, Foglia d'edera con 5 punte)

111 



La trama del campo elettromagnetico, di cui è fatta la luce e all'origine delle

forze che fanno girare motori e l'ago della bussola, è un piano nella realtà fisica

del mondo. Il mondo, oltre a questo, ha la trama del campo gravitazionale che è

l'origine della forza di gravità, trama è anche lo spazio-tempo che tesse questa

tela  come una scacchiera in cui  le pedine si  spostano, una mossa è soltanto

propedeutica a quella successiva e ancora a quella dopo, fino al vero scopo di

vincere la partita. Per le pedine apparentemente l'obiettivo è finalizzato nella

mossa stessa.

«Il  Tao-tê-ching  presenta  problemi  filologici  di  non  facile  soluzione  e  la

laconicità del testo è esasperante, ciò nonostante non si sfugge al bisogno e al

desiderio  di  rendersi  conto  del  senso  di  quest'opera.  Nei  secoli,  falangi  di

eruditi  cinesi  si  sono  impegnati  ma  il  Tao-tê-ching  è  uno  di  quei  libri  che

conservano  inalterato  il  loro  valore.  La  stessa  oscurità  del  testo  sembra

renderlo  più  affascinante  a  interpretarlo  e,  negli  ultimi  cento  anni,  sono

apparse anche numerose traduzioni in lingue occidentali. Se gli interpreti cinesi

non  concordano  affatto  tra  loro,  ancora  maggiori  sono  le  divergenze  tra

traduttori. Pur avendo appreso molto, non ce n'era nessuna che mi soddisfacesse

tra le migliori traduzioni.» (Dall'introduzione al Tao-tê-ching, Il Libro della Via e

della Virtù, di Lao-tzu, nell'edizione Adelphi del 1973, tradotto da Anna Devoto,

pag. 11).

Una scelta va bene come l'altra ma proprio nel momento presente, una scelta

può  essere  opportuna  o  meno  per  rappresentare  una  certa  situazione.  Il

problema che si è voluto e la risoluzione possono essere utili se svincolati da

riferimento a oggetti specifici.

Gli animali, a differenza degli uomini, scelgono in base all'ambiente e in base

alle proprie esigenze interne, sono creature adattabili, interessati all'esterno ma

con desiderio di uscire da se stessi e allo stesso tempo interessati a se stessi.

“Credo che potrei voltare la schiena e andare a 

vivere con gli animali, così placidi e contenti, 

mi fermo e li contemplo per ore e ore. 

Non si affannano mai, non gemono per la loro 

condizione, non vegliano al buio a piangere i loro peccati, 

non mi danno disgusto discutendo sui loro doveri 

112 



verso Dio, 

nessuno è insoddisfatto, nessuno impazzisce per 

smania di possedere, 

nessuno s'inginocchia davanti a un suo simile, né 

ad altri della sua specie vissuti migliaia di anni fa, 

nessuno è rispettabile o infelice per la terra universa.” (Whitman W., Foglie

d'erba, Il canto di me stesso, Penguin ed., 1855, 32, pag. 77)

L'Oro è il seme stabile che vivifica, il frutto della trasmutazione. La raccolta è

simbolizzata dai frutti conseguimento della Rubedo, rossore, l'ultima fase.

Nella cultura antropocentrica, la Fenice ha assunto un ruolo importantissimo,

rappresenta  il  bisogno  di  purificarsi,  il  processo  di  trasmutazione,  il

rinnovamento, il processo di evoluzione a favore di una nuova immagine o di un

nuovo stile di vita che deve affiorare, può richiedere di sacrificare e bruciare

una vecchia identità, magico uccello di fuoco vicino agli alchimisti, nell'antico

Egitto era associata alla città di Heliopolis. Dopo aver vissuto per 500 anni si

ritirava in un luogo appartato e costruiva un nido sulla cima di una quercia o di

una palma, accatastava ramoscelli di pregiate piante balsamiche e intrecciava

un  nido  a  forma  di  uovo.  Si  adagiava  e  si  lasciava  consumare  dalle  fiamme

cantando una canzone e rinasceva dopo 3 giorni, rinnovata nel corpo e nello

spirito; poi volava ad Heliopolis e si posava sopra l'albero sacro simbolo non solo

dell anima  immortale  e  della  resurrezione  ma  anche  di  trionfo,  nuova  vita,‟
longevità ed immortalità. La Fenice, dal momento che si crea da sé, non ha

alcun Maestro, è un uccello unico, un essere solitario.  Non si  riproduce, può

vivere  centinaia  d anni,  scopo  della  sua  vita  è  riportare  felicità  sulla  Terra,‟
bruciando la vecchia identità a favore della nuova immagine o di un nuovo stile

di vita che affiora, vivendo più a lungo, una Fenice è unica.

Il cammino inizia nella Caverna, come nella “Repubblica” di Platone, varcando la

soglia dell’inizio; gli uccelli sono usati per rappresentare la tendenza dell'uomo

al volo, la spiritualità, da qui il parallelo con i processi alchemici della Grande

Opera,  come  risultato  la  spiritualizzazione  completa  e  la  rinascita  della

personalità,  l'ottenimento  della  Pietra  Filosofale.  Il  vecchio  è  comodo  e  il

passaggio verso il nuovo stretto e faticoso, ma con coraggio il vecchio può essere

abbandonato per andare in direzione del nuovo. 

113 



Il  processo  del  lavoro  alchemico  comincia  con  il  corvo,  simbolo  di  Nigredo,

seguito dal cigno per lo stato di Albedo e dalla fenice per lo stato di Rubedo. Il

simbolo del pellicano rappresenta la forza spirituale e pellicano è anche il vaso

per distillare,  al meccanismo  viene  associato il  fuoco, appunto la forza dello

spirito.

«Se dopo un  mese  o  due  vorrai  osservare  i  fiori  vivaci  e  i  colori  principali

dell’Opera, ovvero il nero, il bianco, il  giallo citrino e il  rosso, allora senza

alcuna altra operazione manuale, ma solo con la regolazione del fuoco, ciò che

era manifesto sarà nascosto; ciò che era nascosto sarà manifesto»  (Tommaso

d’Aquino, Trattato sull’arte alchemica, Newton Compton Ed., 1996, cap V, pag

69).

Attraverso  la partecipation mystique ed emozionale, il pensiero o conoscenza

astratta muovono la sensazione o conoscenza del mondo esterno, il sistema deve

agire come un tutto. 

Il  concetto d'infinito che c'è  sotto,  è la  porta,  tutti  i  processi  in  un sistema

isolato  conservano  l’energia  totale  ma  la  canalizzazione  e  la  connessione

attraverso  il  contatto  portano  all’assorbimento  dello  Spirito,  simbolo  del

progresso, dell’avanzamento, dell’espansione,  per  accedere alla conoscenza di

ciò che di bello c'è.

Le cose esteriori sono solo immagini, l'immaginazione umana crea e l'immersione

dentro le caverne permette di recuperare tutto ciò che è stato interiorizzato o

rimosso che si può manifestare nel sogno. 

Secondo il mito greco la rosa nasce dal sangue versato da Afrodite nel tentativo

di salvare il suo amato Adone ucciso da un cinghiale, quindi simbolo dell’amore

che resiste alla morte terrena e diventa e si fa eterno.

«Il  mondo  è  divenuto  per  noi  ancora  una  volta  “infinito”:  in  quanto  non

possiamo  sottrarci  alla  possibilità  che  esso  racchiuda  in  sé  interpretazioni

infinite»  (Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Compton Ed, 1993,

pag 254).

L'uomo è nell'uovo cosmico, simbolo del cerchio e della ruota, la consapevolezza

attraverso  i  sensi,  rappresenta  uno  stato  naturale,  angeli  cosmo  e  uomini

rappresentano  una  Trinità  di  unione  con  se  stessi,  la  consapevolezza  del

momento presente. (Figura 7.5, Illustrazione di Ildegarda di Bingen)

114 



Alla base del tempo ciclico, Madre Terra che con le Radici aiuta ad affrontare la

morte e la rinascita nella ciclicità della vita.

«Lina comunicò a Ippi  la  sua decisione di  cadere.  E si  scusò per non averla

coinvolta, ma era lei che aveva deciso di non cadere, era lei che aveva proposto

alle altre la Nuova Legge, quindi toccava a lei tornare sui suoi passi. Ma ora

voleva sapere cosa ne pensava Ippi, se aveva fatto giusto o no. « Non c'è giusto

o sbagliato in queste faccende, Lina. Chi può dire? Tu hai agito per il meglio. E

se  hai  deciso  che  cadremo,  cadremo.»  Si  parlarono  a  lungo,  Lina  e  Ippi.

Passarono un giorno intero a discutere, a cercare di capire il senso, per una

foglia, del rimanere o non rimanere attaccata all'albero.»

«A quel punto la terra ebbe l'idea di interpellare le radici stesse, che parlassero

direttamente  a  Lina.  Ma  le  radici  se  ne  stavano  ben  sotterrate  al  caldo,

dormivano  profondo,  e  bisognò  far  di  tutto  per  scuoterle  dal  loro  torpore

radicale.  […]  A quel  punto  si  risvegliò  anche  la  linfa,  che scorreva  lenta  e

invisibile nel legno e disse: «Linfa? Parlate di me? Ebbene sì, io linfa vi farò

salire fino in alto, attraverso il  tronco e attraverso i  rami, e diventerete il

nutrimento delle nuove foglie...Voi sarete le nuove foglie!»

«Ma  sì,  ma  sì,  proprio  così...Io  Terra  accolgo  voi  foglie.  Vi  sbriciolo,  vi

polverizziamo, faccio di voi un unico meraviglioso impasto con la mia sostanza

terrosa..Voi diventate terra, e allora le radici...Radici! Radici!»

(Paola Mastrocola, L'anno che non caddero le foglie, Ugo Guanda Ed, 2016, pag.

131-132-139).

Gli archetipi danno senso alle forme, si compongono in un modo differente in

ognuno di noi ma sono allo stesso tempo ingredienti comuni. 

115 



L'attività del pensiero produce vibrazioni nel corpo mentale dell'uomo, grazie a

questa vibrazione è possibile distinguere una particolare energia da un’altra, le

energie  vibrano  costantemente  a  diversi  livelli  di  frequenza,  il  pensiero  è

qualcosa di vivo e molto penetrante capace di influire notevolmente sulla nostra

realtà ma è solo la proiezione del mondo interiore. 

La parola illuminazione evoca l'idea di un'impresa, la psiche è alla base di tutte

le  funzioni  fisiche  e  di  ogni  attività  inconscia  ma  essa  è  l'essenza  che  è  la

consapevolezza di pensiero, dal momento in cui i movimenti vengono appresi e

memorizzati, l'attenzione cosciente può essere rivolta altrove, la guida avviene

in modo del tutto automatico ed istintivo ma ci concentriamo per far attenzione

al traffico circostante. Immaginiamo che la nostra memoria sia limitata solo alle

ultime ventiquattro ore e che tutto ciò che abbiamo vissuto venga cancellato,

non  avremmo  più  un'identità.  Inoltre,  consideriamo  che  potremmo  condurre

l'esistenza senza imparare nulla, proviamo a pensare cosa significherebbe, per

esempio, guidare un'auto in assenza di tutti gli automatismi che si sviluppano,

cambiare  le  marce,  la  frizione,  accelerare,  frenare,  potendo far  ricorso  solo

all'attenzione, concentrandosi su ogni azione, senza intrattenere rapporti con gli

altri. 

“Voglio avere dominio, possesso. L'azione è tutto. La gloria è nulla” Faust.

Per la Legge d’attrazione, tendedo a restringersi, a rimpicciolirsi, da porsi come

volontà di servire, questa volontà diventa capace di dominio negando la logica

del dominio. 

Le parole hanno un significato ma i pensieri ad esse collegate e le tempeste che

stiamo vivendo che emergono da esse,  impediscono di  comprenderlo.  (Figura

8.5, L'Orco, Parco dei mostri, Bomarzo, VT).

116 



Prestando più attenzione alle sensazioni fisiche ci diamo la possibilità di avere

maggiore libertà, piacere e dolore non sono esperienze assolute, sono due facce

della stessa medaglia, appartengono a categorie diverse ma la consapevolezza è

la più alta meta per essere. 

“Più un essere è complesso, in base alla nostra Scala di Complessità, più esso è

centrato su se stesso e per questo diventa più consapevole. In altre parole, più

elevato  è  il  grado  di  complessità  in  un  essere  vivente,  maggiore  è  la  sua

coscienza;  e  viceversa”. (Von  Franz  M.L,  “Alchimia”,  Bollati  Boringhieri  Ed,

1994).

«Siamo nella nostra rete, noi ragni, e qualunque cosa venga da noi imprigionata

qua dentro,  non la  potremmo acchiappare se non in  quanto è ciò  che si  fa

appunto prendere nella nostra rete» (Nietzsche F., Aurora, in Opere, Newton

Compton Ed., 1993, pag 89).  

Il  Lüscher  test  è  un  test  di  psicologia  alchemica,  in  cui  vengono  applicati

postulati della Tradizione Alchemica, in chiave moderna, l'eccesso di adattabilità

non permette di vivere debitamente le proprie pulsioni e si delineano quattro

aspetti:  rosso  caratterizzato  da  eterocentrismo  e  autonomia,  verde  con

egocentrismo  e  autonomia,  giallo  con  eterocentrismo  e  eteronomia,  blu  con

egocentrismo ed eteronomia. (Figura 9.5, Lüscher test)

Osservando ciò che nel corpo c'è, sappiamo gestire le emozioni, se si osservasse

questo principio, il mondo sarebbe in pace e in equilibrio.

Iside porta in grembo suo figlio Horus e declina le offerte dell’angelo Amnael,

vince la battaglia e l'angelo le rivela tutto ciò che sa sulla via alchemica. Kairos

tempo  qualitativamente  distinto  da  quello  governato  da  Kronos  intento  a

117 



divorare  i  suoi  figli,  è  un  bel  giovane  che  avanza  rapido  sui  suoi  talari

impugnando un rasoio, segno del taglio netto tra il momento del suo comparire e

quello  della  sua  scomparsa,  il  momento  in  cui  la  divinità  decide  di  agire  e

cambiare la storia. L'alchimista mette nell'Athanor se stesso, considera le proprie

impurità  come  parte  della  “prima  materia”,  da  qui  il  punto  di  partenza

dell'esistere cioè essere in atto consapevolmente per il tempo che è dato.

Una contrapposizione può aiutare per ottenere beneficio e assistere gli altri con

lo studio del corpo umano, del mondo che ci circonda, interagire senza fatiche,

restituendoci all'attimo, al presente, senza generare equivoci e doppi sensi.

Mercurio è caratterizzato da due aspetti, è duplice, rappresenta gli opposti, il

processo  che  va  da  uno  all'altro  è  la  medicina  della  gioia,  della  felicità,

attraverso  le informazioni di tutte le specie,  insinuandosi in quelle realtà che

sono le strutture. 

Le  cellule  di  Bénard,  che  non  si  muovono,  sono  una  struttura  organizzata

spontaneamente in un fluido posto in mezzo a due superfici orizzontali, se la

differenza  di  temperatura  tra  queste  due  superfici  supera  un  certo  valore

critico, si creano moti convettivi e la spinta idrostatica e quindi la gravità sono

responsabili della comparsa delle strutture esagonali delle celle.

Prigogine studiò queste strutture e le definì dissipative, in quanto realizzano un

modo intelligente, ma imprevisto di dissipare l’eccesso di energia termica con

l'istituzione di un ordinamento esagonale.

Lo  stato  che  si  viene  ad  instaurare  di  turbolenza  non  è  caos,  è  una

sovrapposizione di tele, di strati, in modo disordinato, che coinvolgono milioni di

elementi, in circostanze particolari. Il sistema può stabilizzarsi nelle strutture

dissipative, per struttura dissipativa si intende un sistema termodinamicamente

aperto che lavora in uno stato lontano dall'equilibrio scambiando con l'ambiente

energia, materia e entropia, le Celle di Bénard. 

“Benedetta sii Tu, universale Materia,

Durata senza fine, Etere senza sponde,

triplice abisso delle stelle, degli atomi e delle generazioni,

Tu che eccedendo e dissolvendo le nostre anguste misure

ci riveli le dimensioni di Dio” (Teilhard de Chardin P., Inno alla Materia, in Inno 

dell'Universo, Queriniana Ed, 1961).

118 



In uno stato dinamico, lontano dal punto di equilibrio, l’universo evolve verso

stati di massimo disordine.

Tali  equilibri  dinamici  si  trovano  ad  esempio  nella  struttura  spaziale  delle

particelle costituenti  i  cristalli,  che può essere descritta come un insieme di

punti,  ciascuno  dei  quali  può  essere  collegato  a  uno  o  più  elementi

corrispondenti  alle  rispettive  posizioni  e  distribuiti  regolarmente  nelle  tre

dimensioni dello spazio. Il filare corrisponde ad uno spigolo reale o possibile e

l'incontro di più filari si chiama nodo. Tre filari non giacenti sullo stesso piano

danno origine al reticolo spaziale. Nel reticolo si possono individuare le celle

elementari, le più semplici unità ripetitive di un cristallo. La ripetizione di una

cella forma il reticolo cristallino. Il mineralogista francese A. Bravais dimostrò

che esistono 14 tipi di celle elementari che portano le particelle a formare 7

sistemi  cristallini  di  simmetria  fondamentali  e  7  derivati  da  questi  per

traslazione  e  compenetrazione.  La  ripetizione  di  un'unità  strutturale  o  cella

elementare avente una forma geometrica specifica, forma la rete attraverso la

quale scorre l'energia vitale. I sistemi a loro volta si suddividono in tre gruppi,

monometrico, dimetrico e trimetrico, in base alle costanti cristallografiche nello

spazio tridimensionale, particelle che si susseguono ad una distanza fissa.

Tutti gli opposti sono polari e quindi costituiscono un'unità, “tutti  nel mondo

riconoscono il  bello come bello;  in  questo modo si  ammette il  brutto. Tutti

riconoscono il bene come bene; in questo modo si ammette il non-bene” (Lao

tzu, Tao tê ching, Gli Adelphi Ed., 1973, pag. 31).

Vivere nel qui e ora in questo preciso istante aiuta a comprendere che il passato

è  la  somma  delle  esperienze  vissute  e  serve  per  accumulare  conoscenza,

imparando dagli errori, troveremo la nostra autentica evoluzione. Per ottenere

corpi perfetti, per perfezionare ciò che non ha funzionato, verificare il percorso,

occorre distruggere tutte le qualità e nella terra arata poi si può seminare l'oro e

da corpi imperfetti ottenere corpi perfetti, attraverso la purificazione dei sensi e

degli istinti. L’uomo in pienezza è come un’Arca di Noè che protegge e conserva

tutte le specie. 

L'androgino ermetico delle dualità che esistono tra materia e anima, visibile e

invisibile, immanente e trascendente opera per ricomporle in coppie di opposti

non oppositivi che rendono manifesta l'Unità primigenia del Creato, scopo ultimo

119 



alchemico. 

«Qui me ne stavo e attendevo, nulla attendevo,

Al di là del bene e del male, or della luce

Godendo, or dell'ombra, tutto semplice gioco, 

E mare e meriggio, tutto tempo senza meta, 

E d'improvviso, amica! Ecco che l'Uno divenne Due

E Zarathustra mi passò vicino..» 

(Nietzsche F., La gaia scienza, Appendice, tra le Canzoni del principe Vogelfrei,

si trova “Sils-Maria”, Opere, Newton Comton Ed, 1993)

Zarathustra,  nato  da  Nietzsche  stesso,  è  ombra  che diventa  figura,  Bestia  e

Superuomo, sul filo di una progressiva astrazione dal bello dei corpi al bello in

sé, genera nella caducità questo essere intermendio, una corda tesa sull'abisso,

nell'effimero  amore  del  proprio  Io,  genera  i  suoi  discorsi  nel  bello  della

differenza. 

L'Unicorno permette di far divampare il fuoco interiore, rappresenta lo Spirito

divino, guida attraverso il bosco delle paure attraverso la potenza della spada,

rappresentata dal corno, la scintilla. I colori del corno, nero alla base, bianco al

centro  e  rosso  in  punta,  corrispondono  alle  tre  fasi  principali  dell'Opera

Alchemica. L'Unicorno  può  essere  cavalcato  da  una  vergine  nell'immaginario

cristiano e nella tradizione medievale raffigura simbolicamente la conguinzione

dei sessi, cavo all'interno è la coppa che riceve (utero femminile) e con la punta,

rossa, penetrante fallo maschile, simboleggia unione tra cuore e la saggezza,

determinazione e spiritualità, unisce gi opposti, purezza del manto immacolato

e spada. 

Unicorni,  fenici,  draghi,  tutti  gli  animali  hanno  una  “medicina”,  bastano  i

comportamenti e le caratteristiche salienti per comprenderla. 

La perfetta  combinazione  delle  leggi  del  pendolo,  contrastando  il  pendolo

perpetuo,  rappresenta  il  meccanismo che preesiste,  le  informazioni  nascoste

nella Natura, automatiche, che preesistono ma la combinazione di queste leggi

consente di ottenere il moto perpetuo. 

«perché nel vuoto qualsiasi punto materiale pesante, sospeso all’estremità di

un filo inestensibile e senza peso, che non subisse la resistenza dell’aria, e non

facesse attrito col suo punto d’appoggio, “avrebbe oscillato in modo regolare

120 



per l’eternità.» (Eco U., Il  Pendolo di Foucault, La nave di Teseo Ed., 2018,

prima ed 1988, incipit).

Il moto perpetuo, permette al pendolo il movimento perpetuo. 

L’effetto della combinazione del rapporto tra la radice quadrata della lunghezza

del filo del pendolo e il pigreco o ancora la presenza di un dispositivo magnetico

che  comunica  con  il  cilindro  nel  cuore  della  sfera,  determina  il  moto  del

pendolo, che diventa “filosofale”.

«Grande Spirito di Luce, vieni da me dall’Oriente con il potere del sole

nascente. Che ci sia luce nelle mie parole, 

che ci sia luce sul mio cammino che io cammino.

Fammi ricordare sempre che tu dai il dono di un nuovo giorno. 

E non lasciarmi mai opprimere dal dolore non ricominciare da capo.

Grande Spirito d’Amore, vieni da me con il potere del Nord.

Fammi coraggio quando il vento freddo cade su di me. 

Dammi forza e resistenza per tutto ciò che è duro, tutto ciò che fa male, 

tutto ciò che mi fa socchiudere gli occhi. 

Lasciami passare attraverso la vita pronta a prendere ciò che viene dal nord.

Grande Spirito che dà la vita, affronto l’Occidente, la direzione del tramonto.

Fammi ricordare ogni giorno che verrà il momento in cui il mio sole tramonterà.

Non lasciarmi mai dimenticare che devo svanire in te. 

Dammi un bel colore, dammi un grande cielo per l’ambientazione, 

in modo che quando è il mio momento di incontrarti, posso venire con la gloria.

Grande Spirito di Creazione, inviami i venti caldi e rilassanti del Sud.

Consolami e accarezzami quando sono stanco e freddo. 

Spiegami come le dolci brezze che spiegano le foglie sugli alberi. 

Mentre dai a tutta la terra il tuo caldo vento che si muove,

datami, così che io possa crescere vicino a te in calore. 

L’uomo non ha creato la rete della vita, è solo un filone. 

Qualunque cosa l’uomo faccia, lo fa a se stesso.»

(Sealth, capo Seattle della tribù dei nativi d'America, 1780-1866, Blake Island,

Preghiera alle quattro direzioni, www.animicamente.it) 

Per  l’ermetismo  alchemico  il  mondo  è  un  campo  di  energia  e  di  creatività

costante, ma indeterminato e indefinito, dato che tale energia è infinita. (Figura

121 



10.5, Ouroborus)

L'accettazione dei  cambiamenti, come in ogni  ciclo,  prevede l'attenzione e il

rispetto  dei  ritmi,  il  potere  del  creare,  la  creatività,  tutto  è  in  eterna

trasformazione anche la vita è ciclica ed ad ogni  morte segue una rinascita.

Tutto  ciò  che  esiste  nella  creazione  ha  una  natura  dinamica,  con  la  morte

conosciamo la perfezione del cerchio, il potere della purificazione. 

L'archetipo del Grande Padre, in forma di uomo, appare nei sogni, dopo aver

preso  coscienza  e  conoscenza  dei  suoi  contenuti,  trasfigura  il  carattere

prospettico  dell'esistenza,  le  intuizioni  migliorano,  per  chi  conosce  l'esca,

forniscono dei risultati dal punto di vista di una matematica della vita.

La  matematica  viene  utilizzata  per  rappresentare  una  situazione,  per

confrontarsi, i concetti sono modelli frutto di osservazioni, partono con le forze

della natura  e  quando acquisiamo saggezza la  strada spirituale della crescita

permette una comprensione maggiore del valore matematico.  

Il problema della validità è un discorso che si è distinto dal momento formale

procedurale,  di  coerenza matematica.  Una certa visione non può pretendere

quei  contesti  che  si  applicano  per  descrivere  una  situazione  sopratutto  se

utilizzata  staccata  dalla  materia,  dalle  resistenze,  la  sospensione  del

ragionamento  ordinario  si  sviluppa  attraverso  il  ragionamento  organico, ogni

conoscenza umana prende il via dai sensi,  ogni sostanza, e l’oggetto dei sensi

sono gli accidenti, per la filosofia di San Tommaso. Gli accidenti non possiedono

un essere proprio, lo ricevono dalla sostanza, quando si comprende la sostanza

che permette la conoscenza degli accidenti stessi, si ha conoscenza e la ragione

perde il controllo.

Gli alchimisti utilizzano i colori per nascondere i segreti dell'Opera, i momenti

fondamentali  dell'Opera  che  si  ritrovano  in  ogni  trattazione  sono:  morte,

122 



Nigredo, corrispondente al nero, all'inverno, alla notte; all'aurora corrisponde il

bianco,  rinascita,  primavera,  Albedo;  all'autunno,  al  tramonto,  al  rosso

corrisponde Rubedo, raccolta dei frutti. Il numero delle fasi può cambiare e se

ne possono  trovare  4,  3,  7  o  12.  Alla  vendemmia,  al  vino  rosso  è  associato

normalmente il rosso autunno, la  Rubedo, il coronamento dell'Opera, da cui si

distilla  lo  Spirito  di-vino;  Julius  Evola  indica un'ulteriore fase,  rossa  estate e

autunno aureo in cui si raccolgono i frutti dorati come l'uva.

Le  suggestioni  offrono  le  chiavi  d'accesso  alle  “cose  supreme”,  potenza  che

genera, il segreto dell’acqua custodito nel tempo, il segreto della radice, tutto

questo  non è diverso  dalla  strategia  della  pazienza e della  resistenza, gioco

sconfinato, che permette di affrontare la conoscenza.

Una buona transizione si ha quando il maschio libera l'immagine del padre e la

femmina quella materna e tale immagine si disintegra. 

L'individuo  è  padrone  di  sé  stesso  e  la  volontà  di  verità è  una  scelta  di

individuazione a cui corrisponde un aspetto più sottile del conoscere, una visione

delle cose e della coscienza comprensiva, includente la Natura. 

La  verità  è  solo  un  travestimento, diversi  strumenti che  usano  l'energia  per

conoscere se stessi e chiamarsi per nome, sono solo un autoinganno, poiché la

volontà è a tal punto lontana dal Sè, dalla Consapevolezza del Sè, che è  uno

strumento come il labirinto delle apparenze, comprende prima il lato Ombra, il

mondo Altro, infine il senso del Sè.

Per  chi  si  distende  nell'orizzonte  dell'apparenza  o  nel  dissolvimento  delle

prospettive, si  ha  l'incontro  con  l'Anima  nell'unificazione,  nell'avventura  che

spesso avviene attraverso antichi rituali, il Sè è pronto a svelare,  apprendere

l'arte dell'infinito, della conoscenza. 

Solo  con  la  ragione  siamo  in  grado  di  pensare,  la  ragione,  le  relazioni

interpersonali, il mondo della ragione mediante ascolto, favorisce il mondo della

descrizione, noi  esseri  umani lo usiamo nei  gruppi, nelle formazioni sociali  e

nelle  istituzioni  e  dalla  ragione  dobbiamo  partire  per  pensare  il  mondo,

mettetendoci  a  sedere,  sarà  il  tempo  di  vagare  in  una  sfera  importante,

seguendo il progetto dell'anima. 

Per  accedere  alla  conoscenza  interiore,  al  potere  dell'introspezione,  alla

connessione con il Grande Spirito, con il Divino, occorre osservare i segnali,  i

123 



fondamenti.

«Ciò che avviene quando si intraprende il percorso per realizzare i principi della

quarta via divulgati da Gurdjieff e da Ouspensky è un processo che permette di

acquisire consapevolezza e vivere in uno stato di presenza, integrando idee e

principi con l'esperienza personale, uno sguardo dall'interno sul lavoro spirituale

per  sviluppare  intelligenza  emotiva  e  autostima  per  migliorare  se  stessi  in

maniera  incrollabile  e  migliorare  l'esistenza.» (Antonio  S.,  Questione  di

presenza, Thirdforce Ed., 2020).

Il viaggio sciamanico è una delle prime esperienze di guarigione, suoni prodotti

attraverso tamburi approfondiscono il  tempo ciclico,  i  motivi che li  collegano

alle  ragioni  di  uomini  superiori,  siamo così  al  regno  della  danza,  un  mondo

semplice, di “spiriti liberi”. Voler divinizzare il mondo ignoto, incessante officina

d'interpretazioni multiple, ci fa uscire dall'apparenza,  espropriata dal posto di

preminenza, nel determinare le scelte dell'individuo, da padrona dello stesso,

applicandola per  esempio,  a  situazioni  come  queste,  diventa  strumento

dell'individuo. 

Dioniso sovrano della danza, il dio smembramento di un'altra persona, con due

facce che  riguardano  le  scelte,  si  trova  sulle  porte  e  si  fa  portavoce  della

doppiezza:  con  una  faccia  guarda  indietro  e  con  una  è  rivolto  davanti  ma

secondo dove guarda la prospettiva cambia, come il Giano bifronte Dio dai due

volti per guardare futuro e passato. 

In «un mondo così  sovranamente ricco di  cose belle,  ignote,  problematiche,

terribili, divine» (Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Compton ed.,

1993, pag 262), si osserva  lo sdoppiamento estatico  dell'antitesi, della doppia

voluttà e del doppio sguardo. Il  confine dove avviene il  rovesciamento, dove

dove il Due diventa Uno e l'Uno diventa Due, il regno dell'incerto, rappresenta

l'ultimo  confine  del  mutevole  che  è  capace  di  trasformarsi  e  che  ha  molti

significati.

La razionalità mediante la quale il DNA contiene le informazioni per il processo

di  evoluzione  genetico,  può  richiedere  di  esplorare  la  dualità  di  un'astratta

dimensione dall'uno all'altro polo,  proteine si legano a specifiche sequenze che

permettendo  sia  l'espressione  che  la  regolazione  del  DNA tutte  le  proteine

necessarie  per  la  specifica  sequenza  amminoacidica  collaborano  insieme  e

124 



comunicano  tra  loro,  ragione  e  natura  interpretano  il  messaggio  spirituale  e

attraverso un codice, mettono in vita il corpo. 

Il  dolore  è  provocato  dalla  spada  della  “Parola”,  è  un  dolore  che  mette  la

resistenza spirituale, ma anche quella fisica, a dura prova, nella storia dello

sviluppo dell’umanità.

Per la guarigione della comunità, per alcuni riti, lo sciamano incontra nel Mondo

di  Sotto  uno  spirito  aiutante,  l’Animale  di  Potere  e  la  fusione  avviene  per

connettersi, proteggersi, per sentire lo spirito dell'animale dentro di sé. L'unione

con l'Animale di Potere aiuta, attraverso il viaggio sciamanico, a contattare e

superare  le  fasi  dell'infanzia  e  di  tutti  i  momenti  di  crescita,  il  rito  dello

shapeshifting permette allo sciamano di muoversi e percepire come un animale

per rivelare che ogni essere ne ha molteplici dentro di sé.

L’unità degli opposti del mondo duale, la fusione, la prima conjunctio, è doppia

perché si  osserva se stessi nell'altro, si diventa coscienti dello stato dell'essere

che unisce gli opposti, in uno specchio d'acqua non si mostra la faccia ma si vede

l'immagine senza maschere, la seconda  conjunctio  è triplice perché unifica il

Corpo  con  Anima  e  Spirito,  la  terza  è  quadruplice  perché  unifica  i  quattro

elementi,  i bisogni del corpo cessano di essere il solo richiamo, gli elementi si

fondono nel corpo purificato con il  Tutto, avviene quindi un'unione armonica,

l’Anima e lo Spirito si uniscono nel Corpo, si allineano all’Unità nella Trinità.

Il  verde,  pura  forza  che  fa  sbocciare  i  fiori  e  i  frutti,  pur  non  apparendo,

garantisce la bontà della trasformazione, passaggio nascosto, sia quarto che altri

numeri tra le fasi alchemiche, resta celato, protetto come il seme nella terra

che  per  tutto  l'inverno  resta  sepolto  nell'oscurità  pur  essendo  il  passaggio

fondamentale. 

L'uomo ritorna dotato di una consapevolezza nuova, trasforma il piombo in oro e

come abbiamo già visto “visita l'interno della Terra e trova la pietra occulta” la

finalità dell'alchimista è proprio questa indicata dalla parola “Vitriol”.

Le sette ghiandole, il sistema endocrino umano, svolgono un ruolo fondamentale

per  gli  Alchimisti,  che stabiliscono delle  connessioni  tra  ghiandole  e  pianeti:

l’epifisi, l’ipofisi, la tiroide, il timo, il pancreas, le surrenali e le gonadi, sono

collegate, rispettivamente, con Saturno, con Giove, con Marte, con il Sole, con

Mercurio, con Venere e con la Luna.

125 



Apparenza  sensibile  la  Luna,  governa  l'umidità,  nell'acqua partorisce  il  re

immacolato  con  l'abito  purpureo,  l'uomo rosso  e  avviene  la  congiunzione,  la

conjunctio, unione con la donna bianca, Re e Regina sono uniti nella fontana o

nell'uovo filosofale.

Nella  filosofia  naturale  aristotelica  si  hanno  i  primi  riferimenti  al  nesso  tra

pianeti e metalli.

Il  nome  dei  quattro  metalli  principali  oro,  argento,  rame  e  ferro appare

nell’“Iliade”  per  la  prima volta,  Achille,  essendo  rimasto  privo  delle  armi  e

volendo tornare, dopo un lungo periodo di inattività, a combattere per vendicare

la morte dell’amico, si rivolge alla madre Teti, pregandola di donargli un nuovo

equipaggiamento. Teti ordina al dio Efesto (il  Vulcano dei latini) di occuparsi

della cosa, fabbrica di persona le nuove armi, fra le quali primeggia il famoso

scudo per il quale Efesto utilizza oro, argento, rame e ferro. 

Per ottenere una medicina che, aggiunta al mercurio formasse l'elixir di lunga

vita e per trasformare in oro altri  metalli,  si  escogitarono mille modi,  alcuni

venivano  sottoposti  a  trattamenti  alchemici  ed  erano  poi  considerati  rari  e

preziosi. Achille, come trofeo,  in un brano dell'Iliade, offre un anello di ferro

considerato molto prezioso al vincitore delle gare svolte in occasione dei funerali

di Patroclo. Le foglie di Achillea vengono utilizzate per curare delle ferite, sono

frastagliate, con venature che assomigliano alle vene del corpo e alle venature

di ferro. Il Ferro cura le ferite, alimenta il sangue e durante il parto si perde

molto  sangue  e  la  carenza  di  ferro  provoca  anemia  e  astenia,  esattamente

attraverso il potenziamento, il ferro restituisce forza e buon umore.

I  minerali  sono  sostanze  formate  da  un’ordinata  interazione  di  atomi,

appartenenti ad uno o più elementi chimici, dall’aggregazione hanno origine più

di  1.500  minerali.  I  minerali  si  trovano  nelle  rocce  e  si distinguono  in  due

categorie: i metalliferi, dai quali si ricavano i metalli più importanti, e i non

metalliferi,  che  non  vengono  utilizzati  per  fare  i  metalli.  Un  metallo  meno

nobile, per esempio il rame, sottoponendolo ad un processo di ossidazione che lo

uccide facendolo diventare nero, viene poi resuscitato sbiancandolo in una lega

di arsenico e mercurio, infine viene fatto diventare giallo rossastro ottenendo

l’ultima perfezione, il colore giallo come l’oro e approfittando della distrazione

di molti,  venduto come pietra preziosa; una pietra preziosa che viene estratta

126 



dalla miniera e purificata fino al raggiungimento della perfezione è come l’uomo

che ottiene l'Oro solo con pazienza e perseveranza.

Gli astrologi ritenevano che ogni metallo fosse collegato ad un corpo celeste:

l’oro,  il  più  perfetto dei  metalli,  al  Sole,  il  più  perfetto  dei  corpi  celesti,

l’argento alla Luna, il piombo a Saturno, il rame a Venere, il ferro a Marte, lo

stagno a Giove e il mercurio a Mercurio. 

L'oro si ottiene allo stato puro attraverso vari processi, in natura si trova nelle

miniere  e  nelle  sabbie  aurifere.  Già  in  Mesopotania  nel  4.000  a.c.,  come

attestano recenti  studi  archeologici,  l'arte  orafa  infatti,  era  praticata.  Come

dimostrano i reperti rinvenuti nelle tombe dei faraoni, da qui si diffuse in Egitto,

lo splendore di tale arte raggiunse livelli altissimi presso questo popolo. Monili

raffinati  e  preziosi  testimoniano  come  l'oro  fosse  un  metallo  raro  e  molto

apprezzato.

Luna  un  metallo  molto  pregiato,  dall’aspetto  bianco  splendente,  nei  tempi

passati gli uomini chiamavano ciò che serviva per fabbricare oggetti ornamentali

e suppellettili d’uso comune, molto facile da lavorare e, a differenza degli altri

metalli, soprattutto senza ricorrere a processi di raffinazione. In seguito ebbe

larghissima  diffusione  e  fu  chiamato  hydrargyrium che  significava  appunto

bianco splendente e, perchè non si confondesse l’argento nativo con l’argento

vivo, i Latini gli diedero il nome di Argento. Gli Alchimisti indicarono con questo

nome il Mercurio, metallo argenteo estremamente mobile. 

Con questo nome gli antichi Cinesi e gli Indù chiamavano altri metalli ma per

instaurare  una  comunicazione  pacifica  con  l’Occidente,  in  virtù  di  quella

contraddizione  che  era  propria  dell’impero  Cinese  iniziarono  l'utilizzo  della

parola  argento  nel  periodo  medievale,  soprattutto  perchè  molto  facile  da

lavorare  e  da  commerciare,  per  l’utilizzo  dell’argento  nella  medicina  non

soltanto  i  ricchi  ma  anche  le  masse  dei  contadini  si  mobilitarono e  viene

documentato per la prima volta 7000 anni fa, successivamente, venne utilizzato

anche dagli Egizi, dai Romani e dai Persiani. Verso la fine dell' 800 si cominciò ad

usare un collirio a base di nitrato d'argento come profilassi neonatale. Durante la

prima guerra mondiale, l’uso dell’argento era molto diffuso per curare piccole

patologie,  mal  di  gola,  tonsilliti.  In  seguito  l’argento  venne  dichiarato

estremamente vantaggioso e riconosciuto anche in medicina tradizionale, risultò

127 



anche l’antisettico più sicuro da usare su ampie parti del corpo. Con l’aiuto di

contenitori d’argento, l’acqua si conservava molto più a lungo rispetto a diversi

contenitori  quindi  si  iniziò  a  conservarla  in  argento,  senza capirne appieno i

motivi, di come l’argento fosse in grado di contrastare le infezioni. 

Verso il  4000-3500 a.C. sui  monti  del  Medio Oriente si  realizzarono le prime

fusioni del rame, seguite da quelle di stagno e di bronzo.

La produzione di  ferro dai  rispettivi  ossidi  (ematite,  magnetite) era già nota

verso il 1500 a.C. sui monti dell'Armenia, ma solo verso il 1200-1000 a.C. il ferro

cominciò ad essere prodotto su vasta scala  ad opera degli  Hittiti.  Il  ferro si

ritrova in Europa, Africa e Asia, da qui la produzione si estese a tutta l'area

circostante.

Il mercurio in alchimia era  ritenuto  l'elemento  primordiale  con  cui  ogni  altro

metallo risultava formato, Mercurio o Argento vivo, era considerato solvente per

eccellenza perché contenente in sé tutti i diversi aspetti e qualità della materia.

Il mercurio era  già  noto  in  tempi  antichi  in  Cina e  India,  anche rinvenuto  in

Egitto,  gli  antichi  ritenevano  che  il mercurio prolungasse  la  vita,  curasse  le

fratture e aiutasse a conservare una buona salute. 

Le  società  sciamaniche  vivevano  in  rapporto  armonico  ed  equilibrato  con  la

Madre Terra.

L'albero fiorente era il centro vivente del cerchio, “Nei tempi andati, quando

eravamo un popolo forte e felice, tutto il nostro potere ci veniva dal Cerchio

Sacro della Nazione, e finché quel cerchio non fu spezzato, il  popolo fiorì.”

(Neihardt  J.G,  1962,  passim).  Il  simbolo  del  cerchio,  orientato  nelle  quattro

direzioni  cardinali,  era  sacro  per  gli  indiani  e  i  quattro  quadranti,  come  il

quattro e i suoi multipli, rappresentavano le forze che davano nutrimento: l'est

dava pace e luce, il sud dava calore, l'ovest dava la pioggia e il nord con il suo

vento forte e potente dava forza e resistenza. 

Se la tribù era in armonia Madre Terra forniva loro le erbe medicinali necessarie

per condurre una vita sana e in equilibrio, ripari,  nutrimenti, quello che questa

profonda  connessione  donava.  Se  la  comunità  agiva  in  disarmonia,  c'erano

periodi di sofferenza.

James Sams e Davis Carson autori del libro “Medicine Cards” con le carte, hanno

svelato il significato di 44 animali principali di queste tradizioni. 

128 



L'animale dell'  est guida verso la realizzazione spirituale, protegge il  sentiero

dell'illuminazione dove risiede lo Spirito, rappresenta il mondo della Luce, il suo

colore è il giallo e l'elemento fuoco, gli animali Aquila e Falco si ritrovano spesso

tra gli animali dell'est. Orso, Cornacchia, Corvo sono gli animali dell'ovest dove

risiede il Corpo che guida verso la verità personale e le risposte interiori, l'ovest

rappresenta la direzione della manifestazione della forma i suoi attributi sono

morte, introspezione, intuizione per spiritualizzare la materia, il suo colore è il

nero o il blu e l'elemento la terra. Gli animali del sud proteggono, rivelano il

bambino  interiore,  ricordano  di  essere  umili,  di  aver  fiducia  e  sono  Topo,

Serpente, Istrice, Tartaruga, Lontra, Civetta, Coyote, l'elemento è l'acqua, rosso

il colore. Gli animali del nord guidano alla saggezza e sono Alce, Bufalo, Delfino,

sacro guardiano del Respiro della Vita, qui risiede la Mente, il colore è il bianco e

l'elemento associato è l'aria. L'animale del sopra ci ricorda che veniamo dalle

stelle, è il guardiano del Tempo del Sogno, l'animale del sotto guida la stabilità

interiore, l'animale del dentro protegge lo spazio sacro interiore, insegna come

trovare la gioia nel cuore, l'animale del lato destro guida il lato maschile e lo

Spirito, l'animale del lato sinistro guida il lato femminile, riceve abbondanza e

aiuta  nelle  relazioni.  Autostima  e  amor  proprio  si  trovano  a  sud-est  dove

risiedono i concetti del numero sei, il sud-ovest corrisponde al numero sette, ai

sogni,  il  nord-ovest  corrisponde  al  numero  otto,  alle  regole,  il  nord-est

corrisponde al numero nove dove si ha la conoscenza e il controllo di tutto, il

cerchio si completa con questa direzione.

Divina  Madre  Terra  dona  protezione  e  radicamento,  l'uomo  scopre  se  stesso

interiormente  scendendo  al  centro  della  Terra  e  inizia  a  svelare  l'energia

femminile,  acqua negli  abissi  del  mare,  parola  di  creazione  per spiegare

l'esistenza, l'ombra lontana, per conoscere il fondo e raggiungere la ricchezza.

Tra  una  tintura  del  regno  minerale  e  una  del  regno  vegetale  si  identifica

generalmente  un  archetipo  puro  in  quella  minerale  mentre  quella  vegetale

possiede una segnatura complessa planetaria e zodiacale, riunendo le due, si

trova l'elisir di lunga vita.

«Identificarsi con la dea o le dee che governano la personalità, decidere quale

dea coltivare e quale tenere a freno e sfruttare il potere di questi archetipi,

che da sempre la tengono prigioniera, per diventare la perfetta eroina della

129 



storia personale per comprendere se stessi e guidare il proprio comportamento,

imparando ad entrare in contatto con le energie psichiche che ci influenzano

dall'interno.» (Bolen J. S., Le dee dentro la donna, Astrolabio ed.,1991).

Da sempre l'uomo ha osato adornarsi di gioielli per ostentare il proprio "status”. 

I cristalli  sono belli  e  rari  e sono in attesa di  qualcuno che possa decifrarli,

corrispondenze tra il Cielo e i tre regni della Natura si risvegliano attraverso la

meditazione. 

Uno dei primi usi di pietre preziose è stato osservato nella Grotta dei fanciulli di

Grimaldi, dove una quadruplice fila di perle orna il cranio di un ragazzo.

Aristotele spiegava che le rocce e le pietre preziose, create dalla luce del Sole e

delle Stelle, raggiungono la Terra dopo essersi condensate.  Secondo la dottrina

aristotelica gli elementi e gli umori svelano l'equilibrio tra il corpo e l'energia

della natura. La bile nera, dal sapore aspro, è legata alla terra, il flemma, dal

sapore salato, bianco, è legato all’acqua, il sangue, dal sapore dolce, è legato

all’aria, la bile gialla, dal sapore amaro, è legata al fuoco. Un  eccesso di bile

nera è riequilibrato dall’umore sanguigno, l’eccesso di umido è combattuto dal

secco  e  l'eccesso  di  caldo  dal  freddo,  un  eccesso  di  terra  determina

calcificazioni, un eccesso di fuoco infiammazioni. Partendo da questi principi, si

giunge a una conclusione apparentemente logica e cioè se l’uomo cresce e si

trasforma  nel  corso  della  sua  vita,  anche  i  metalli  possono  trasformarsi  e

crescere.  

Ogni  volta  che  osserviamo  qualcosa,  facciamo  automaticamente  delle

associazioni, la coscienza registra tutto quello che vedete: alberi, pietre, fiori,

erbe, uccelli.  Ripercorrere la strada però dovendo menzionare con il  relativo

nome ogni cosa incontrata farebbe avanzare non più di qualche metro in un'ora.

Le persone hanno una dimensione collettiva, sociale e cosmica, tutti in gioco tra

generi vari altrimenti non si potrebbe più avanzare e la destinazione sarebbe la

fine della gioia e della felicità.

Le  pietre  permettono  di  lavorare  sul  nostro  mondo  emotivo,  sulle  nostre

convinzioni,  sul  nostro  carattere, deducendone  le  proprietà  terapeutiche  e

mineralogiche; uno dei sistemi che gli antichi astrologi usavano per confermare

le  informazioni  e  le  teorie  sul  loro  significato  mitologico,  consisteva

nell'utilizzare le pietre nelle meditazioni, raccogliendo informazioni. 

130 



Pietre ed essenze sono dei semplici ausili al nostro sistema di convinzioni ed al

nostro  mondo  emotivo,  la  pietra  amplificando  enormemente  le  capacità

percettive, permette di vivere in modo molto più pieno, completo e responsabile

la vita.

Si  possono evidenziare diversi  tipi  di  corrispondenze tra  Segni  dello Zodiaco,

mesi dell'anno e minerali,  associazioni che derivano dal pettorale di Aronne. A

Gennaio si associano il Granato o l'Agata, a Febbraio Ametista e Zaffiro, a Marzo

Acquamarina o Eliotropio, ad Aprile Diamante o Ametista, a Maggio lo Smeraldo,

a Giugno Alessandrite, Pietra di Luna e Perla, a Luglio Rubino o Giada, ad Agosto

il Peridoto o il Rubino, a Settembre lo Zaffiro o la Corniola, a Ottobre l'Opale o la

Tormalina, a Novembre Quarzo Citrino e Topazio, a Dicembre il Turchese o lo

Zircone. Le pietra facilitano il flusso delle informazioni, collegano il corpo fisico

al  corpo  eterico,  aggregandosi stimolano  i  tessuti  del  corpo,  si  spingono

profondamente come canali d'irrigazione.

Le  pietre  ampliano  le  capacità  percettive  di  chi  le  indossa,  sul  significato

mineralogico e sulle proprietà sono stati compiuti ampi studi di tipo scientifico. 

Nel medioevo l’Olivina veniva usata per le sue proprietà protettive, è una pietra

appartenente alla classe dei nesosilicati e del sistema rombico, si trova in vari

gruppi di rocce metamorfiche di tipo dolomitico e di meteoriti, si presenta in

masse di cristalli tozzi con reticolo prismatico, prende il nome dal colore giallo-

verde della  gemma detta anche Peridoto dall’arabo “faridat” o  Crisolito  dal

greco “kreusos litos”, pietra dorata.

Facendone  l'oggetto  delle  proprie  meditazioni,  raccogliendo  informazioni  sul

significato  mitologico,  mineralogico  e  sulle  proprietà,  portandole  addosso,

l'azione delle pietre si esplica e interagisce a tutti i livelli.

La pietra spesso è testimonianza d'arte, costume e cultura dell'epoca in cui è

realizzato, con essa, si ottiene un gioiello, con l'abilità dell'orafo.

Quando si posseggono delle pietre esteticamente belle  “Quanto sono belle! I

loro corpi mi convincono più che il  mio proprio.” Hugo von Hofmannsthal,  si

desidera  mantenerle,  dovrebbero  invece  essere  semplici  ausili,  dei  preziosi

strumenti  dai  quali  ricevere  aiuto,  tutto  questo  include  forma  geometrica,

colore, dimensioni, ma anche  sostanza psichica passiva e malleabile, bellezza,

ordine, rarità.

131 



«Le cavità  naturali  in  ogni  tempo destarono  le  curiosità  dell'uomo:  da  esse

s'alimentò  la  superstizione  nell'antichità,  trasse  argomento  di  fantastiche

leggende il Medioevo ed in esse scorse soggetto di studi l'età moderna. [..] Sono

mille  pubblicazioni  geologiche,  idrologiche,  faunistiche  paleontologiche  e

paletnologiche sulle caverne, ma sono brani, preziosi brani sparsi di un capitolo

importante della storia  della terra. Questo manuale fu scritto allo  scopo di

invogliare i giovani all'esplorazione delle caverne e di servir loro di modesta

guida» (Caselli C., Speleologia (Studio delle caverne), Ulrico Hoepli Ed. Milano,

1906, Prefazione). 

Il lavoro interno può essere paragonato a quello di un minatore che ricerca l’oro

e le pietre preziose e scava in una galleria. 

Il  corpo è la possibilità suprema del conoscere, la Pietra Filosofale, il  “Lapis

Philosophorum. In fondo alla caverna arde il fuoco della coscienza cosmica, il

Sacro  Graal  che  contiene  vita  eterna.  Scoraggiandosi  non  si  ottiene  niente,

perdiamo l'oro che avrebbe potuto essere trovato con la picconata successiva.

L'alchimista, se abbandona il lavoro, non beneficia di tutti i doni della Medicina

Universale, le pietre hanno una peculiare energia vitale che viene trasmessa,

rilasciata a chi le tocca, influenzando l'aura e rimuovendo i blocchi di energia.

Ciò che è più comprensibile è ciò che non può essere scritto, gli aspetti negativi

dell'esistenza si sono trasformati in gioia, benessere.

Tutte le parti hanno un effetto e il rapporto diretto l'una con l'altra.

Non  opposizione  dunque  ma  uno  scandaglio  negli  strati  sotterranei,  fino  a

lasciarsi cogliere, proprio alla radice.

« Io devo, al pari di te, tramontare, come dicono gli uomini, in mezzo ai quali

voglio  discendere.  Benedicimi  dunque  tu,  occhio  placido,  che  puoi  affisarti

senza  invidia  anche  in  una  felicità  troppo  grande!»  (Nietzsche  F.,  La  gaia

scienza, in Opere, Newton Comton Ed, 1993, pag 203)

Tramonta così Zarathustra con la volontà di tornare tra gli uomini, traboccando

di una pienezza incontenibile che si dona.

«Benedici il calice che vuol traboccare, si che l'acqua, tutta d'oro, sgorghi da

esso e ovunque diffonda il riflesso della tua pienezza di gioia! Guarda! Questo

calice  vuole  ancora  vuotarsi  e  Zarathustra  vuole  ancora  diventare  uomo»

(Nietzsche F., La gaia scienza, in Opere, Newton Comton Ed, 1993, pag 203)

132 



L'apologia della vita è la corporeità piena, si elargisce senza risparmio, questo

rovesciamento è danza, forza, modulazione, centro perennemente ondeggiante,

che continuamente infrange pregiudizi, il suono si ritrova e si smarrisce.

L'esagono  assume  il  significato  di  unione  ed  armonia  tra  microcosmo  e

macrocosmo, nell'Albero delle Vita corrisponde alla Sephirah del Sole, il Fiore

della  Vita  è inscrivibile  all'interno di  una struttura perfettamente esagonale,

rappresenta  la  struttura  interna  del  Creato,  potente  simbolo  magico  nelle

cerimonie,  se  ne  servì  anche  Re  Salomone  per  il  Sigillo.  Nell'Alchimia

rappresenta l'arte spagirica, l'esagramma è formato dall'unione dei due principi:

l'Acqua e il Fuoco, ovvero Materia e Spirito, la quintessenza, quinto elemento

che  risulta  dall'unione  fra  le  due  forze,  si  trova  al  centro  del  cerchio  che

rappresenta la dimensione ciclica dell'uomo. (Figura 11.5, Esagramma)

Il favo è un raggruppamento di celle esagonali a base di cera d'api, stessa forma

delle celle di Bénard che si ritrova anche nell'ananas. L'Ape Beech è associata al

miele,  il  favo,  che lo  contiene è  l'ottimale  organizzazione matematica  dello

spazio.  Il  miele è frutto dell'alchimia, è necessario alla conoscenza,  mette a

disposizione  per  tutti  gli  esseri  viventi  i  poteri  compasionevoli  dell'Universo

tramite mondo dei cieli e mondo terreno, dimensione materiale e spirituale. 

L'ape è industriosa quando si tratta di portare a termine un compito che le viene

affidato, sa difendere in modo intrepido le sue proprietà e la sua casa, di solito è

citata in connessione con i fiori e con il polline, proprietà della sua casa.

Qualsiasi fenomeno naturale è accompagnato dall’emissione o dall’assorbimento

di energia, i cristalli hanno la capacita di assorbire e trasformare la luce nella

gamma degli infrarossi, delle radiazioni e delle microonde.

Il concetto di  pietra è assai utilizzato, la Chiesa edifica il proprio sapere sulla

Prima  Pietra,  nella  Grande  Opera  la  Pietra  Filosofale  è  l’uomo  stesso,  la

133 



Massoneria  chiamata  anche  Libera  Muratoria,  fonda  la  propria  filosofia  sulla

Pietra Grezza e sulla Pietra Perfetta.

Il  pensiero  si  pone  degli  interrogativi,  si  volge  criticamente  all'analisi  delle

percezioni,  entra  in  azione  quando  cerca  risposte  adeguate.  Non  soltanto

abbiamo parecchie versioni che differiscono le une dalle altre, c'è tutta una serie

di  traduzioni  e  interpretazioni  su  cui  bisogna  stare  attenti,  gli  aderenti  ad

un'ideologia  mantengono  vivi  pensieri,  sentimenti  tali  nella  propria  mente,

l'energia creata da un gruppo, se più individui formulano all'unisono un'idea, ha

una potenza complessiva superiore ai loro pensieri separati. Invece è necessario

creare le forme pensiero che risultano tanto più potenti e resistenti quanto più

forte è ciò che le ha generate, senza reagire automaticamente e scivolare in

abitudini di comportamento automatico. A seconda dei pensieri che accettiamo

di  inserire  nella  nostra  mente,  attiviamo determinate  vibrazioni  che possono

alimentare  o  meno  il  pensiero  costruttivo,  tendenze  positive  o  distruttive.

Un'egregora  è  un'entità  collettiva  creata  dal  pensiero  di  un  certo

raggruppamento di individui; la sua forza sta nel fatto che l'individuo affronta la

sua  esistenza  con  volontà  di  autorepressione. Le  forme  pensiero  attraggono

pensieri ed emozioni di natura simile, per questo motivo è davvero utile riunire

persone  che  generano  forme pensiero  di  alto  livello,  che  mettono  in  luce  i

talenti, entrando in contatto con quella energia per comprendere che l'Universo

e noi stessi siamo Uno. 

 

 

134 



6. Conclusioni, la Rosa Mistica e la Via della

Rosa

La Rosa è quel sentire elevato che tanto desideriamo cogliere. Un fiore sorretto

da quella pungente verità che insegna l'abbandono degli schemi e di quelle paure

in cui abbiamo incasellato la vita. 

Nel primo schema in cui l'uomo si trova, la sua nascita, è raccolto il sapere, il

grande disegno della vita.

Quando usiamo la conoscenza per nascondere l'origine della realtà delle cose,

quel sapere diviene il suo labirinto. 

Da lettera in lettera emergono parole che fanno da ponte tra i sette mondi, solo

il linguaggio della Rosa è capace di trovare la via per uscire e condurci verso

l'essenza del sentire umano.

Un  altro  concetto  utilizzato  da  Grof  è  quello  dei  sistemi  Coex  (sistemi  di

esperienza condensata), una stratificazione di ricordi che hanno un tema di base

comune come abbandono,  rifiuto,  senso di  colpa oppure esperienze positive,

estatiche.

I campi morfogenici illustrati da Sheldrake e la forza interiore  fanno da filo di

collegamento tra intuizioni sugli  aspetti anatomici, che spesso si acquisiscono

durante gli episodi transpersonali e conoscenza profonda degli aspetti fisiologici

e biochimici delle cellule, elementi coinvolti nel momento del concepimento.

La  “memoria  senza  sostrato  materiale”  di  Foerster,  frutto  di  un'osservazione

ricavata dallo studio delle esperienze transpersonali, sostenuta da prove, è come

rivivere la propria nascita ma non è semplicemente una simulazione dell'evento

originale, è anche un'esperienza di morte e rinascita spirituale, dopo, l'esistenza

assume un differente e più profondo significato. 

I processi impacchettati nel cervello rettile forniscono dettagli molto specifici

dei tessuti, degli organi, delle memorie ancestrali, razziali e collettive.

«Per quanto religiosamente “emancipata”, la mente tecnologica mostra di aver

ereditato la medesima discriminazione ai danni di se stessa quando tenta di

assoggettare l'intero ordine umano al controllo della ragione cosciente. Essa

dimentica che non si può confidare nella ragione se non si può confidare nel

135 



cervello,  giacché  la  facoltà  della  ragione  dipende  dagli  organi  che  furono

sviluppati  dalla  “intelligenza  Inconscia”» (Watts  A.W.,  La  via  dello  zen,

Feltrinelli ed, 2018, pag 52-53).

Non  di  ridurre  la  mente  idiota,  è  la  mira  costante  ma  sviluppare  la  sua

intelligenza innata e spontanea, senza forzarla, permette di far entrare in gioco

la mente umana per la comprensione dei disturbi emotivi e psicosomatici.   

La prospettiva allargata della psiche è fondamentale per conseguire esperienze

di liberazione e offre nuove possibilità terapeutiche.

Nel  lavoro  scientifico  di  Ervin  Lazlo,  il  “campo  subquantum”  mantiene  la

registrazione olografica degli eventi, nelle memorie del campo eterico, avvenuti

nel mondo fenomenico. 

Quando un Essere Umano muore, l'essenza della vita come principio dell'essere è

rappresentato dal pentagono, se si taglia la mela orizzontalmente, i semi hanno

una  disposizione  a  stella  a  cinque  punte  e  anche  nell'ovulo,  le  fibre  dei

corpuscoli formano la stessa figura con i cromosomi centrali. La stella a cinque

punte rappresenta l'Essere Umano, la percezione che spinge il soggetto umano

equilibratore nel significato profondo, la sede vitale, la sua energia, tutto inizia

con il  5.  La punta di  destra della stella sta a significare il  sentire, non solo

l'udire, che ne è un aspetto, ma come percezione d'insieme comprendendo e

connettendo  contemporaneamente  gli  elementi  dell'universo.  Il  sentire  è

l'espressione del mondo emotivo attraverso la quale costruiamo le relazioni con

ogni soggetto. 

Il vedere è simboleggiato dalla punta sinistra della stella. Per vedere si intende

non guardare la forma delle cose con gli occhi, ma la visione dell'essenza delle

cose, la quale, pur essendo riferita agli occhi, è con l'intera totalità del corpo. Il

vedere è vedere del corpo e i suoi effetti nel mondo, le sue tensioni. 

Queste due punte si sviluppano in modo omogeneo a mano a mano che l'essere

umano  procede.  Tanto  più  grandi  sono  le  punte  inferiori,  tanto  maggiore  è

l'avvicinamento dell'Essere Umano alla totalità di Sé stesso. 

Il principio equilibratore è la punta di destra, rappresenta il Super-io e quella di

sinistra l'Io. 

Le due punte in basso tendono a svilupparsi lungo la Coscienza di Sé, lungo la via

del Sè. 

136 



La punta centrale rappresenta lo Spirito, la volontà.

Il pentagono centrale è il voler Essere, la volontà esistenziale, il desiderio di

percorrere la vita, le punte possono essere sbilanciate quando un Essere agisce

privilegiando il mondo quotidiano della ragione, il super-io, o l'aspetto emotivo

del mondo, l'io-psichistico, in  cui  concentrare la propria azione della propria

vita. Quando il pentagramma centrale è regolare e tutte e cinque le punte sono

uguali, si ha Coscienza di Sé lungo il Sè. La stella chiusa all'interno di un cerchio

diventa il simbolo dell'Essere Umano nella consapevolezza cosmica, nel cerchio

della  vita,  l'individuo  viene  esploso  nel  Mondo,  questo  è  il  significato  del

pentacolo.  Il  cinque  è  il  numero  che  simboleggia  le  qualità  dell’iniziato

raffigurato dalla Stella a cinque punte, segno distintivo dei Figli di Ermete. Un 5

è un 5 per tutti e nella numerologia significa una e una sola cosa, in qualsiasi

punto della Terra ci  si  possa trovare.  La nascita è rappresentata dal  numero

cinque  che  non  ha  scelto,  la  stella  a  cinque  punte  racchiusa  in  un  cerchio

rappresenta l'esistenza rivolta alla ricerca spirituale, allegoria della lavorazione

nel crogiolo alchemico. 

Questo modulo di cinque esiste più profondamente anche a livello molecolare. 

Tutti i  fiori  comprendono lo schema a 5 petali:  le rose (con fragole, more e

mele), i garofani, i gerani, le viole, le primule, le eriche (con rododendri, azalee

e  mirtilli),  le  leguminose,  le  solanacee  (con  pomodori,  patate,  peperoni  e

melanzane). Oltre a schemi basati sul numero 5, in natura  la liberazione nel

cinque come quintessenza, è l'espansione che trasmuta la Materia, in biologia

principi fondamentali molto comuni sono anche quelli basati su 2 e 3 e i loro

multipli, ovvero sulla crescita per moltiplicazione. 

Il quadrato nel cerchio dell'Assoluto è uno degli emblemi più significativi della

manifestazione  del  Divino,  questa  manifestazione  avviene  attraverso  il

potenziamento ai massimi livelli dell’energia femminile, sacro grembo femminile

che accoglie, nutre e dà alla luce il Divino, in grado di dare forma ad amore,

potere e abbondanza. 

Iside, Ishtar, Cibele, Astarte, Afrodite, Pandèmia, Venere, Persefone, Demetra.

Queste  divinità  rappresentano  tutte  la  Grande  Madre.  Significato  centrale

sempre il medesimo, la forza dei simboli del fiore. Il fiore, sacro alla dea, è il

fiore legato a Maria, dalla notte dei tempi racchiude le divinità femminili, è la

137 



rosa.  «Imparai ben presto a conoscere meglio questo fiore. Sul pianeta del piccolo principe

c'erano sempre stati dei fiori molto semplici, impreziositi da un solo giro di petali, che non

occupavano  molto  posto  e  che  non  davano  fastidio  a  nessuno.  Facevano  la  loro  comparsa

nell'erba, al mattino, per poi sparire alla sera. Ma questo fiore era germinato un giorno da un

seme portato da non si sa dove, e il piccolo principe aveva tenuto sotto stretta sorveglianza

questo germoglio, che non assomigliava a nessun altro germoglio. Avrebbe potuto trattarsi di

una nuova varietà di baobab. Ma l'arbusto smise presto di crescere e si preparò a fiorire. 

Il  piccolo principe, che assisteva alla formazione di un enorme bocciolo,  aveva sentore che

l'aspettava una fioritura miracolosa, ma il fiore non finiva mai di prepararsi per essere bello,

protetto  nella  sua  camera  verde.  Sceglieva  con  cura  i  colori.  Si  vestiva  lentamente,

sistemandosi i petali uno ad uno. Non voleva certo sbocciare tutto sgualcito, come il papavero.

Non voleva apparire che nel pieno della sua raggiante bellezza. Eh, sì! C'era della civetteria! La

sua misteriosa preparazione si prolungò dunque per giorni e giorni. E poi, un mattino, giusto nel

momento in cui il sole si levava all'orizzonte, fece mostra di sé.

Il fiore, che si era preparato con tanta meticolosità, disse sbadigliando:

—  Ah!  Mi  sono  svegliato  proprio  in  questo  momento…  chiedo  scusa…  sono  ancora  tutto

scarmigliato…

Il piccolo principe allora, non poté trattenere la sua ammirazione:

— Quanto sei bello!

— Sì, è vero — rispose dolcemente il fiore. — E sono nato al sorgere del sole…

Il piccolo principe immaginò che non fosse troppo modesto, in compenso era così commovente!

—  Penso che sia giunta l'ora della colazione — e aveva subito aggiunto — avrete la bontà di

prendervi cura di me…

Il piccolo principe, tutto emozionato, andò a procurarsi un innaffiatoio pieno d'acqua fresca,

per servirlo al fiore.

Così, ben presto l'avrebbe tormentato con una vanità un po' ombrosa. Un giorno, per esempio,

parlando delle sue quattro spine, aveva detto al piccolo principe:

— Potrebbero venire delle tigri con i loro artigli!

— Non ci sono tigri sul mio pianeta — aveva obiettato il piccolo principe — e poi le tigri non

mangiano l'erba.

—Io non sono erba — aveva risposto dolcemente il fiore.— Mi scusi…

— Non temo le tigri, le correnti d'aria invece mi fanno orrore. Non avete per caso un paravento?

«Orrore delle correnti d'aria… ce ne sono di occasioni, per una pianta, aveva sottolineato il

piccolo principe. Questo fiore è molto esigente…»

— Alla sera mi riparerete sotto una palla di vetro. È troppo freddo qui da voi. Questa messa a

dimora è stata fatta male. Là da dove vengo io…

Ma si interruppe. Era venuto sotto forma di seme. Non poteva mica conoscere altri mondi.

Umiliato per essersi lasciato beccare a imbastire una balla con tanta ingenuità, aveva dato due

o tre colpetti di tosse, per mettere il piccolo principe in difetto:

— Questo paravento…?

138 



— Lo stavo cercando, ma mi avete fermato a discorrere!

Allora lui si era sforzato di tossire per fargli venire i rimorsi.

Così  il  piccolo  principe,  malgrado  la  buona  considerazione  che  l'amore  gli  ispirava,  aveva

incominciato a dubitare di lui. Aveva preso troppo sul serio delle parole senza importanza, e si

era immalinconito.

«Non avrei dovuto dargli ascolto» mi confidò un giorno «non si deve mai dare ascolto a un fiore.

Ci si deve limitare a rimirarli e annusarli. Il mio fiore profumava il mio pianeta, ma io non

potevo  gioirne.  Quella  storia  degli  artigli,  che  mi  aveva  infastidito  così  tanto,  mi  avrebbe

invece dovuto intenerire…»

Mi confidò ancora:«Non lo capii. Lo avrei dovuto giudicare da quello che faceva, non dalle sue

parole.  Mi  profumava  e  mi  illuminava.  Non  avrei  mai  dovuto  scappar  via!  Avrei  dovuto

indovinare  la  tenerezza  che  si  celava  dietro  le  sue  piccole  astuzie.  I  fiori  sono  così

contraddittori! A quel tempo ero troppo giovane per sapere come amarlo.» (Saint-Exupéry

A., Il piccolo principe, 1943, cap VIII).

Nell'iconografia  della  mistica  cristiana  la  rosa  è  apprezzata  da  tempo

immemorabile, per bellezza, profumo, per il suo colore rosso. La Rosa divenne

per  i  Cavalieri  Templari,  uno  dei  simboli  più  sacri,  il  cui  uso  portò  a  farla

divenire una sorta di segno di riconoscimento unitamente a quello della Croce

Patente. 

L'elemento fondamentale dell'armamento del cavaliere templare è la spada che

reca il simbolo della croce sull'elsa e simboleggia il Verbo Divino, la lama, nella

sua lucentezza, è come un doppio specchio dove il cavaliere può vedere riflessa

la virtù e il vizio in una dualità che viene simbolizzata, appunto, dalla duplicità

della sua forma.

I cavalieri avevano almeno una croce, sugli scudi, dipinta su di loro, tatuata, con

la quale essere seppelliti. 

Le rose sulla croce sono la rapresentazione dell'esistenza che affronta il calvario

della  croce,  le  prove  dolorose  e  impegnative  della  vita,  rappresentate  dalle

spine della  rosa;  tramite  l'amore  terreno,  negli  elementi,  l'amore  della  rosa

permette alla croce di  essere raffinata, grazie all'influsso dei  pianeti  e delle

costellazioni. 

Uno dei più importanti simboli rosacrociani raffigura cinque rose sulla croce, una

al centro ed una su ogni braccio.

Simbolo antichissimo dell'amore, la rosa  è il fiore sacro guardiano del Respiro,

indica la coppa che raccolse il sangue di Cristo. 

139 



Questo simbolo è rappresentato anche dall'Uomo Vitruviano di Leonardo da Vinci,

che passa dalla crocefissione nel quattro, nei quattro elementi grossolani della

materia, al cerchio universale del numero 8. 

Il numero 8 rappresenta la fecondità, la prosperità, nella cultura cristiana, la

festa più importante della Madonna è l’8 dicembre, l'otto dona la capacità di

raggiungere risultati duraturi, un trono, l'“al  di là”, la salvezza dell'anima.  Il

numero 8 è legato al Femminino Sacro, così come la rosa.

Fanno riferimento al simbolo anche la “Ruota ad Otto Raggi”, la “Ruota della

Vita” o “Ruota dei Chakra”, la “Stella a 8 punte”, la “Ruota della Fortuna”, la

“Ruota del BaGua”, la “Croce delle Beatitudini”, il “Rosone a 8 petali” raffigura

la  rigenerazione che porta all’infinito,  la  “Rosa dei  Venti”,  con 8 petali  che

indicano le direzioni, catalizza anche l’energia del pianeta Venere, il cui ciclo

astronomico corrisponde a 8 anni sulla Terra.  Questo numero è considerato un

simbolo  riconducibile  alla  capacità  di  raggiungere  gli  obiettivi  centrandoli,

quindi rappresenta l’essenza che racchiude la concentrazione suprema, “dono

segreto degli artisti”. 

Il Divino mette a disposizione di ogni individuo energia ispiratrice e quando si

riesce ad assorbirla tutta si ha l'ispirazione divina allo stato puro, Atsamadhiman

chakra si  colloca  all’altezza  della  spalla  sinistra,  racchiude  in  sè  il  segreto

dell’artista, libero da qualsiasi blocco, delinea un perfetto equilibrio tra istinto e

ragione, al massimo della sua potenza.

Danzare significa oltrepassarsi,  alla radice del valore dell'essenza metafisico,  il

movimento della ruota diviene danzando nuovo inizio, imparando a danzare si

può passare oltre di sé, generarsi e rigenerarsi ogni volta.

Zarathustra, filosofo e danzatore dionisiaco,  come corpo nel caos, come legge

nascosta del caos, è la vita che giunge alla sua trasparenza, tanto più si seduce

con i sensi nella danza, quanto più astratta è la verità che si vuole insegnare;

illumina  i  segni  del  divenire,  l'alleggerirsi  della  vita,  nell'eterno  creare  e

distruggere, costituisce la grande liberazione dal dolore, farsi corpo della vita. 

 «[..] per la Donna Selvaggia la sua forza sta nell'adattarsi al cambiamento,

nella sua capacità di rinnovarsi, di danzare, di urlare e di ringhiare, nella sua

profonda vita istintuale, nel suo fuoco creativo. Non dimostra la sua coerenza

con l'uniformità ma piuttosto con la sua vita creativa, la percezione coerente,

140 



l'oculatezza,  la  flessibilità,  la  destrezza.  La  sua  promessa,  se  non  la

contrastiamo, è che ci  farà vivere con pienezza, rispondenza e coerenza.[..]

giura  fedeltà  al  suo  Sé  interiore.  [..]  Se  per  i  bambini  la  socializzazione  è

importante,  uccidere  la  creatura  interiore  è  uccidere  il  bambino.  [..]  Il

recupero  richiede  parecchi  ingredienti:  onestà  nuda,  resistenza,  tenerezza,

dolcezza,  collera,  humor.  Combinati  insieme,  compongono  un  canto  che

richiama l'anima. Quali sono i bisogni dell'anima? Stanno in due regni: la natura

e la creatività.[..] guarire e fiorire. Se ci limitiamo a “essere superstiti” e non

cerchiamo di andare verso la fioritura, la nostra energia e il mostro potere nel

mondo risulteranno più che dimezzati. [..] Essere la bambina superstite al di là

del tempo debito significa iperidentificarsi con un archetipo ferito. [..] Fiorire e

non  soltanto  sopravvivere,  è  il  diritto  che  ci  spetta  alla  nascita  in  quanto

donne. Se qualche volta almeno vi hanno dato dell'insolente, dell'incorreggibile,

della  sfrontata,  della  furba,  della  ribelle,  della  rivoluzionaria,

dell'indisciplinata, siete sulla via giusta.

Esercitate la vostra Donna Selvaggia, Ándele.» 

(Pinkola Estés C., Donne che corrono coi lupi, Frassinelli Ed., 2007, pag.197-

201).

Goethe compose “Il Divano occidentale orientale”, mentre affrontava la poesia

persiana, la mistica islamica e la fluida ispirazione, è un libro di poesie ispirato

ai  versi  del  poeta  persiano  Hafez. [...]“crediamo  di  muoverci  liberamente

nell'infinito, eppure siamo sempre confinati al centro del cerchio della nostra

vita, e l'anello dell'orizzonte è più che una semplice illusione ottica. Ma a colui

a  cui  questo  avviene,  a  lui  crescono  le  forze,  ed  è  come  se  il  cerchio  lo

fortificasse a sua volta. Nel suo cuore si rinnova incessantemente il divino. 

[...] qui, nel Divano occidentale-orientale, siamo posti, come non mai, entro la

cerchia del  vivente”. (Goethe J.W., Il  Divano occidentale orientale,  Einaudi

Ed., 1990, pag 380).  

“All'attimo direi: Sei così bello, fermati! 

Gli evi non potranno cancellare la traccia dei miei giorni terreni.

Presentendo una gioia così alta io godo adesso l'attimo supremo”. 

(Goethe J.W, Faust Urfaust, Grazanti Ed., 1994, pag. 1041)

“E da allora sole, luna e stelle possono continuare tranquillamente il loro corso:

141 



io non so più se sia giorno o notte e tutto il  mondo mi scompare intorno.”

(Goethe J.W., I dolori del giovane Werther, Feltrinelli Ed., 1774, lettera del 19

giugno), sta qui la radice della gioia, nell'innocenza del conoscere, del bene e

del male, nell'innocenza del fanciullo che porta in sé l'oblio. 

La natura umana, il corpo, gli istinti, il desiderio, la risata, si specchiano nel

gioco della superficie, “Birra che frizzi, tabacco che morda e una servetta in

gala son quanto va meglio al mio umore” (Goethe J.W., Faust, Penguin Ed.,

1831, parte I, cap 2),  la struttura abissale s'inabissa nell'acqua, l'occhio profondo

del mare, resta catturato; i valori morali smascherano il nulla dei valori nei quali

l'Io si proietta dal fondo, ci rimanda alla specularità infinita del desiderio, senza

fondo,  del  desiderio  senza  incontrarlo  mai,  dove  gli  inganni, sia  a  livello

materiale sia a livello animico, nella superficie che è superficiale, non danno

possesso ma gioco della superficie. 

«..verdi, morbide valli e prati, il regno della danza. Ci fu mai un'ora migliore

per  essere  lieti?  Chi  ci  canterà  una  canzone,  una  canzone  mattutina,  così

assolata, così lieve, così aerea, che non impaura i grilli, che i grilli anzi invita a

cantare e a ballare insieme?» (Nietzsche F., La gaia scienza, Newton Compton

Ed., 1993, pag 163-164) 

Il  suo  autosuperamento,  la  generazione,  avviene  a  partire  dal  caos,  occorre

avere in sé il caos per poter generare una sé stessa danzante. In un'epoca di

barbarie a cui piace il non-essere, parlare con toni foschi della morte, la favola

del mondo vero, bello, buono in questo mondo inferiore, vale questo confronto,

“questa  musica nera  come  i  corvi”,  questa  disumanità, non  hanno  accenti

minacciosi o desiderio di vendetta, sono attaccati nella non-verità per ridurre a

nulla  la  volontà  di  verità  dei  grandi  legislatori  e  fondatori  di  religioni,  che

crearono le tavole delle Leggi.

Si rivela il carattere assoluto della metafora, la massima volontà di conservarsi

nel corpo, a qualsiasi costo. 

La creatività è idealistica, una terra incognita dalla quale prende la volontà di

generare; il fabbro interno, senza volto e senza nome, non fissato come soggetto

e come autocoscienza, dà vita al corpo, il Creatore. 

Sullo sfondo dell'armonico movimento delle sfere, in una scena tipica delle opere

medievali e barocche in cui Dio e il Diavolo discutono sull'ordine del mondo, si

142 



svolge il colloquio fra Mefistofele e Faust.  

Il poeta Goethe nel poema “Faust” esprime il suo rapporto con la stessa opera,

“Mi  tornate vicine  voi  figure  mutevoli  che siete  presto  apparse,  un  tempo,

all'occhio incerto. E io mi proverò ora, a fissarvi?”, la salvezza di Faust, nuovo e

unico  ciclo  nella  storia,  è  necessario  dolore  e  molta  metamorfosi,  l'interiore

travaglio.  

Nella sua lunga evoluzione creativa, Goethe enuncia l'idea a lui cara, che sta alla

base di tutto: “Erra l'uomo finchè cerca”. 

Dobbiamo dunque pensare all'individuo animale come a un piccolo mondo che

esiste in sé, con mezzi propri, ha una propria ragion d'essere. 

«Io amo colui che ha l'anima così traboccante da dimenticare se stesso e tutte le

cose che sono in lui: tutte le cose diventano così il suo tramonto» (Nietzsche F.,

Così parlò Zarathustra, Newton Compton Ed., 1975, pag 48).

Mefistofele lancia la sfida: traviare Faust; Faust e Mefistofele sono i simboli della

polarità dell'anima di Faust uomo. Nella Dedica e nel Prologo, Goethe ci avverte

che si tratta di un gioco della fantasia, di simboli dello spirito, di arte. Goethe

ha scelto i simboli per la sua concezione del Mondo in vari campi: dall'antichità

classica e dalla natura, dalla tradizione cristianofeudale e altri, invece, creati da

lui stesso. Goethe ci rappresenta la tragedia del moderno studioso, “la mente in

tumulto che lo mena lontano” “del cielo pretende le stelle più belle e della

terra i piaceri supremi”. Tutta la sua scienza e conoscenza sono inutili, l'errore è

cioè  condizione per  giungere  alla  verità,  esprime il  travaglio,  che  implica  il

poeta, la positività della lotta e dello sforzo, della tensione e del tentativo, in

rapporto con l'opera. Evocati dal suono delle campane, arrivano i ricordi della

sua  fanciullezza,  dopo  una  passeggiata  nella  quale  lo  ha  seguito  uno strano

barboncino  nero.  Appare  Mefistofele  che  propone  il  suo  patto  a  Faust:  gli

procurerà ogni sorta di piacere, lo doterà di tutto su questa terra, se dopo la

morte  Faust  gli  concederà  il  dominio  sulla  sua  anima.  Faust  risponde

scommettendo che i godimenti terrestri non riusciranno mai a placare in lui la

sua tensione di mutamento: “E che vuoi darmi, povero, povero diavolo? L'hanno

i tuoi simili compresa mai la mente umana quando tende all'alto?”. Infatti si

tratta di una scommessa, più che di un patto, la scommessa viene firmata con

una goccia di sangue e ha inizio la tragedia in una serie di scene di vita, una

143 



passeggiata in una strada, in un giardino, un chiosco con monologhi drammatici,

Goethe descrive la passione di  Faust,  i  trucchi  che Mefistofele usa per farlo

incontrare con Margherita e l'amore tenero, ingenuo e indifeso che Margherita

nutre per Faust. Faust è sconvolto dalla passione, inquieto, si rende conto che

l'amore li  travolgerà,  pensa  di  lasciare  Margherita,  la  fanciulla:  “Lei,  la  sua

pace, dovevo scalzare! Dovevi, Inferno, avere questa vittima!” ma il tentativo di

sfuggire al destino è inutile, Faust lo sa: «Che la sua sorte crolli su di me e con

me lei si annienti!». Gli eventi precipitano quando Faust consegna a Margherita

un sonnifero da dare alla madre perchè non si svegli quando, nella notte, verrà

da lei. Con l'episodio di Margherita, Faust entra nella vita dell'amata con la sua

passione  e  con  il  desiderio,  i  limiti  posti  alla  conoscenza  umana  vengono

dominati  con la purezza dei  sentimenti  di  Margherita,  con la  bontà e la  sua

mitezza, i due si attirano.  Mefistofele conduce Faust verso la grande festa di

Satana  che  ha  luogo  nella  notte  con  una  folla  di  streghe  e  stregoni.

Improvvisamente Faust scorge la figura femminile, “pallida e bella, una giovane

sola e lontana”, Margherita è come se fosse già morta. 

La tragedia di Margherita culmina con la scena alla fontana, è iniziata ormai,

quando Mefistofele con Faust vive nel Sogno nella notte di Walpurga, quello di

cui hanno bisogno, la natura e le forze naturali danno oblio e ristoro, il presente

non esiste. Margherita, condannata a morte per infanticidio, dopo aver avuto un

figlio da Faust, con la morte della madre, uccisa dal sonnifero e la morte del

fratello, è imprigionata. Margherita comprende Faust, con la mediazione della

sua  apparenza  sensibile  la  vita  è  afferrabile.  Soltanto  che  Faust  è  stanco  e

sfiduciato,  Mefistofele  gli  ha  tenuto  nascosta  la  verità  ciò  che  lo  unisce  al

demonio.  Sopravviene  l'alba,  dall'oltretomba,  Margherita  ripetere  il  nome

dell'amato, mentre muore le concedono la salvezza eterna. 

“Il  sole  mi  resti  alle  spalle!..soltanto  nei  colori  del  suo  riflesso  ci  è  dato

possedere la vita”, il sole mattutino accende quattro tappe dell'ascesa. Prima

Faust  è portato da Mefistofele alla  corte imperiale e Goethe inserisce molte

delle  sue  esperienze  di  uomo  di  Stato  a  Weimar,  piccolo  Stato  che  Goethe

riuscirà a trasformare in una capitale dell'arte. Faust accetta di discendere alle

Madri, alle origini, nella galleria oscura, per trovare Elena di Troia ed esaudire il

desiderio  dell'Imperatore,  riesce  a  evocare  Elena  e  tende  le  braccia  per

144 



stringerla  a  sè;  lo  stesso  Mefistofele  dubita,  a  Faust  appare  Elena  ma

l'apparizione si dissolve e svanisce come la bellezza perfetta, la meta superiore

nella vita per Faust. Goethe esprime tutto il suo amore per gli antichi, ninfe,

grifoni e titani rappresentano l'antichità classica nel suo simbolo più nobile. In un

mondo a lui estraneo, Mefistofole poco a suo agio e beffato dalle lamie, finisce

per  assumere l'aspetto della  Forciade con un solo dente e un solo occhio.  Il

successivo passo è la ricerca della via, l'incontro di Faust, anima moderna, e la

bellezza  antica  di  Elena,  porta  all'unione  dei  due  mondi.  Dall'unione  nasce

Euforione, che in breve tempo nasce e muore: dionisiaco, principio di vitalità

possente,  simbolo  della  poesia,  ma  anche  del  poeta  Byron  figura  di  poeta

romantico ammirato come diabolico spirito lascivo da Goethe. 

Faust scende all'Ade per cercarvi Elena, Faust sale verso l'alto, fra le peccatrici

dove però rappresenta l'azione drammatica e per lui intercede Margherita Amore

nella tradizione faustiana, l'essere che fu Margherita lo guiderà a una nuova vita,

Faust viene quindi salvato per grazia di Dio, nella forma dell'Eterno Femminino,

il principio della salvazione è enunciato “L'eterno Elemento Femminile ci trae

verso l'alto”.

“Quello che è indicibile qui si  è adempiuto. Ogni cosa che passa è solo una

figura, quello che è inattingibile qui diviene evidenza.” 

“Chi si affatica sempre a tendere più oltre, noi possiamo redimerlo”

Faust muore e la sua anima immortale va verso l'alto.

“E ho sognato che lo scopo, l'essenza della vita conosciuta, che passa, consiste

nel  formare  e  determinare  la  nostra  personalità  per  la  vita  ignota,  che  è

eterna.” (Whitman W., Foglie d'erba, Pensare al tempo, Penguin Ed.,1855, 8,

pag. 551). 

145 


