
1 

 

 

INDICE 

 

Introduzione                                                                                                                              pag.   2 

Capitolo I: Hot Stone Massage                                                                                                pag.   4 

Capitolo II: Massaggio della Luna                                                                                         pag. 24 

Capitolo III: Massaggio Metamorfico                                                                                    pag. 28 

Capitolo IV: Il Sorriso degli Organi                                                                                       pag. 38 

Capitolo V: Cranio Sacrale                                                                                                      pag. 42 

Capitolo VI: Tuina                                                                                                                    pag. 46 

Conclusioni                                                                                                                                pag. 80 

Fonti e Bibliografia                                                                                                                   pag. 85 

 

 

 



2 

 

INTRODUZIONE 

 
Ogni corpo umano ha una sua vibrazione. E' composto per il 70% di acqua, che sappiamo essere 

l'elemento in natura che più di tutti conduce vibrazioni; per tale motivo il corpo e la mente umana 

vengono influenzati dalle vibrazioni esterne, siano esse prodotte da suoni o portate da altri 

individui, o presenti nell'ambiente. 

Ogni corpo umano risuona con tutto ciò che lo circonda, e in questa danza viene influenzato ed 

influenza l'ambiente e gli esseri umani intorno ad esso. 

Questo ci dà subito un'idea dell'importanza degli ambienti e degli individui che frequentiamo. 

Infatti ogni vibrazione produce nel nostro corpo una risposta che lo può portare in equilibrio, ma più 

spesso accade che tale equilibrio venga alterato. Ascoltare il corpo e ciò che ci comunica è il primo 

passo per accorgerci di cosa abbiamo bisogno e fare le scelte in conseguenza di ciò, portandoci ad 

una qualità di vita migliore. 

Ma il corpo è soprattutto lo strumento che l'anima usa per progredire in questa dimensione; e 

proprio come uno strumento, può essere “suonato”, toccato per produrre vibrazioni, liberare 

tensioni ed emozioni rimaste intrappolate nella materia, arrivando così a produrre la melodia che 

rispecchia l'anima in quel determinato momento. 

Il corpo ha una sua saggezza che usa per difendere la propria salute, ma soprattutto per difendere la 

salute dell'anima. Per tale motivo si contrae, si indebolisce o si ammala quando l'anima vive 

esperienze traumatiche che non riesce a metabolizzare al momento. Le frasi come “il corpo è il 

prolungamento dell'anima: quando si ammala il corpo, l'anima è già malata da qualche tempo”; 

oppure “il corpo è il tempio dell'anima: onora il tuo corpo e onorerai la tua anima” possono dare 

un'idea di quanto sia forte la relazione fra questi due aspetti che appartengono alla nostra specie. 

Questa strada però può essere percorsa nei due sensi, cioè attraverso il corpo e i suoi messaggi 

possiamo andare ad agire sull'anima e le sue criticità.  

Se pensiamo al corpo umano come ad uno strumento fatto di corde, di casse di risonanza e di tasti 

come quelli di un pianoforte, allora diventa facile capire che uno strumento scordato produce un 

suono distorto. Operando sul corpo è possibile ritrovare l'accordo e l'armonia perché l'anima torni a 

vibrare e produrre la melodia più bella che le appartiene. 

Come ogni strumento musicale è diverso e più adatto a suonare una determinata melodia, così anche 

ogni individuo possiede una sua caratteristica predominante; tuttavia le fasi e le esperienze vissute 

ci portano ad avere preferenze e bisogni che cambiano, rendendo adatto e specifico un tipo di 

approccio piuttosto che un altro, a seconda del momento che stiamo vivendo. 

Io vedo il massaggio del corpo umano come una modalità di suonare questo prezioso e bellissimo 

strumento, per portarlo a vibrare alle sue più alte potenzialità, permettendo all'anima di esprimere al 



3 

 

meglio il suo messaggio. I punti riflessi e le zone del corpo sono le “corde” e la “tastiera” che ci 

permettono di evocare la varie melodie dell'anima. 

In questa sede intendo esporre e portare a confronto varie tecniche di massaggio trattate durante 

questo corso di studi, attraverso le quali è possibile liberare il corpo e l'anima da ciò che li opprime 

e li ostacola nel raggiungere la vibrazione armonica a cui tutti aspiriamo. 



4 

 

CAPITOLO I 

HOT STONE MASSAGE 

 

Lo HOT STONE MASSAGE viene praticato usando pietre laviche che hanno la proprietà, data la 

loro origine, di mantenere il calore e di rilasciarlo al corpo lentamente. 

Ho scelto di cominciare con questa tecnica per la particolarità delle pietre usate. Infatti come già 

detto sono pietre che mantengono a lungo il calore, ma soprattutto sono pietre che originano dalla 

lava, quindi collegate energeticamente con l'inizio del raffreddamento del nostro pianeta, e con la 

nascita della vita a livello animale. Questo aspetto fa capire che le pietre laviche lavorano 

energeticamente a livello ancestrale e, attraverso di esse, è possibile andare ad agire su aspetti e 

situazioni molto antichi legati alla nostra anima; aspetti dei quali possiamo anche non essere 

consapevoli, non averne memoria perché accaduti in una fase precoce di questa vita, o addirittura in 

incarnazioni precedenti. E' un massaggio molto profondo che interagisce con i corpi sottili e con i 

centri ed i meridiani energetici. Il rilassamento del corpo è l'aspetto più superficiale, è la 

conseguenza della liberazione di energie antiche, che riportano l'individuo in contatto con la 

creazione, ricreando una condizione che ricorda l'utero materno e le motivazioni profonde 

dell'esperienza terrena scelta. L'origine di questa tecnica di massaggio è legata alla tradizione 

sciamanica dei Nativi Americani, ma l'uso delle pietre si trova in moltissime civiltà. Secondo alcuni 

studiosi l'essere umano avrebbe incominciato a raccoglierle per scopo terapeutico migliaia di anni 

fa; in Medio Oriente sono state ritrovate formule scritte di ricette a base di cristalli e pietre risalenti 

alla civiltà dei Sumeri (3500 a.C.). Nel papiro di Ebres, datato circa 1.500 a.C., si trovano molti 

indicazioni sull'uso di gemme e minerali. Gli antichi abitanti del Nord Europa - Celti, Russi e 

nordici - ci tramandano la leggenda che le pietre "bucate" hanno poteri mistici e di guarigione. I 

Celti insegnavano agli infermi a strisciare o a distendersi su una pietra bucata per assorbire la 

vitalità della terra per accedere al potere di guarigione che sta dentro ogni essere umano. Appartiene 

all''antica tradizione del popolo delle Hawaii un tipo di massaggio detto "Lomilomi" che utilizza 

tutti i principi della Natura: le piante, l'acqua, le pietre laviche. 

Nelle antiche tribù degli indiani nativi d'America, si parlava con le pietre, rivolgendosi ad esse 

come "Il popolo delle Pietre" ritenendo che queste possedessero un'anima e una memoria, e se usate 

nella guarigione permettono al ricevente di "sentire" la propria anima. Questi ultimi, assieme agli 

abitanti dell'antica Cina e India furono i precursori della terapia con le pietre calde; posizionate in 

vari punti del corpo venivano curati ed alleviati diversi tipi di dolore. Nella tradizione Ayurvedica il 

calore delle pietre viene utilizzato da più di 3000 anni, non solo per le malattie fisiche, ma anche per 

quelle spirituali. In India il Charaka Samhita, testo base della più antica dottrina medica 



5 

 

documentata, ci dice che le pietre erano scaldate in oli caldi ed aromatici, venivano usate durante le 

cerimonie e rituali di guarigione e applicate sul corpo con erbe per le diverse malattie.  

Il calore delle pietre riscaldate viene utilizzato con diverse procedure anche nell'Impero Romano 

con la costruzione delle Terme. L’uso terapeutico della Madre Terra, e quindi lo STONE 

MASSAGE,  è sempre stato una parte rilevante delle varie tradizioni e  culture con applicazioni 

curative molto più specifiche di un semplice rimedio per lo stress della vita moderna. 

Intuitivamente, questi popoli ne sapevano molto più di noi circa l’utilizzo delle capacità 

energetiche, le qualità fisiche e gli attributi delle sostanze curative che la Natura mette 

semplicemente a nostra disposizione. Ciò che oggigiorno chiamiamo pomposamente ‘Terapie 

Alternative’ è parte della conoscenza terapeutica del mondo intero già da migliaia di anni. E’ 

l’istinto che ha portato, fin dagli albori del tempo, il gesto istintivo di sfregare o comprimere con le 

mani (o, nel nostro caso, con sassi raffreddati o riscaldati) una parte del nostro o altrui corpo. 

L’applicazione del calore o del freddo ha sempre prodotto enormi benefici a livello fisico: il calore 

scioglie le tensioni muscolari, il freddo allevia il dolore, come ben sanno i massaggiatori sportivi. 

Ma un tempo, dato che non esistevano termofori o ghiaccio spray, si usava ciò che era più a portata 

di mano: le pietre. Facili da reperire e da riscaldare o raffreddare, furono il primo strumento 

terapeutico della storia dell’umanità. Dopo le mani stesse, si intende.  

L’antica arte del massaggio, sovente praticato con l’ausilio di pietre calde o fredde, è dunque da 

sempre una tecnica tanto semplice quanto efficace per curare, rilassare ed aumentare, in generale, in 

nostro benessere psico-fisico. In occidente il massaggio Hot Stone è stato rivisitato e sviluppato nel 

1993 da una terapeuta nativa di Tucson-Arizona, la massaggiatrice Mary Nelson. Mary ha 

cominciato ad ottenere visioni e guida verbale dal suo spirito guida dei Nativi Americani, a 

recuperare e diffondere, da antiche tradizioni, l’uso del massaggio con le pietre calde unendolo a 

tecniche ayurvediche e concetti della medicina tradizionale cinese, e dando inizio alla sua popolarità 

attuale. Le pietre vengono riscaldate in appositi scaldini a circa 60-70°C e, durante il massaggio, 

vengono strofinate sulla pelle o posizionate su punti particolari del corpo: i meridiani della 

Medicina tradizionale cinese, i Chakra della Medicina ayurvedica, o i Sen Sib (10 canali 

dell’energia vitale) secondo la Tradizione Reale del Massaggio Thailandese. 

Il massaggio con le pietre unisce gli effetti della termoterapia a quelli del massaggio ottenendo un 

meraviglioso risultato di benessere totale. Il termine "hot" significa caldo o calore. Ci sono diverse 

forme di calore. Il calore dell'amore materno, il calore di un focolare, del sole, di un abbraccio, di 

una carezza o nel nostro caso, il calore delle pietre. Tutti noi abbiamo bisogno di questa "energia". 

L'essere riscaldati dall'amore materno, da una carezza o da un abbraccio ci aiuta a crescere e a 

vivere diventando focolare e sole nei momenti freddi della vita. 

Con l'applicazione di queste pietre si ottengono dei benefici profondi e il calore è il fattore 



6 

 

determinante. 

A livello fisico, grazie al calore delle pietre, inizia un processo di vasodilatazione cutanea e di 

maggiore elasticità del tessuto collageno. L'organismo risponde alla stimolazione termica della cute 

e dei termorecettori i quali inviano impulsi ai centri termoregolatori del sistema nervoso centrale dai 

quali a loro volta vengono inviati impulsi di stimolazione per il trasporto di liquidi al sistema 

vasale, alle ghiandole sudoripare e ai muscoli. L'aumento della temperatura corporea ha, infatti, 

effetti benefici sulla muscolatura, che si rilassa e diminuisce la sua tensione.  

I benefici della termoterapia eseguita con le pietre laviche sono particolarmente adatti a chi pratica 

sport perché permette un recupero muscolare più rapido, velocizzando lo smaltimento delle tossine 

e dell'acido lattico. Causa infine un effetto sedativo sul sistema nervoso e migliora la circolazione 

periferica. Altri benefici sono: aumento della vascolarizzazione, miglioramento della circolazione 

sanguigna arteriosa,  miglioramento del ritorno venoso, decongestione di tutti i depositi e 

miglioramento nella ritenzione dei liquidi, attenuazione dei dolori muscolari,  

miglioramento nella mobilità delle articolazioni, distensione di tutta la colonna vertebrale, 

rilassamento dei principali apparati interni, incremento del metabolismo, drenaggio e tonificazione 

dei tessuti, effetto stimolante e disintossicante, riduzione del senso di stanchezza 

pelle più liscia e levigata  Il calore può anche dare benefici a chi soffre di patologie respiratorie 

come bronchiti e sinusiti. Il caldo di media intensità facilita i fenomeni di difesa locale, sia generale, 

sia antibatterica, favorendo i processi di rigenerazione cutanea.  

A livello emotivo, il calore delle pietre provoca lo scioglimento di tensioni antiche, di atteggiamenti 

e posture inappropriate che il corpo ha assunto in difesa di traumi emotivi o anche fisici. I benefici 

ottenuti a questo livello sono: riduzione dello stress e degli stati d’ansia, profondo senso di 

rilassamento, attenuazione di tutte le tensioni, una generale sensazione di benessere, un profondo 

relax mentale, la coscienza della propria unità corporea. Il beneficio che si sprigiona dalle Hot 

Stone crea un’ intensa armonia e un flusso di energie positive che aiutano a raggiungere uno stato di 

calma o di meditazione. Riequilibrando il flusso di energie e neutralizzando le energie negative, il 

massaggio con le pietre calde ripristina la sintonia fra corpo e mente. La vibrazione delle Hot Stone, 

invece, aiuta a far affiorare la consapevolezza dal livello inconscio di ciò che ha scatenato il disagio, 

permettendo all'individuo di approfondire la conoscenza di sé e mettendolo nella posizione di 

liberarsi del fardello ormai divenuto superfluo. Un minerale appoggiato semplicemente sul corpo, 

entra direttamente all’interno del nostro Campo Energetico. Essere a contatto del corpo, infatti, 

equivale ad essere all’interno dell’Aura, l’energia propria di ogni cosa, sia essa viva o inanimata. 

L’Aura è un campo energetico creato dalla vibrazione degli atomi e delle molecole che compongono 

tutta la materia. L’universo stesso vibra ad una certa frequenza e la gravità che tiene tutte le cose 

insieme è di natura elettromagnetica. L’Aura di ognuno è unica come le sue impronte digitali e 



7 

 

poiché essa fuoriesce dal nostro corpo per parecchi centimetri, un minerali può interagire con il 

campo aurico umano portando l’energia esattamente dove occorre. E’ un modo naturale per 

integrare l’energia direttamente dove è carente, che non richiede capacità di eseguire tecniche 

complicate, ma semplicemente di rilassarsi per consentire al minerale di fare il suo lavoro 

all’interno dell’aura.  

Alcuni terapisti consigliano l'Hot Stone Massage alle persone che soffrono d'ansia o di crisi di 

panico, proprio per l'effetto benefico che svolge questa fase in cui ci si rilassa e si riescono a 

sbloccare i traumi emotivi. 

Ovviamente ci sono vari modi di eseguire il massaggio con le Hot Stone, poiché le scuole si 

differenziano sempre l'una dall'altra, e poi l'esecutore dà la sua interpretazione e, in qualche modo, 

personalizza la tecnica; ciò è fondamentale poiché l'esecuzione di un qualsiasi trattamento che 

venga fatto esclusivamente in modo tecnico non porta i benefici auspicati. La sensibilità e 

l'intuizione di chi esegue il massaggio sono gli ingredienti fondamentali, per ricevere un trattamento 

di alta qualità. Se la tecnica fosse eseguita un modo sistematico e standard per tutti, ciò 

implicherebbe che tutti abbiano le stesse tensioni, emozioni, contrazioni da liberare e questo è 

assolutamente impossibile. L'operatore che esegue il trattamento dedica (o almeno dovrebbe) la sua 

totale attenzione a chi si affida a lui; in questo modo entra in risonanza e “sente”, sia fisicamente 

che energeticamente, quali sono le zone che necessitano maggiore attenzione e quali invece sono 

più in equilibrio. Possiamo tranquillamente dire che la tecnica è lo scheletro su cui ci si appoggia 

l’operatore, per poi costruire ogni volta un lavoro diverso, anche se talvolta varia di poco.  

Lo Stone Massage può essere praticato anche a freddo su chi ha problemi di fragilità capillare, con 

particolare giovamento e riduzione della fragilità, migliorandone l'elasticità e quindi la resistenza. 

In alcuni trattamenti si utilizzano pietre fredde in alternanza a quelle calde. Solitamente le pietre 

utilizzate per il trattamento a freddo sono prevalentemente chiare e di fiume, ma nulla vieta l’uso di 

pietre lisce di vario genere (ad esempio i quarzi, o altre pietre semi preziose).   

In questo caso, possiamo anche abbinare al trattamento di base i principi della cristalloterapia.  

Nella terapia termica di contrasto l’applicazione delle pietre è molto versatile e, relativamente alle 

zone del corpo e ai trattamenti scelti, esse possono essere riscaldate, raffreddate, ed applicate in 

maniera alternata sugli stessi punti o su punti differenti del corpo. Ideale per gli sportivi, il 

massaggio a freddo viene praticato con pietre poste qualche tempo prima nel frigorifero. 

Solitamente, la terapia termica di contrasto si avvale delle proprietà dei diversi tipi di pietre calde e 

fredde, sfruttando il benefico effetto dell’alternanza caldo-freddo che stimola la circolazione 

sanguigna, tonifica ed elimina le tossine, stimola la purificazione del sistema linfatico e degli 

scambi metabolici. 

Nonostante questa azione procuri un’ottima ginnastica vascolare, bisogna fare attenzione che non vi 



8 

 

siano problematiche circolatorie (couperose, molti capillari o vene visibili) tali da impedirne 

l’applicazione. 

Nella Stone Therapy si effettua un trattamento che tiene conto dei punti energetici. Agli antichi 

metodi di massaggio con le pietre basaltiche calde sono stati aggiunte le nuove conoscenze derivanti 

dalla fisica quantistica e dalle conoscenze approfondite del sistema dei chakra; grazie ad una 

particolare tecnica di Programmazione Cosciente delle pietre effettuata in stato Alfa da parte 

dell'operatore, si interagisce con la parte più sottile ed energetica del ricevente andando ad 

armonizzare e riequilibrare i chakra con ottimi risultati sullo sblocco di emozioni bloccate e 

aumento dell'energia e della vitalità. Possiamo dire comunque che il calore delle pietre induce in 

uno stato di totale beatitudine, bilanciando la sfera fisica e quella emotiva. Aumenta la sensibilità e 

la capacità di percepire il mondo e le persone attorno a noi, e di riappropriarci del nostro corpo. 

Le attenzioni generali che vanno seguite per tutti sono di natura oggettiva; l'ambiente dove si esegue 

il massaggio deve essere curato in modo da realizzare un'atmosfera suggestiva che rilassi e 

accompagni la persona nel viaggio dentro di sé, e che, allo stesso tempo, potenzi la tranquillità e 

l'energia dell'operatore. La seconda cosa da curare è la temperatura delle pietre che non deve essere 

troppo elevata, per evitare ovviamente ustioni, ma anche fastidio in chi riceve il massaggio. Inoltre 

quando i basalti si raffreddano devono essere sostituiti con altri caldi. Questo è un punto molto 

importante e delicato a cui dare molta attenzione. Le pietre possono essere scaldate su piastre 

elettriche, su ghisa riscaldata a fuoco o ad acqua, oppure semplicemente immergendole in acqua 

molto calda, fino a raggiungere una temperatura di 60-70°C.  Qualunque sistema si adotti, prima di 

usare i basalti su chi riceve il massaggio, si deve controllare e aspettare che la temperatura sia 

idonea. Un altro aspetto comune a tutti coloro che ricevono questo trattamento è l'attenzione ad 

evitare di trattare zone del corpo delicate come le mammelle ed i genitali; se sono presenti lesioni 

della cute o ferite aperte,  in caso di nausea, febbre e infiammazione dei vasi linfatici, questo 

trattamento non è indicato ed è meglio consigliare di rimandare la seduta. Il trattamento è 

controindicato inoltre per chi soffre di fragilità capillare, vene varicose, problemi cardiaci, se si ha 

una pelle particolarmente sensibile (l’uso delle pietre calde può creare un minimo di arrossamento), 

per le persone diabetiche e per donne incinte. 

Dopo queste premesse generali, entriamo nello specifico del trattamento. Come già detto, mi 

riferisco alla tecnica appresa durante il corso di studi, che può essere diversa da altre scuole di 

pensiero. 

Il trattamento ha inizio con una manipolazione del corpo usando olio di mandorle dolci arricchito da 

olio essenziale di menta e eucalipto oppure da olio canforato; questa azione ha due effetti: l'olio 

prepara la pelle rinfrescandola di modo che possa tollerare meglio il calore delle pietre;  la 

manipolazione rilassa chi riceve il massaggio, permettendogli di abbandonarsi più velocemente 



9 

 

all'azione delle pietre. Inoltre l'operatore può esplorare il corpo e le sue zone nevralgiche, e farsi una 

prima idea di cosa verrà liberato durante la seduta. 

Chi riceve il massaggio è sdraiato prono; questa posizione è molto rassicurante, poiché tutti gli 

organi contenuti nell'addome, e le relative emozioni, sono al riparo. La schiena infatti fa da scudo, è 

la parte del “guscio”, l'elemento Yang; quando ci sentiamo attaccati, è istintivo per tutti piegarsi in 

avanti, riparando l'addome ed esponendo la schiena. E, non a caso, la schiena è la zona del corpo 

che più facilmente è colpita da dolori e contrazioni. Iniziando il massaggio in posizione prona, si 

permette a chi riceve di abbandonarsi gradualmente al trattamento, evitando sensazioni di minaccia 

o di vulnerabilità.  

L'olio viene distribuito uniformemente su tutto il corpo; prima di iniziare la manipolazione alle 

gambe, si posizionano i basalti sulla schiena in corrispondenza del secondo, terzo, quarto e quinto 

chakra, e poi si copre il tutto con un asciugamano. In questo modo le pietre iniziano il loro lavoro di 

riscaldamento e “fluidificazione” delle energie stagnanti sotto forma di contrazioni. 

Con tocco delicato e leggero si massaggiano i piedi con movimenti circolari, risalendo su tutte le 

gambe fino ai glutei seguendo la direzione dall'esterno verso l'interno. La gamba viene divisa in 

quattro fasce immaginarie, che vengono percorse completamente varie volte, con accarezzamenti 

sempre più profondi man mano che si procede con il massaggio. Durante questo passaggio si 

esplorano i meridiani di vescica urinaria ed i chakra dei piedi. Addensamenti o contrazioni rilevanti 

lungo queste zone, ci segnalano paure stagnanti e la capacità di radicamento dell'individuo. 

Terminata la manipolazione si ripetono i passaggi con le pietre, che vengono usate sia a piatto che 

perpendicolari al corpo; il calore e il passaggio dei basalti riduce o rimuove le tensioni presenti; lo 

sfioramento delle pietre produce un suono delicato e remoto, facendo strada all'inconscio che può 

inviare immagini alla mente rilassata, svelando le cause (seppur con figure archetipiche) 

responsabili del disagio manifestato dal corpo. E' abbastanza comune avere pensieri particolari o 

flash di episodi passati durante questo trattamento, sempre che si rimanga svegli. Più spesso si entra 

in una dimensione di tipo meditativo dove il sogno e il sonno si danno il cambio con la veglia e il 

silenzio della mente. 

La parte inferiore del corpo viene terminata con i glutei: si appoggiano le pietre lavorando 

circolarmente e contemporaneamente su entrambi i glutei, poi ci si ferma al centro e spingendo e 

facendo vibrare i basalti. Questo passaggio libera e armonizza il primo chakra; le tensioni ed i 

traumi sessuali, nonché l'insicurezza, l'instabilità e la capacità di mantenersi da soli si concentrano 

in questa zona, che è quasi sempre tesa e contratta. Inoltre in questo punto vengono trattati i punti 

del meridiano di Vescica Urinaria (BL) BL 53 e BL 54, con conseguente beneficio degli organi 

genitali (risoluzione di dolori, bruciori e gonfiori), risoluzione di disturbi legati alla minzione 

(oliguria, ritenzione urinaria), nonché dolori della zona lombare e dorsale, sui quali continua il suo 



10 

 

percorso il meridiano di Vescica Urinaria. 

E' interessante notare che non ci accorgiamo della quantità di tensioni accumulate in questa zona, 

fino a quando non ce ne liberiamo e assaporiamo la leggerezza e la distensione che ne conseguono. 

Terminato questo passaggio andiamo a posizionare due basalti fra il collo dei piedi ed il 

materassino, in corrispondenza dei punti del meridiano di Stomaco secondo la Medicina 

Tradizionale Cinese; il meridiano di Stomaco (St) raccoglie e manifesta i conflitti con persone che 

normalmente non sono della famiglia, un conflitto provocato per la difficoltà ad accettare certe idee, 

per cui questa persona è incapace di accettare le cose come sono, ha una certa difficoltà ad adattarsi 

a nuovi ambienti.  La difficoltà a sopportare certe situazioni o certe persone è vissuta in maniera 

ossessiva in presenza di un ricordo di un trauma che minaccia l’integrità o la salute del corpo. 

Trattando questa zona si trattano i punti di St 41 e St 42 ottenendo benefici sia sulle cefalee 

insopportabili, tensione addominale, vertigini, che sull’irrequietezza, la depressione, la tendenza a 

piangere facilmente, sovraeccitazione e nevrosi. 

Dopo aver coperto la parte delle gambe per mantenere il calore, si procede sul dorso liberandolo dai 

basalti, precedentemente posizionati sui chakra, ed iniziando a massaggiare con le mani per 

distribuire altro olio che, nel frattempo, sarà stato assorbito dalla pelle riscaldata. Si procede con 

movimenti avvolgenti partendo dalla zona lombare, fino ad arrivate alla spalla; il movimento è 

avvolgente e continuativo da fianco a fianco. E’ molto piacevole e aumenta la distensione di chi 

riceve il massaggio, oltre a creare un’intimità con l’operatore al quale risulta sempre più facile 

affidarsi. L’esposizione dei chakra ai basalti che è stata fatta in precedenza, facilita ulteriormente 

questo processo, in quanto il calore e la vibrazione delle pietre hanno già permesso l’apertura dei 

chakra e l’inizio del rilascio di varie tossine fisiche ed emotive. Si prendono due pietre calde e si 

inizia a massaggiare tutta la schiena in orizzontale da fianco a fianco, in modo da coprire tutte le 

fasce; poi ci si dedica soltanto ad un lato partendo dalla colonna vertebrale fino a raggiungere il 

fianco e viceversa, con movimento alternato delle due mani. Questi passaggi si ripetono sia con le 

pietre a piatto, che in verticale in modo da dare profondità al massaggio una volta che la 

muscolatura si è distesa completamente. A questo punto si massaggia lungo i lati della colonna 

vertebrale, dove continua il passaggio del meridiano di Vescica Urinaria. Soprattutto con le pietre in 

posizione verticale, si ottiene una grande pulizia del meridiano; l’uscita di questo passaggio viene 

fatta ai lati del collo, procurando una grande distensione di questa parte che è sempre molto 

coinvolta da contrazioni e dolori. Se durante questo passaggio sentiamo che la pietra fa attrito con la 

pelle in certi punti, oppure è più difficile progredire, è perché stiamo incontrando ristagni di energia 

che bloccano lo scivolamento; questi sono punti che necessitano di maggior attenzione e possiamo 

decidere, al termine della manipolazione, di collocare pietre calde su queste zone. Il meridiano di 

Vescica Urinaria è in rapporto con il funzionamento del sistema nervoso autonomo attraverso la 



11 

 

ghiandola ipofisaria che controlla tutto il sistema ormonale, inoltre controlla la funzione 

riproduttrice e l’utero. La sua disfunzione è causata da un’eccessiva tensione in presenza di un 

blocco sessuale. Dal punto di vista mentale, la persona si trova in uno stato di stanchezza dovuto a 

un lungo periodo di stress, si irrita per piccole cose, tende a reagire in maniere esagerata, prova 

ansietà e paura che provocano sudorazione fredda, instabilità generale, tendenza nevrotica. 

Fisicamente si manifesta con dolore alla schiena, sciatica, contrazione e dolore al polpaccio, 

minzione frequente con scarsa urina per la mancanza di elasticità vescicale; bruciore alla minzione 

con o senza infezione, ipertrofia prostatica, dolore al collo dell’utero, ipersensibilità al freddo, 

congestione nasale, fastidi alla base del naso, accumulo di grasso sottocutaneo all’angolo interno 

dell’occhio (dove il meridiano ha inizio). 

Inoltre lungo il percorso di questo meridiano sono collocati i Punti Shu che sono in relazione con 

tutti gli organi interni. Shu vuol dire Trasporto. I punti Shu sono punti che “trasportano” in superfice 

la manifestazione energetica degli organi. Essendo sulla schiena contemplano l’aspetto un po’ più 

Yang. Rapportando il nostro corpo all’impero cinese, la schiena rappresenta le mura del nostro 

impero ( protegge l’imperatore ed i ministri ). I punti Shu rappresentano quindi una relazione tra 

corpo ed universo che interpreta gli organi in base alle aggressioni esterne. Trattando la schiena si 

stimolano tutti gli organi ed altre funzioni del corpo, sempre l’aspetto un po’ più yang, quindi più 

legato alle aggressioni e influenze esterne. Se sono in armonia, ad esempio, non prendo le frescate. 

Se questo accade vuol dire che il corpo ci avverte che siamo deboli e che dobbiamo riequilibrarci. 

Al giorno d’oggi viviamo comunque in situazioni di ultra-squilibrio, specialmente rispetto a 5000 

anni fa quando la MTC ebbe inizio. Quei doloretti che per noi sono normali, sulla corazza, erano 

invece segnali di aggressione che penetrava tramite i livelli energetici. L’ultimo livello energetico è 

l’asse cuore–reni e un punto particolarmente duro significa che sta lavorando tanto in quel 

momento. I punti su un particolare segmento della spina dorsale si correlano agli organi e alle loro 

sindromi fisiche, ma anche agli aspetti psichici ed emotivi a loro associati. I punti Shu possono dare 

aiuto in caso di: artrite, scarsa volontà, paura, problemi alle orecchie, all’utero e all’ano, scarsa 

concentrazione mentale, Shen disturbato (agitazione, nervosismo), vertigine, cefalea. 

Gli Shu (punti del dorso) trattano prevalentemente le condizioni di Vuoto di Qi degli Organi, cioè di 

deficit di energia degli organi. Ciò dimostra che un buon trattamento alla schiena può portare 

equilibrio a livello generale in quanto ogni organo e viscere viene preso in considerazione. 

Il passaggio sulle spalle e collo aiuta a liberare un tratto nevralgico del meridiano di intestino tenue 

e del meridiano triplice riscaldatore. Per il primo si ottiene giovamento a livello fisico equilibrando 

l’eccesso di energia che provoca diarrea cronica (fino al morbo di Crohn),  allergie, abbassamento 

delle difese immunitarie, stanchezza e debolezza nella parte inferiore della schiena con conseguente 

pesantezza a livello delle gambe, magrezza, rigidità, cefalea causata da rigidità nucale, dismenorrea, 



12 

 

abbassamento delle capacità uditive; a livello emotivo tratta la mancanza di fiducia nelle decisioni, 

la timidezza, la tendenza ad isolarsi, la difficoltà a captare certe situazioni in tempo per trasformarle 

in profitto, con conseguente sensazione di aver perso delle opportunità per migliorare la propria 

vita. Dalle spalle si passa alle braccia, massaggiando con movimenti avvolgenti tutto l’arto fino alle 

mani, facendo passare le pietre tra le dita e lasciandole sul palmo della mano in corrispondenza del 

chakra. Questo passaggio libera definitivamente i meridiani di intestino tenue e triplice riscaldatore 

e ne facilita lo scarico. Infatti la pietra appoggiata sul chakra della mano ne stimola una continua 

apertura che permette il rilascio delle tensioni energetiche anche dopo che il massaggio su questa 

zona è finito. Si procede adesso ad un passaggio molto interessante: con una pietra appoggiata alla 

base della spina si inizia a risalire la colonna vertebrale, mentre con l’altra mano si batte con 

un’altra pietra perpendicolare; la vibrazione e il suono dato dal contatto delle due pietre favoriscono 

una pulizia e un riequilibrio profondi del meridiano Yang principale, ovvero del Vaso Governatore. 

Definito come “il mare dei meridiani Yang”, il Vaso Governatore possiede la più forte energia Yang 

alla quale tutti i meridiani Yang si collegano. Questo meridiano sostiene la colonna vertebrale e 

difende il midollo spinale, influenzando le nostre condizioni nervose e mentali. Il suo ideogramma 

significa sorvegliare, ispezionare, governare, correggere (anche la postura e quello che essa 

implica), quindi è sinonimo di potente crescita verso l’alto. Il VG ha due diramazioni: una che 

fornisce energia al cervello e al midollo spinale; l’altra va in direzione del fegato e dell’addome. Le 

alterazioni di questo canale si manifestano con difficoltà a prendersi le proprie responsabilità, 

mancanza di ordine e di regole, tendenza a spaventarsi facilmente, disorientamento, perdita di 

memoria, febbre associata a mal di testa, disturbi visivi, follia, allucinazioni, ipersonnia; pesantezza 

alla testa, vertigini, tremori, disordini mentali e disordini febbrili; stitichezza, emorroidi, infertilità e 

coliche addominali, dolori al petto e all’addome affanno, gastralgie; potrei continuare con una lunga 

serie di sintomatologie che trovano beneficio nel trattare questo meridiano, perché, come già detto, 

è collegato a tutti gli organi. Possiamo comunque dire che la parte dorso-cervicale riguarda i 

sintomi legati a cuore, polmoni, reni e il cervello; mentre la parte dorso-lombare riguarda stomaco, 

milza, fegato, colecisti, intestino e vescica.  

Al termine di questo passaggio posiziono due basalti caldi sulla zona renale in modo da ricaricare il 

rene che contiene tutta la nostra energia; due sulla zona scapolare in modo da ricaricare il cuore; e 

una sulla zona cervicale, così da sostenere il V chakra, e dissolvere gli schemi di difese emotive che 

qui si concentrano. Lascio che chi riceve il massaggio assorba quanto più calore e energia e nel 

frattempo passo a trattare l’aura. Con un cristallo laser o una bacchetta di cristallo di rocca, 

massaggio i chakra dal primo al settimo con movimento rotatorio secondo il sesso della persona 

trattata; se si tratta di un uomo, i chakra anteriori girano partendo dal primo in senso orario e 

alternandosi in antiorario fino al settimo; per la donna è l’opposto. Ma i chakra posteriori girano in 



13 

 

senso contrario, quindi nell’uomo partiremo con il primo chakra in senso antiorario, seguendo 

l’alternarsi fino al settimo. Terminato il riallineamento dei chakra, massaggiamo l’aura con il suono 

di cimbali e campane tibetane, e con il simbolo dell’infinito ripetuto sette volte.  

Questi passaggi sono molto utili a riportare in armonia l’intero organismo che durante il massaggio 

è diventato molto sensibile e ricettivo, facilitato nell’accogliere la vibrazione degli strumenti che 

riportano l’accordo dentro di noi. 

Recuperiamo tutte le pietre appoggiate alla persona e la invitiamo a girarsi dolcemente in posizione 

supina. Come per la parte posteriore, anche qui applichiamo l’olio su tutto il corpo; delicatamente si 

prende contatto con chi riceve il massaggio, appoggiando le mani sulla pancia. Questo è un 

passaggio molto delicato, il tocco deve essere leggero e rassicurante, evitando di far sentire la 

persona invasa e aggredita. Si posizionano i basalti non troppo caldi sull’addome in corrispondenza 

del secondo e del terzo chakra, uno sul torace a metà tra quarto e quinto chakra, e uno (di 

dimensione più piccola) sulla fronte in corrispondenza del sesto chakra. Si copre la parte superiore e 

si procede trattando le gambe. Con i due basalti si ripetono i passaggi fatti sulla parte posteriore, 

prendendo atto che in questo caso stiamo lavorando sui meridiani di rene, milza-pancreas, stomaco, 

fegato, vescica biliare. Dal punto di vista energetico i reni e il fegato sono considerati gli organi più 

vitali. I reni purificano il sangue e regolano la somministrazione energetica di molti organi 

attraverso componenti metaboliche ormonali, per cui sono in rapporto con gli organi sessuali e con 

la risposta individuale allo stress. Lo stato di stress continuo può portare all’esaurimento di questo 

organo, per un eccesso di lavoro ed ha come conseguenza la mancanza di determinazione, di 

motivazione e di impulso, confusione e paura persino delle cose più semplici. Fisicamente la 

mancanza di energia terrestre si manifesta con carnagione spenta e poco elastica, soggetta ad 

infezioni ed eczemi; perdita di capelli, denti fragili, ossa deboli, osteoporosi, pesantezza e fatica 

generalizzata; atrofia muscolare, sensazione di freddo nella parte inferiore del corpo e presenza di 

edemi alle gambe; infiammazione, infezione e calcolosi renale, coliche renali, lingua secca, alitosi, 

deficienza ormonale, eccessiva attività sessuale quando aumenta la tensione, o perdita dell’impulso 

sessuale fino all’impotenza nel caso di debilitazione energetica. Il fegato ha la funzione fisiologica 

principale di immagazzinare e metabolizzare gli elementi nutritivi, assicurando l’alimentazione agli 

organi secondo le loro necessità, per mantenere la buona vitalità di questi in qualsiasi momento. 

Inoltre, aumenta l’alimentazione del sangue e lo disintossica dalle sostanze nocive e dalle tossine 

espellendole con la bile. Energeticamente, il fegato, somministra vitalità all’organismo per 

mantenere il vigore dell’individuo. La causa principale della sua disfunzione è il rapporto con un 

conflitto di mancanza o di perdita materiale. La reazione della persona a questo tipo di conflitto 

potrebbe variare dalla chiusura in sé stessa ad un’esagerata reazione alla perdita.  Ad esempio, una 

persona che ha perso tutti i suoi soldi fino ad arrivare alla fame, piangerebbe questa perdita per 



14 

 

lungo tempo, e questo fatto porterebbe alla deplezione energetica del meridiano, manifestandosi 

come cancro o metastasi al fegato; invece se tiene segreta questa perdita crea uno stato di tensione 

eccessiva del meridiano. A livello mentale la mancanza di energia si manifesta come perdita di 

resistenza alla perseveranza con la tendenza ad annoiarsi. L’eccesso, invece, si manifesta con 

impazienza, irritabilità, tendenza ad essere al limite di un attacco nervoso, rabbia, grande fastidio 

provocato dai rumori, sensibilità emozionale che porta frequentemente ad alzare la voce. 

Fisicamente, la mancanza di energia, si manifesta con perdita di lucentezza degli occhi, vertigini 

quando ci si alza, impotenza, caduta dell’impulso sessuale, temperatura corporea bassa, tendenza 

alla stipsi, debolezza delle articolazioni. L’eccesso di energia provoca una tonalità giallastra negli 

occhi, tendenza all’intossicazione alimentare con nausea e vomito, incapacità di ingrassare, febbre 

alta per causa non conosciuta, rigidità nei muscoli e del tendine di Achille, emorroidi, ernia e dolore 

all’inguine, perdita di appetito e dolore alla testa. Il fegato è collegato con la vescica biliare; il 

meridiano del fegato scorre nella parte interna della gamba, quello di vescica biliare scorre 

all’esterno della gamba. Sono associati dal punto di vista sia funzionale che energetico. Il fegato ha 

l’energia che progetta, la vescica biliare ha quello che realizza e materializza il progetto. La 

funzione fisiologica della cistifellea è quella di immagazzinare la bile e liberarla quando è 

necessario completare la digestione del cibo e delle sue componenti lipidiche. Controlla la quantità 

e l’equilibrio degli enzimi digestivi (inclusi la saliva, i succhi pancreatici e intestinali) che sono 

letteralmente paragonabili al fuoco necessario per la combustione degli alimenti. Dal punto di vista 

fisico l’eccesso di energia porta a secrezione di bile e succhi digestivi in modo sproporzionato, 

causando diarrea, spasmo nei dotti biliari che si manifesta come colica biliare con o senza calcoli, 

spasmo del duodeno causando ulcera duodenale, ipertrofia della cistifellea, iperacidità, nausea 

specialmente al mattino, mal di testa, mucosità degli occhi e perturbazione della vista, cefalea da 

tensione oculare, colore della pelle giallastra, Herpes Zoster costale, dolore all’anca o sul lato 

esterno della gamba, rigidità e dolore nelle articolazioni, tosse con catarro. La mancanza di energia 

si manifesta come stanchezza negli occhi specialmente quando vengono usati in maniera eccessiva, 

secrezione insufficiente di bile e dei succhi digestivi che porta a digestione lenta per mancanza di 

fuoco digestivo, stitichezza, feci con colore chiaro, tendenza anemica, accumulo di grasso nel corpo 

anche se si riduce la quantità di grassi nell’alimentazione, dilatazione della cistifellea, colecistite 

acuta e cronica, tendenza alla degenerazione delle vie biliari. 

 Dal punto di vista mentale si manifesta con la capacità di decidere e di reagire. Il suo blocco 

determina un’incapacità di prendere decisioni o di reagire a una determinata situazione portando 

alla frustrazione, al timore e a varie paure di insuccesso. Analogamente questo meridiano sarà 

mancante di energia se la reazione a una determinata situazione è eccessiva e non proporzionale. Il 

comportamento dell’individuo dunque corrisponde allo stato energetico di questo meridiano; 



15 

 

quando è bloccato e l’energia è in eccesso, la persona si preoccupa per piccoli dettagli, è tesa, 

nervosa, e le sue reazioni sono impulsive. Quando invece è mancante di energia sarà incapace di 

prendere decisioni, perde la forza di volontà e la stanchezza porta all’abbassamento della 

motivazione. Abbiamo già parlato del meridiano di Stomaco precedentemente; ad esso è associato 

quello di Milza-Pancreas. La funzione della milza è di assimilare l’energia dal cibo che viene 

ingerito nello stomaco, per essere trasformata e mandata ai polmoni e quindi a un’ulteriore 

trasformazione. La causa più frequente della chiusura di questo meridiano è un evento che non si 

riesce ad accettare, un evento doloroso e inaspettato con rifiuto di accettare la notizia o l’evento 

stesso vivendo un conflitto di difficoltà di assimilazione. L’aumento di tensione in questo meridiano 

fa sì che la persona non mastichi e non digerisca, per cui le manca la consistenza per assimilare 

completamente gli alimenti. Dal punto di vista mentale si ha tendenza alla preoccupazione eccessiva 

verso tutto, ossessione, inquietudine, ansietà, incapacità di sfogarsi, tendenza ad essere invadenti 

nelle questioni altrui, eccessivo uso della mente e scarso esercizio fisico; scarsa capacità di 

ricordare, difficoltà nel portare a termine le cose, ansietà per il cibo, golosità per i dolci, costante 

sonnolenza. Dal punto di vista fisico si manifesta con scarsa salivazione, bocca appiccicosa  

difficoltà nella discriminazione del gusto, eccessiva sete con un sapore amaro in bocca, mancanza 

dei succhi digestivi che causa anemia. L’individuo ha un colorito marrone scuro del viso, tendenza a 

soffrire di freddo nella parte anteriore delle gambe, la pelle delle mani e dei piedi è rugosa, i talloni 

presentano fessure, corpo rotondo con eccesso di grasso corporale.  

Da questa descrizione dei meridiani energetici che passano lungo le gambe, abbiamo un quadro 

abbastanza completo del lavoro di pulizia e riequilibrio che viene fatto trattando gli arti inferiori. Al 

termine dei passaggi sulle cosce, che vengono ripetuti in modo più vigoroso, si procede a 

posizionare due pietre sotto la gamba in corrispondenza del cavo popliteo, così da consentire al 

meridiano di vescica urinaria una ulteriore pulizia, dato l’alta quantità di tossine messe in circolo 

durante i passaggi sulla parte anteriore delle gambe. Si coprono le gambe e si passa alla parte 

superiore. I basalti posizionati sulla parte superiore vengono rimossi e, con altre due pietre calde, si 

inizia un movimento circolare sulla pancia, in senso antiorario. Questo passaggio permette di 

fluidificare tutte le emozioni legate al secondo chakra. Questo chakra influenza la digestione, la 

secrezione dei succhi gastrici, gli ormoni, le funzioni riproduttive e tutte le questioni di carattere 

sessuale, l’espressione della sessualità e dei problemi inerenti la libido; ed è a questo livello che si 

sviluppa il rapporto con il piacere. E’ il centro dei sentimenti e della creatività; è qui che ritroviamo 

tutte le ferite emotive legate al corpo emozionale, il quale ha un movimento che determina la nostra 

capacità, voglia e desiderio di andare verso l’altro o di ritirarsi da esso. Nel primo movimento c’è la 

sensazione di fondersi in maniera empatica, mentre nel secondo c’è la necessità di allontanarsi. 

Questo movimento è fisiologico che permette alla nostra “spugna” emotiva di assorbire 



16 

 

completamente il contatto, dopodiché è necessario strizzarla per poterla utilizzare nuovamente. 

Sempre a questo livello si sviluppa lo schema della dipendenza affettiva legato al fatto di non poter 

vivere senza l’oggetto dell’amore. Naturalmente esistono delle predisposizioni alla dipendenza 

legate a traumi di nascita. Lo schema della dipendenza affettiva fa scaturire tutti i sentimenti di 

gelosia, disperazione, attaccamento, ricatto che sono in antitesi con il concetto di Amore. C’è 

un’attrazione particolare tra la persona che propende per l’espansione e quella che propende per 

l’introversione, perché si cerca la compensazione attraverso l’altro. Attraverso il contatto dei corpi 

emotivi, gli amanti sperimentano le ferite emozionali attraverso litigi e rabbia. Il corpo emotivo 

viene influenzato nella nostra infanzia e di solito rimane in una dimensione infantile. Per mezzo di 

quest’ultimo si interiorizzano i modelli comportamentali dei genitori e di conseguenza si sviluppano 

atteggiamenti e reazioni che non rispecchiano la vera indole dell’individuo. Se in un momento di 

ricerca del contatto si incontra una chiusura da parte della madre o del padre, è probabile che 

alimenti nell’individuo la sensazione di rifiuto o di abbandono. Le relazioni trasportano l’essere 

umano in profondità, nell’intimità del proprio essere. E’ per questo che spaventano tanto; spesso, 

pur di non vivere la complicità, le persone tendono a spostare l’attenzione dall’intimità del rapporto 

ad altri obiettivi come la casa, la gestione della famiglia, gestione dei figli, ecc.  Anche la modalità 

di passare da una relazione all’altra è un mezzo per non scendere mai in profondità. Esprimere e 

condividere le proprie paure rispetto all’abbandono e al rifiuto è un ottimo passo per poterle 

integrare. Massaggiando con i basalti caldi in senso antiorario la parte dell’ombelico e dell’addome, 

si rimettono in circolo tutte queste dinamiche, il potere del calore e del movimento sradica ciò che si 

è attaccato in profondità, e le tossine vengono rimesse in circolo per poi essere eliminate. Infatti, 

dopo il movimento antiorario, viene fatto un movimento in senso orario, che percorre l’anatomia 

dell’intestino crasso, in modo da dare la direzione per l’eliminazione di ciò che è stato portato in 

superficie. Chi riceve il massaggio può avere emozioni forti che vanno dal piacere e l’ilarità, al 

senso di abbandono e al pianto. Inoltre il calore sviluppato in questa zona sostiene il meridiano dei 

Reni, sostenendo quindi tutto l’organismo. Al di sopra dell’ombelico si agisce sui meridiani di 

Fegato, Stomaco e Milza, portando pulizia e armonia sulle emozioni di rabbia, accettazione e 

pensieri ossessivi. Inoltre si riporta armonia al Plesso Solare, o terzo chakra, che influenza gli 

organi addominali: produce poteri fisici e mentali, tra cui una capacità non comune di controllo sui 

movimenti fisici e facoltà psichiche straordinarie, che richiedono un buon coordinamento tra tutti i 

movimenti corporei. Influenza i problemi legati alla salute, all’energia e all’azione fisica ed anche 

all’immunità dalle malattie.  E’ collegato direttamente con la propria capacità di prendersi cura di sé 

stessi e rappresenta l’aspetto costruttivo e distruttivo, la crescita, l’abbondanza, il decadimento e la 

caduta. La brama di potere e di dominio sono uno squilibrio di questo chakra e si scatena per la 

paura di non ricevere, di soffrire per la mancanza di nutrimento e di approvazione. Se questa 



17 

 

dinamica è presente si scatena la rabbia e quindi la sua conseguenza: la lotta o la sottomissione. 

Questo è il centro dell’autostima, della volontà e dell’autoaffermazione. L’emozione primaria di 

questo chakra è l’autonegazione. Ci sono due tipi di espressone del potere: quello indipendente, cioè 

il fuoco che parte dall’interno e divampa verso il mondo esterno che si manifesta con un forte 

carisma e una forte volontà; il secondo è il potere alimentato dall’approvazione degli altri che 

possiamo rappresentare come il vento che arriva dall’esterno e mantiene viva, o spenge, la fiamma 

interna. Ci sono due oscillazioni energetiche: l’espressione della forza e della potenza e la 

mancanza della stessa. Si alternano momenti di azione ad altri di inattività seguendo questo flusso. 

Ogni essere umano ambisce ad ottenere quell’energia così poco compresa che è l’amore; il bambino 

riceve questa vibrazione dai genitori che non sanno cos’è l’amore e la confondono con 

l’approvazione e l’accettazione perché è quello che hanno appreso. In bimbo inizia a sviluppare la 

sua personalità in base a quanta approvazione riesce ad ottenere. Questa è un’immagine riflessa di 

sé stessi ed è realizzata in base a tutti i “devi” che sono stati interiorizzati. Ovviamente si 

selezionano quelle che definiamo luci, cioè quelle che gli altri definiscono qualità, e le ombre, cioè 

quelli che vengono classificati come difetti e, dentro l’individuo, si crea una scissione che ci spinge 

a reprimere e negare quest’ultime. Si crea così un lato ombra che tentiamo di tenere nascosto 

sempre, un esercizio che dura una vita. Il lato ombra eccessivamente negato, crea disturbi veri e 

propri sia a livello fisico che emotivo. Talvolta, anche nelle relazioni affettive è possibile che uno 

dei due partecipanti scivoli nel lato ombra dando la possibilità anche all’altro di viverlo 

rispecchiando quelle qualità negate. In altre parole, può emergere da dentro di noi oppure possiamo 

proiettarlo all’esterno di noi. Un esempio classico di questa dinamica è il rapporto e il ruolo di 

tiranno/vittima. Lo schema energetico è identico, cambia solo l’espressione. Nel corpo astrale 

collegato a questo chakra, sono presenti le ferite karmiche. Ogni evento della nostra vita è filtrato 

dalla lente del passato, sia questo di natura emozionale, oppure un fattore imputabile alla mente 

reattiva, cioè a quelle registrazioni di eventi, rumori e sensazioni fatte in momenti di pericolo o di 

grosso shock che possono interferire con la percezione del tempo presente. Ognuno di noi interpreta 

la propria esistenza in base ai modelli schematici impressi nella struttura energetica, quindi creiamo 

la realtà in base a questo: la vittima avrà necessità di un tiranno per poter realizzare i propri disegni. 

Aumentare la consapevolezza, la presenza e la vibrazione allenta e trasmuta la morsa karmica. La 

modalità della lotta inasprisce la morsa in quanto “ciò che resisti, persiste nell’esistenza”. La 

trasformazione positiva dell’energia femminile di questo chakra permette di comprendere e 

interiorizzare il concetto di accettazione come l’azione meno passiva e più potente che possiamo 

sperimentare. L’energia del giudizio lavora a questo livello. Ogni volta che esprimo un giudizio su 

un’altra persona in essa ritrovo una parte di me negata/repressa o desiderata. Il giudizio blocca, 

inibisce, abbassa l’autostima, mantiene l’inconsapevolezza. Ogni volta che si avverte un disturbo, si 



18 

 

verifica una tensione nel corpo, oppure uno sbalzo emotivo molto forte, o si esprime un giudizio, 

sono tutte conseguenze del fatto che una ferita o una carenza sono state toccate o stimolate 

all’interno. Talvolta quello che si vede riflesso nell’altro è una parte di noi che non trova  

espressione perché in contrasto con l’immagine brillante che si è imparato ad esprimere e quindi 

questo atteggiamento viene negato. Anche il giudizio positivo può nascondere, in realtà, invidia, 

gelosia, inadeguatezza oppure manipolazione attraverso l’adulazione. E’ importante quindi 

chiedersi sempre cosa si prova e ascoltare le emozioni attraverso il corpo per svelare dinamiche 

interiori ancora più sottili.  

Si procede massaggiando, sempre con le pietre, verso l’alto con le mani unite, arrivando sotto la 

zona mammaria e riscendendo dai lati; a questo movimento si alterna un movimento a mani unite 

dal basso fino alle clavicole, passando dal chakra del cuore, per poi riscendere sempre dai lati. 

Questo porta una grande pulizia sul meridiano principale Yin chiamato Vaso Concezione. Come per 

il Vaso Governatore, questo meridiano è definito “il mare dei meridiani Yin” e possiede la più forte 

energia Yin di tutto l’essere; a questo sono collegati internamente tutti i meridiani Yin ed influenza 

la nostra abilità a concepire, ma non solo a livello sessuale. L’ideogramma che lo rappresenta 

riflette il significato di occupazione (lavoro di cui si è incaricati), assumere la responsabilità di 

qualcosa, sostenere, avere la forza di…., assumere una carica. La sua funzione più importante è 

quella di controllare la gravidanza. Questo viene confermato anche dal fenomeno fisico della linea 

Aura; durante la gravidanza, il tendine che percorre l’addome in verticale, e che segue la linea del 

Vaso Concezione, cambia colore fino a poterlo osservare ad occhio nudo dalla pelle. Osservando 

l’addome di una donna possiamo capire se ha già avuto gravidanze, ricercando l’ombra della linea 

Aura, che rimane presente dopo la prima gravidanza portata a termine. Sia nell’uomo che nella 

donna, i disturbi su questo meridiano possono portare alla sterilità. In generale è legato 

maggiormente alle azioni più materiali (bere, mangiare, dormire, ecc.) e viene interessato dalle 

disarmonie degli organi Yin, in particolare quelle di Fegato e Reni. Ha inoltre un rapporto molto 

stretto con l’utero e quindi con i problemi di infertilità, nonché con le disfunzioni dell’apparato uro-

genitale. Il passaggio in alto sostiene il cuore ed i polmoni, favorendo una pulizia di sentimenti di 

delusione affettive e di tristezza. L’uscita dai lati del movimento, facilita l’eliminazione di queste 

tossine dai chakra delle mani. Per ottenere una pulizia profonda del meridiano Vaso Concezione si 

continua con una vibrazione fatta con la mano chiusa partendo dal manubrio dello sterno fino al 

basso ventre; questo movimento viene fatto una volta, oppure, se sentiamo resistenza, si ripete per 

tre volte. In seguito ripeto la manovra fatta sul Vaso Governatore, trascinando una pietra verso 

l’addome con una mano, mentre l’altra batte continuamente con un’altra pietra, creando suono e 

vibrazione che scendono in profondità, fino a rimuovere le energie più radicate e stagnanti. Queste 

manovre vanno ad agire anche sul quarto chakra, che governa il cuore e la circolazione; ricarica 



19 

 

energeticamente il sangue ed i fluidi corporei, e governa la circolazione energetica nel corpo. 

Questo chakra vibra alle frequenze dell’amore e della comprensione verso gli altri. Alimenta la 

sensibilità verso l’ambiente esterno e l’avversione e il timore se non è equilibrato. Quando è aperto 

alimenta la gioia, l’accettazione, la compassione, la bontà, la capacità di dare e di ricevere. Più in 

generale, qui è presente la capacità di prendersi cura della vita (umana, animale, vegetale). Il chakra 

del cuore rappresenta l’elemento aria, ed è considerato da molte tradizioni come la sede dell’anima. 

E’ un ponte che sospinge le energie più dense dei chakra inferiori verso la leggerezza di quelli 

superiori. Attraverso di esso è possibile la canalizzazione e la trasmissione dell’energia cosmica. In 

questo centro si sviluppa il concetto interiore di amore universale o amore incondizionato, così 

difficile da concepire per la nostra mente. E’ collegato con il corpo mentale e, di conseguenza, si 

carica spesso dell’ansia e della frenesia tipica del nostro tempo. Lo squilibrio di questo chakra crea 

disturbi, malattie cardiocircolatorie, polmonari, asma, allergie, bronchiti, difficoltà nelle relazioni 

affettive, sentimentali, sociali, familiari. In ogni chakra c’è un vuoto ed è lì che si crea la 

sincronicità: in questo chakra, andando verso il vuoto, la prima sensazione è quella della solitudine; 

ma se si riesce a superare questo scalino, la sensazione successiva è quella di pienezza profonda. 

Quello stato che permette di accedere alla consapevolezza che l’amore è uno stato proprio, una 

condizione dell’anima e che le relazioni seguono dinamiche diverse. Avvicinarsi a sé stessi con una 

tale profondità e comprensione, eleva la qualità dei sentimenti, purificandoli dalle distorsioni e 

rende possibile il fatto di vivere relazioni più affini a questo nuovo assetto interiore. 

Anche il quinto chakra, o chakra della gola, viene coinvolto e purificato da questi passaggi, essendo 

collocato sulla linea del Vaso Concezione. Questo chakra influenza il respiro e la modulazione della 

voce, il movimento della lingua, la produzione della saliva e le funzioni relative ai bronchi. Produce 

capacità espressive e chiare dell’intelletto, della logica e delle espressioni artistiche. Dato che è 

collegato alle ghiandole ed alle strutture del collo e della gola, questo chakra è collegato 

intimamente con i tessuti e le ghiandole linfatiche, e quindi alla naturale capacità del corpo di auto-

guarirsi. Ovviamente è anche il centro della comunicazione e della capacità di percepire in maniera 

lucida. In questo chakra sono racchiuse le potenzialità del suono e dell’etere; è legato alle 

convinzioni profonde, agli schemi e ai traumi legati alla nascita, e alla responsabilità della propria 

vita; ed è anche la sede dell’espressione creativa. Gli squilibri in questo chakra si manifestano come 

difficoltà di comunicare efficacemente le proprie idee e sentimenti, e di accettare i punti di vista 

altrui; a livello fisico provoca problemi alla gola, alla mandibola, alla tiroide, alla laringe, alle 

tonsille e al timo.  In questo chakra si palesa il potere della manifestazione, cioè la capacità di creare 

nella propria vita quello che si desidera. Tuttavia è necessario lavorare sull’allineamento tra mente-

corpo-spirito affinché i nostri obiettivi appaghino tutti gli aspetti correttamente. Il rischio è quello di 

essere condizionati dall’accanimento verso una meta anche quando non è più affine al proprio 



20 

 

percorso. Ciò potrebbe impedire di cogliere le infinite possibilità che sono disponibili in ogni 

momento.  

Proseguendo nel trattamento, con entrambe le mani, massaggio con due pietre un braccio per volta, 

favorendo l’uscita di tensioni e tossine dai meridiani del Cuore e Polmoni, e allo stesso tempo 

pulendo tutti i meridiani che corrono lungo le braccia, compreso quello di Intestino Crasso e del 

Ministro del Cuore. Il meridiano del Cuore trasforma gli stimoli ricevuti dai cinque sensi in risposte 

interne: si sente questo in maniera chiara nel battito cardiaco. La disfunzione del meridiano del 

Cuore è causata da un conflitto di separazione da una persona cara, o da una preoccupazione 

notevole per un familiare, o da un conflitto con esso; appare generalmente dopo la chiusura del  

centro del torace accompagnata da una tensione nervosa dovuta a uno shock o a una fatica estrema. 

Dal punto di vista mentale la disfunzione di questo meridiano porta la persona ad agire in maniera 

inappropriata con chi le sta attorno, per il fatto che non si sente stabile nel proprio centro; essa 

avverte tensione nervosa prolungata, soffocamento emozionale dopo una crisi di separazione, 

ansietà e preoccupazione che riducono l’appetito, inquietudine senza avere la capacità di calmarsi, 

tendenza alla nevrosi e alla paranoia; la persona si spaventa facilmente, ha difficoltà di 

concentrazione, tensione alla lingua che provoca la balbuzie. Dal punto di vista fisico si manifesta 

con dolore al petto, palpitazioni, angina pectoris, tensione e dolore ipocondriale, sete intensa, 

rigidità nelle mani con una sensazione di calore al palmo e sudorazione eccessiva, tendenza a 

stancarsi facilmente, lingua coperta da una patina bianca spessa, occhi arrossati e sensazione di 

fastidio, dolore lungo tutto il tragitto del meridiano. Il blocco di questo meridiano è abbastanza 

frequente per il ritmo frenetico della vita e per l’abbassamento dell’entità famigliare come mezzo di 

appoggio durante il conflitto di abbandono e separazione che diventa sempre più frequente. Il 

meridiano del Ministro del Cuore è associato a quello del Triplice Riscaldatore ed insieme sono 

implicati nella circolazione dei fluidi e nella protezione dell’organismo. Permettono al corpo di 

essere pieno di vitalità e in grado i difendersi. In particolare, il Maestro del Cuore, è connesso con la 

funzione circolatoria, che include la circolazione del cuore, dell’aorta, di tutte le arterie, le vene e i 

dotti linfatici; controlla la circolazione periferica e il flusso linfatico, che lo collegano alla pelle, le 

membrane mucose e sierose che ricevono il loro nutrimento dalla rete periferica capillare e linfatica. 

La causa precisa della sua disfunzione non è ancora nota, ma si è rilevato che questo meridiano è in 

correlazione con il centro del petto, che in rapporto a sua volta con il nostro affetto verso i membri 

della famiglia e verso il partner, per cui una continua tensione nell’ambito familiare causerebbe la 

chiusura del meridiano, anche senza arrivare ad un vero conflitto di separazione. In alcune persone 

la causa può essere la pressione e l’eccessiva tensione nell’ambito del lavoro, specialmente se la 

persona è legata sentimentalmente al lavoro. La pressione del sangue è un indice sensibile dello 

stato di questo meridiano. La funzione circolatoria si riduce per l’eccessiva carica sul cuore; a lungo 



21 

 

andare l’arteriosclerosi è la manifestazione fisica della disfunzione del meridiano. Dal punto di vista 

mentale la persona è ansiosa, impaziente, senza avere però la capacità di agire; avverte una 

sensazione di soffocamento totale per un’eccessiva concentrazione e per aver lavorato a lungo nella 

stessa posizione che crea delle difficoltà a rilassarsi. Lo stato di mancanza di questo meridiano porta 

alla depressione, mentre l’eccesso causerebbe agitazione, isteria, epilessia e la predisposizione alla 

schizofrenia. La manifestazione morbosa fisica si presenta con angina pectoris, palpitazione, 

sensazione di oppressione al petto che causa una difficoltà di respirazione e mancanza di fiato; 

contrattura del collo e del braccio, sensazione di calore alla testa e freddo alle estremità; 

infiammazione in bocca, singhiozzo, tendenza all’ulcera gastrica e duodenale per iperacidità, 

sensazione di calore all’incavo della mano e calore nella regione percorsa dal meridiano. La 

malattia vascolare periferica arteriosa e l’ipertensione arteriosa sono il risultato della disfunzione 

cronica di questo meridiano. I meridiani dei Polmoni e dell’Intestino Crasso sono connessi con 

l’interscambio e l’eliminazione di energia. I polmoni assorbono l’energia attraverso l’aria respirata 

ed eliminano quella di scarto non adatta al corpo, mentre la funzione dell’Intestino Crasso è quella 

di eliminare i residui alimentari e recuperare i fluidi derivanti dalla digestione e dal metabolismo 

degli alimenti. La pelle è in rapporto filogenetico e funzionale con questi due organi e ne è 

l’estensione esterna; infatti polmoni ed intestino sono gli unici apparati interni che comunicano 

direttamente con il mondo esterno e si prolungano nella pelle; i polmoni attraverso le vie aeree 

superiori ed il naso, l’intestino attraverso lo sfintere anale. Le condizioni dei polmoni si riflettono 

sulla pelle perché essa stessa è un organo di respiro; inoltre la tonalità della pelle indica la vitalità e 

lo stato di salute, il quale è in relazione con la funzione respiratoria. La disfunzione di questi 

meridiani appare inizialmente sulla pelle o sul naso, ma hanno anche rapporto con la sclera 

dell’occhio, con la gola, l’ano, la respirazione cutanea e la sudorazione dei pori. Per questo motivo 

l’Hot Stone massage è particolarmente indicato sulle disfunzioni di polmoni e pelle, poiché il calore 

stimola una sudorazione profusa che va a liberare e pulire tutti i pori della cute e facilita 

l’eliminazione delle tossine. La funzione del meridiano dei Polmoni non consiste soltanto nel 

prendere l’energia dall’esterno e raffinarla per essere distribuita in tutto il corpo, ma purifica anche 

l’energia assorbita dalla milza che viene trasportata ai polmoni. Questo processo si manifesta 

fisicamente nell’atto di respirazione con il quale avviene lo scambio di ossigeno e l’eliminazione 

dell’anidride carbonica. Le disfunzioni di questo meridiano appaiono quando il centro del torace è 

bloccato per la paura della separazione dai cari o per paura della morte. Quando si verifica una 

disfunzione per mancanza di energia, la persona tende a isolarsi e chiudersi alla società, si allontana 

dalla famiglia ed emozionalmente appare come un individuo melanconico con perdita di vigore e 

fatica estrema che arriva al disagio di stare in piedi. Con l’eccesso di energia, invece, la persona 

appare ansiosa e ipersensibile: eccessiva ansietà per piccoli dettagli, preoccupazione per aver 



22 

 

accettato troppo lavoro, incapacità di rilassamento e di respirare profondamente, lunghi sospiri per 

sbloccare il torace rigido e contratto, suscettibilità al raffreddore e alla tosse, specialmente quando 

la parte superiore del petto viene esposta al vento, all’aria condizionata o al freddo. La funzione 

dell’Intestino Crasso completa quella dei Polmoni e in più elimina i rifiuti alimentari. Dal punto di 

vista psicologico questa parte viene colpita quando la persona trattiene le emozioni o non manifesta 

i propri sentimenti. Il blocco di questo meridiano si manifesta chiaramente quando esiste una 

chiusura del terzo chakra causata da uno spavento per un eventuale danno fisico personale o altrui. 

La liberazione di gas dall’intestino potrebbe essere interpretata simbolicamente come liberazione 

delle emozioni trattenute. Visto che questo è il centro dei rapporti sociali, la persona tende a perdere 

la motivazione e l’interesse verso coloro che non appartengono alla famiglia; appaiono problemi di 

relazione interpersonale e mancanza di fiducia negli amici, c’è delusione e dipendenza dagli altri, 

non si è in grado di prendere iniziative. quando il meridiano è in blocco l’individuo prova difficoltà 

a liberarsi psicologicamente; questa tendenza è poi spesso accompagnata dalla respirazione 

superficiale che aumenterà con la mancanza di esercizio fisico. Le manifestazioni fisiche che si 

rivelano per blocco dovuto all’eccesso di energia sono: tendenza alla congestione nasale, 

ipersensibilità nel tratto respiratorio superiore, gonfiore e mal di gola, vescicole alle gengive, 

specialmente quelle superiori. Il blocco nella fase di eccitazione si manifesta con colorito della pelle 

pallido e suscettibile alle infezioni, dolore alla spalla (spalla congelata), dolore al gomito (gomito 

del tennista), dolore all’avambraccio e all’indice, tremore alle dita, colite ulcerosa. La mancanza di 

energia appare con epistassi, costipazione, diverticolosi, emorroidi, occhi arrossati, freddo nella 

parte inferiore dell’addome e alle estremità. Nei casi di debilitazione energetica può apparire la 

degenerazione cellulare. 

Il passaggio sulle braccia termina posizionando due basalti a contatto con il palmo delle mani, 

sempre sul chakra di queste, in modo da continuare a stimolare lo scarico e l’eliminazione di 

energie perverse ed in esubero.  A questo punto si copre completamente la persona e si passa al 

massaggio del viso e al collo. Con due pietre calde si iniziano dei passaggi di stiramento ai lati del 

collo, dall’alto verso il basso, percorrendo il muscolo dello sternocleidomastoideo (triplice 

riscaldatore). Questi passaggi, ed i successivi che verranno illustrati, si ripetono per sette volte con 

l’intento di pulire a tutti i livelli le energie intrappolate in questi punti. Massaggio dal trapezio alla 

cervicale (intestino tenue); si appoggiano le pietre perpendicolari agli angoli della bocca, e percorro 

il viso fino alle tempie (meridiano di stomaco e fegato); passaggio sullo zigomo, dal naso verso 

l’orecchio (meridiano di stomaco); sotto gli occhi, dall’interno all’esterno (vescica biliare e fegato); 

passaggio sulle arcate sopraccigliari (triplice riscaldatore); ultimo passaggio sulla fronte dal centro 

verso l’esterno (vescica biliare e vescica urinaria). Quest’ultimo passaggio interessa anche il sesto 

chakra o 3° occhio. Questo chakra influenza il mesencefalo, dove vengono assorbiti tutti gli stimoli 



23 

 

nervosi per poter essere inviati a tutte le altre parti del cervello, per cui il mesencefalo dà energia a 

tutta la regione della testa. In questo centro risiede il controllo della coscienza e delle reazioni 

fisiche, purificazione e trasformazione dei pensieri in forme di giudizio più raccolto, con la graduale 

diminuzione delle percezioni sensoriali. Gli squilibri qui si manifestano attraverso incubi, fenomeni 

psichici eccessivi o sgradevoli, mancanza completa di sogni, mancanza di creatività, problemi agli 

occhi e alle orecchie. Quando questo chakra è armonico dona chiarezza nella vita e aiuta ad avere 

maggiore consapevolezza. Mentre quando è bloccato, può provocare fanatismo o ateismo. Talvolta 

il blocco di questo chakra deriva da un progetto non realizzato, un sogno che non si è avverato. La 

delusione per non aver visto realizzati i propri progetti crea una contrazione di questo centro e 

riduce l’intuizione e la chiarezza mentale. Altra causa può derivare da uno shock in cui si assiste o 

si vive in prima persona un episodio particolarmente traumatico (ad esempio un incidente di auto). 

Terminati questi passaggi si posiziona una pietra sulla fronte, e due (piccole e tiepide) sugli occhi. 

Come per la parte posteriore, si passa il cristallo sui chakra partendo dal primo, imprimendo il 

movimento orario o antiorario a seconda del sesso di chi ha ricevuto il massaggio; si suonano i 

cimbali e la campana tibetana per completare l’armonizzazione della vibrazione di tutto l’essere. 

Ultimo passaggio il simbolo dell’infinito sull’aura, ripetuto sette volte. 

A questo punto il trattamento è terminato; chi ha ricevuto il massaggio è in uno stato molto rilassato 

e profondo per cui è bello lasciare ancora per qualche minuto in questa condizione di riposo 

profondo. Si ritirano le pietre e si invita la persona a riprendersi dolcemente e con calma. 

Seppur il calore delle pietre può ricordare il calore dell’abbraccio materno, questo trattamento 

rimette in contatto con le energie Yang, con il Padre, con le energie cosmiche, con il Fuoco che 

stimola e dà forza vitale. Nella mia esperienza di praticantato ho riscontrato che questo massaggio è 

molto adatto per chi è in contrasto con il principio Maschile, sia esso come figura paterna, partner o 

superiore. Stimolando, purificando e rafforzando la parte maschile, chi riceve questo massaggio (sia 

esso uomo o donna) ritorna in armonia con il Maschile dentro e fuori di sé. Per questo è un ottimo 

suggerimento per le persone che sollevano criticità che rimandano a questo argomento.  

Importante aggiungere che è bene non esagerare con i trattamenti in quanto con il processo di 

purificazione si perdono anche sostanze utili (sali minerali, vitamine, zuccheri …) oltre che, 

ovviamente, molta acqua. E’ quindi fondamentale proporre a fine trattamento un tè o una tisana con 

un po’ di miele.  

 

 

 

 

 



24 

 

CAPITOLO II 

IL MASSAGGIO DELLA LUNA 

 

Il Massaggio della Luna è una tecnica nuova ideata da Sabrina Vaiani, direttrice e fondatrice di 

Eterea - Scuola di Nutraceutica e tecniche energetiche. Sabrina inizia il suo percorso di esplorazione 

interiore e metafisica fin da giovanissima. Segue per molti anni un percorso di meditazione e di 

ricerca e si specializza in tecniche energetiche. Fonda nel 1999 il Centro “Energia e Benessere” che 

ha lo scopo di divulgare il pensiero olistico. Attraverso la sua esperienza che tocca le varie 

tradizioni, ha concepito varie nuove tecniche, tra le quali il Massaggio della Luna. 

Ho deciso di continuare la mia tesi con l’esposizione di questo  massaggio perché, a mio avviso, è la 

giusta contrapposizione all’Hot Stone Massage. Come in astrologia, Sole e Luna, sono i due 

luminari che rappresentano le energie esteriori ed interiori dell’essere umano, il Padre e la Madre, il 

principio Maschile e quello Femminile, l’energia vitale e l’energia emozionale; così, in questo caso, 

l’Hot Stone Massage rappresenta il canale per entrare in contatto con l’energia ancestrale, con il 

Padre, il Maschile; mentre il Massaggio della Luna rappresenta il canale  per entrare in contatto con 

la parte emozionale, la Madre, il Femminile.  E’ un trattamento evocativo che si avvale di strumenti 

diversi che trasportano la persona in un viaggio interiore, attraverso sfioramenti ed accarezzamenti 

molto leggeri, di suoni e vibrazioni. Per certi versi ricorda molto il massaggio Tantrico; Tantra in 

Sanscrito significa “strumento per ampliare la coscienza”. Le origini del Tantra non sono ben note; 

si sa che è nato in una società matriarcale, nella Valle dell’Indù circa 3-4.000 anni fa; il primo testo 

scritto risale al 400 a.C., ed è una via molto femminile che include i sentimenti e dove la donna 

conduce molti rituali. Lo scopo del massaggio tantrico è di risvegliare i sensi per diventare più 

presenti nel corpo, che diventa più sensibile man mano che si usano oggetti più delicati. Nel 

Massaggio della Luna le tecniche ondulatorie agiscono in profondità, stimolando il sistema 

parasimpatico che, a sua volta, calma l'intero organismo, introducendo un effetto di profondo e 

benefico rilassamento sul corpo e sulla mente. I movimenti riportano indietro nel tempo, fino alla 

fase intrauterina. Gli sfioramenti con i pennelli e  con le piume provocano brividi nel corpo e 

permettono di riattivare la sensibilità e la ricettività dell’epidermide e di liberare le memorie 

emotive relative ad episodi non integrati anche se apparentemente superati o “dimenticati”. Le 

origini del massaggio con uso di pennelli sono antiche e risiedono in Oriente: i cinesi usavano, 

infatti, farsi massaggiare con piume di pavone o di struzzo, quando non erano le trecce delle loro 

concubine. Inoltre, l’uso dei pennelli, può essere considerato un trattamento drenante  che riattiva la 

circolazione e riossigena i tessuti di tutto il corpo. Stimolando la rete linfatica più superficiale, i 

pennelli favoriscono l’eliminazione dei liquidi e delle tossine. Addirittura sulla zona del viso il 



25 

 

massaggio ha l'effetto di un trattamento lifting, riattivando il microcircolo, facendo sì che la pelle 

dell’ovale appaia più luminosa e compatta e appianando le rughe (si tratta, naturalmente, di un 

effetto temporaneo e non durevole).  

Questo massaggio permette di affidarsi ad un morbido ritmo che ricorda quanto sia importante 

ricevere e lasciarsi andare. In questo trattamento non viene utilizzato l’olio da massaggio, ma si usa 

il talco: sostanza carica di significati lontani, ricordi di infanzia e profumi antichi, contatti amorosi 

con la madre o chi per lei.  In principio era formato soltanto da talco e acido borico: l’uno 

profumava, l’altro disinfettava. Oggi nella formula compaiono altri elementi, come il carbonato di 

magnesio, che ha una funzione assorbente, l’ossido di zinco, che protegge la pelle dalle irritazioni, e 

l’undecilenato di zinco, utile per prevenire e combattere le micosi; e poi sostanze conservanti, 

antitraspiranti e profumi. La cura dell’ambiente è fondamentale; la stanza deve essere molto 

riscaldata poiché chi riceve il massaggio resta scoperto per la maggior parte del tempo; inoltre i 

brividi provocati dai vari passaggi sono piacevoli, e non devono essere vissuti come brividi di 

freddo che andrebbero a annullare l’effetto di ricongiungimento al principio della Madre. 

La persona viene invitata a distendersi sul lettino in posizione supina; anche qui notiamo la 

differenza con l’Hot Stone che inizia in posizione prona. La posizione supina aiuta a rievocare le 

emozioni legate alla prima infanzia, quando qualcuno si prendeva cura di noi, ci puliva e profumava 

in un gesto colmo di amore. Il contatto inizia dai piedi  accarezzando la parte interna e la pianta. Si 

distribuisce il talco con movimenti leggeri e lunghi passando dal contatto con il palmo della mano a 

quello con i polpastrelli, con carezze sempre più leggere, atte a stimolare i bulbi piliferi e il riflesso 

del brivido che porta un rilassamento profondo e il rilascio di tutte le tensioni intrappolate nella 

pelle. Come abbiamo visto precedentemente, la pelle è un organo deputato alla respirazione e 

all’eliminazione di scorie e tossine; collegata ai polmoni e all’intestino crasso, nelle maglie della 

pelle rimangono intrappolate tutte le emozioni di paura della separazione dalle persone care e la 

paura del contatto con chi non fa parte della famiglia; inoltre sono intrappolate le tristezze e le 

impressioni legate al passato che non siamo riusciti a lasciare andare. Si procede appoggiando le 

mani sui fianchi e creando una piccola onda che  provoca  un dondolio. Questo movimento simula il 

corpo che si abbandona all’acqua e si lascia cullare, ma anche le braccia della madre che ci cullano 

per condurci al sonno e al sogno. Inoltre movimenta la colonna vertebrale e aiuta a rilassare la 

respirazione. Si afferrano le gambe, portando le ginocchia verso il petto della persona, in maniera 

tale da far distendere bene la colonna vertebrale e permettere alla persona di affidare il proprio peso 

corporeo e si creano piccoli cerchi. Questo è un movimento semplice che  ha implicazioni profonde; 

permette di sollevare le gambe che danno un senso di stabilità e radicamento e allentare la tensione 

nelle vertebre, la persona affida il suo peso all’operatore restando sospesa, come il bimbo che viene 

preso in braccio. Si riportano le gambe a contatto con il lettino, facendolo con delicatezza e molta 



26 

 

attenzione, per non provocare senso di pericolo o abbandono. Accarezzare le gambe con 

leggerissimi sfioramenti prima con il palmo della mano disteso e poi con i polpastrelli. Appoggiare 

la mano sull’addome e massaggiare in maniera circolare prima con il palmo disteso e poi con i 

polpastrelli. Si crea una piccola spirale in senso orario che sale dalla pancia fino alla gola. 

L’intenzione è quella di liberare le energie congeste depositate nei chakra e liberare Ida e Pingala le 

due nadi che formano una spirale (Ida -luna- controlla i processi mentali; Pingala -sole- controlla i 

processi vitali) e si intrecciano intorno al canale principale che è Sushumna, considerato il canale 

del risveglio. Si crea un movimento “intrecciato” sul pettorale che libera l’ansia  e riattiva le forze 

del chakra del cuore. Si creano spirali con un tocco leggerissimo, sul muscolo 

sternocleidomastoideo, sulle clavicole ed infine sulle cuffie dei rotatori. Delicatamente, con i 

polpastrelli si scivola verso le mani. Si ripete tutto creando spirali fino a soffermarsi sul chakra della 

mano. Si accarezzano delicatamente le mani con attenzione e cura. Si passa alla testa e si 

appoggiano  le mani sulle vertebre cervicali creando un leggero dondolio e proseguendo con tocchi 

delicatissimi. Ripeteremo questi movimenti sul viso. Prenderemo i pennelli e partiremo dai piedi, 

più correttamente dalle caviglie verso i piedi e poi dalle caviglie verso  la zona inguinale. I circuiti 

sono sia ascendenti che discendenti. Si spolvera verso l’esterno e poi verso l’interno. Si passa alla 

pancia creando un movimento da fianco a fianco, prima leggero e poi più intenso.  Si spolvera 

contemporaneamente verso l’esterno, come a voler eliminare i blocchi saliti in superficie in questa 

zona molto delicata e direttamente collegata a questo massaggio. Infatti, di nuovo, qui si parla di 

secondo chakra e del rapporto con il piacere, con l’infanzia e con la madre. Si prosegue salendo 

verso le clavicole, si mantiene un tocco leggero e si ripetono spirali e cerchi sulle spalle per poi 

scivolare delicatamente verso braccia e mani. Questo passaggio libera il chakra della gola e tutte le 

problematiche vissute durante il periodo intrauterino, e quelle relative alla nascita. Anche qui come 

nell’Hot Stone, si usa la campana tibetana sulla pancia e sul cuore, ma in questo caso la si usa a 

contatto della persona (protetta da un asciugamano) in modo da ottenere una profonda vibrazione. 

Senza contatto  si suona all’altezza del terzo occhio. Si passa ai cimbali e si simula la diffusione del 

suono prima sulle gambe, poi sul busto ed infine sulle braccia. A questo punto la persona è molto 

sensibile a livello cutaneo e si procede con un accarezzamento con la piuma. Si ripetono i dondolii 

appoggiando le mani sui fianchi e scivolando fino ai piedi. Lentamente si invita la persona a 

voltarsi.  Il talco viene distribuito su tutta la persona e di nuovo si inizia dalle caviglie, proponendo 

gli stessi passaggi come fatto sul davanti, con accarezzamenti con il palmo a contatto con il corpo di 

chi riceve, e poi con i polpastrelli. Si passa alla schiena ripetendo il movimento di distribuzione con 

mani a contatto e con i polpastrelli; in seguito si usano le mani con i polsi quasi a contatto, partendo 

dalla colonna vertebrale,  e si disegna un semicerchio verso l’esterno con l’intenzione di liberare e 

di aprire. Con una mano andiamo a creare una piccola spirale sulla colonna vertebrale con 



27 

 

l’intenzione di invitare le vertebre ad allinearsi e di svegliare  l’energia kundalini. Carezze e circoli 

alternati sul trapezio e sul collo, fino ad allargarsi verso le spalle e scivolare delicatamente verso le 

mani, aiutano a liberare dal peso delle responsabilità. Terminata la fase con le mani, si prendono i  

pennelli e si creano i circuiti sulle gambe (grandi cerchi), spolverando poi verso l’esterno. Si passa 

alla schiena ripetendo il movimento alternato che abbiamo fatto sulla pancia. Di nuovo si spolvera 

verso l’esterno partendo dalla colonna vertebrale, sempre per favorire l’eliminazione delle tensioni 

liberate. Si accarezza la colonna vertebrale verso l’alto con un solo pennello. Si creano grandi 

cerchi e si accarezza il collo. Procediamo alternando carezze e spirali sul trapezio e sulle spalle, 

scivolando verso le mani. Terminata la fase con i pennelli, mettiamo la campana tibetana a contatto 

sul 2° chakra e poi a metà tra il 3° e  4°chakra, come descritto in precedenza, e la si suona con tocco 

leggero, ma deciso. Si ripete il passaggio con i cimbali (gambe, braccia e schiena). Raggiunta la 

sensibilità più alta della pelle, procediamo con l’uso della piuma su tutto il corpo. Al termine 

dondolare tutto il corpo, come visto prima. Il massaggio è terminato e si lascia la persona ferma a 

godersi le emozioni  ed il rilassamento raggiunto.  E’ un viaggio nel tempo  che libera dalle tensioni 

interiori accumulate e fa riscoprire il piacere dello sfioramento e del contatto delicato. Spesso noi 

siamo abituati a toccarci con troppa invadenza, o senza attenzione, o a non toccarci affatto, tanto 

che il nostro corpo ha sviluppato una sorta di barriera emozionale. Il Massaggio della Luna 

riconduce la persona al risveglio dei sensi.  

Durante il praticantato, ho potuto sperimentare l’effetto di questo massaggio su varie persone; 

sebbene ci fossero differenze di età, sesso, momento della propria vita, la risposta a questo 

massaggio è stata per tutti entusiasmante. Ogni essere ama sentirsi il centro di cure e attenzioni 

amorevoli, ognuno di noi sperimenta il conflitto con i genitori, e ognuno di noi apprezza il fatto di  

recuperare lo stato dell’infanzia e la gioia di essere unito al principio materno, seppur per il breve 

momento di un massaggio. Personalmente penso che sia un massaggio adatto sempre; ovviamente 

per le persone che soffrono il solletico in varie parti del corpo ci vuole un approccio diverso e 

magari aspettare a proporre questo trattamento. Ma trovo sia veramente utile nei casi di conflitto 

con il Femminile in generale, sia esso rappresentato dalla madre, dalla partner, dalla sorella, o altre 

figure. Per le donne che hanno perso il contatto con la loro parte femminile è ottimo; vivendo 

l’esperienza di ricevere, tornano alla consapevolezza di quanto sia bello dare, accogliere, prendersi 

cura, tutti aspetti innati e propulsivi racchiusi nell’universo femminile. Come si evince dalla 

descrizione della tecnica, non ci sono particolari punti riflessi trattati; è la pelle la vera protagonista 

di questo trattamento. Ma la pelle è in contatto con tutto il nostro essere, e le vibrazioni ricevute 

sulla pelle si espandono attraverso di noi, toccando ogni punto riflesso, ogni organo, ogni chakra, 

riportando un’armonia profonda e generale a tutti i livelli. 

 



28 

 

CAPITOLO III 

IL MASSAGGIO METAMORFICO 

 

La Tecnica Metamorfica è un metodo piacevole, rilassante e molto efficiente per sbloccare traumi e 

blocchi energetici risalenti al periodo di sviluppo prenatale. Il periodo prenatale (il periodo di 

crescita di un bambino nel ventre materno) è una fase estremamente importante della nostra vita, in 

cui è avvenuta la nostra formazione, non solo fisica, ma anche psichica; è il periodo in cui si sono 

formati punti forti del nostro carattere, ma anche le nostre debolezze. Tutto ciò che un essere umano 

vive nel suo periodo prenatale, come dei traumi compresi stress e paure che la madre subisce 

durante la gestazione, creano dei blocchi. Questi blocchi sono alla base degli schemi che affiorano 

poi nella nostra vita attuale e condizionano i nostri pensieri, la nostra personalità e la nostra 

coscienza, influenzando il nostro approccio generale alle varie situazioni della vita. Questi blocchi 

ingenerati si riflettono nella vita pratica della persona a livello di malattie fisiche, disturbi 

dell’equilibrio psichico ed emotivo, vari tipi di stress e disturbi comportamentali. La forza guaritrice 

è in questo caso l‘energia vitale del ricevente, l’intelligenza innata dell’organismo e la sua capacità 

di rigenerarsi. La Tecnica Metamorfica è fondata sul principio di liberazione dell’energia che 

alimenta i blocchi causati dagli stati di stress del feto e della madre, dal momento del concepimento 

fino alla nascita, e che sono fissati nelle zone riflessogene sui piedi, sulle mani e sulla testa 

corrispondenti alle zone della colonna vertebrale. In queste parti del corpo è fissato tutto il periodo 

prenatale: dal concepimento (zona della giuntura dell’alluce che corrisponde alla prima vertebra 

cervicale), alla nascita (zona del tallone che corrisponde alla parte bassa dell’osso sacro). Nelle zone 

riflesse è fissata la memoria di tutto il periodo di gestazione e le sopracitate parti del corpo 

corrispondono alle tre funzioni di base:

 MOVIMENTO (piedi)

 AZIONE (mani)

 PENSIERO (testa) 

I piedi caratterizzano il nostro equilibrio interiore. Sono il nostro sostegno e attraverso di essi siamo 

in contatto con la terra e, di conseguenza, con il mondo. Le mani ci permettono di comunicare con 

gli altri e di manifestare la nostra individualità nel mondo, attraverso la loro funzione di realizzare, 

di creare e di interagire. La testa è la fonte dei nostri pensieri e la sede della nostra spiritualità. La 

Tecnica Metamorfica è un metodo unico nel suo genere. Non si tratta di una cura o di un 

trattamento medico, ma non è neanche un massaggio o un metodo con scopo curativo. E’ uno 

strumento che permette di dare un nuovo impulso alla nostra forza vitale e che ci aiuta a sfruttare al 



29 

 

meglio il nostro potenziale. Un aspetto davvero fondamentale è costituito dall’approccio della 

persona che pratica la Tecnica Metamorfica. Durante l‘applicazione di questo metodo l’operatore è 

soltanto un catalizzatore: il cambiamento o la guarigione della persona curata non avviene per sua 

volontà, ma grazie alla forza vitale del paziente che si libera tramite una stimolazione dei punti 

riflessi dei piedi, delle mani e della testa. E‘ importante che l’operatore non imponga la propria 

volontà di direzionare questo flusso energetico e senza una “volontà“ di aiutare, così come il 

terreno, che è un ambiente ideale, è un catalizzatore per la ghianda, che grazie alla propria forza 

vitale attacca le radici e cresce fino a diventare un imponente quercia. Il terapeuta non fa una 

diagnosi, non cura e non è necessario che conosca la condizione attuale e neppure i sintomi delle 

malattie del paziente. La tecnica è tanto più efficace quanto meno l’operatore è coinvolto nel 

processo della trasformazione. 

L’approccio ideale è il così detto “distacco affettuoso“. La Tecnica Metamorfica si applica 

eseguendo dei leggeri tocchi e sfioramenti verso l’alto e verso il basso da il cuscinetto dell’alluce 

alla pianta del piede, passando sul collo del piede fino al tallone, dove si riflette tutta la zona della 

colonna vertebrale, e continuando in questo modo sui dorsi delle mani e sulla testa. La durata del 

massaggio è 40-50 minuti. La Tecnica Metamorfica può essere applicata con la frequenza di una 

seduta ogni 1 o 2 settimane, oppure quando ci si sente stanchi o demotivati. Per i bambini bastano 

10 minuti al giorno. E‘ possibile, che subito dopo l’applicazione della Tecnica Metamorfica la 

persona avverta dei cambiamenti nelle sue reazioni e nel suo modo di essere.  La Tecnica 

Metamorfica è nata dalle ricerche su bambini autistici e con sindrome di Down, avviate negli anni 

‘50 dal naturopata e riflessologo inglese, trapiantato in Toscana, Robert St. John. Egli studiò e 

praticò la riflessologia, ma la interpretò in modo originale fino a mettere a punto, alla fine degli anni 

Cinquanta, una propria mappa e una propria tecnica, che definì dapprima “Terapia Prenatale”, poi 

“Metamorfosi”. Sulla base dei suoi studi, Robert St. John giunse alla determinazione che il periodo 

prenatale si riflette in alcune zone dei piedi, delle mani e della testa ed alla conclusione, confermata  

scientificamente, che gli eventi vissuti durante la gestazione, quando si formano le basi del nostro 

essere, sono gli stessi che influenzano in modo fondamentale il nostro successivo modo di essere e 

di agire. Robert St. John arrivò a questo individuando dei ‘blocchi di energia’ in certi punti del 

riflesso della colonna vertebrale nei piedi (l’arco interno, dal tallone all’alluce), nelle mani (lungo il 

pollice) e sulla testa (l’arco dalla nuca alla fontanella). Collegò questi blocchi ai disturbi ed ai 

problemi che i suoi pazienti gli segnalavano. Si accorse che, trattando questi punti con dei leggeri 

sfioramenti, i suoi pazienti cominciavano a stare meglio.  

Negli anni Settanta studiò con lui Gaston Saint-Pierre, canadese, musicista mancato, perseguitato da 

incidenti; un incidente sul lavoro gli tolse due dita di una mano, un altro sulla strada lo portò in 

pericolo di morte. Saint-Pierre prima seguì la Metamorfosi di St. John e se ne occupò anche per 



30 

 

divulgarla, poi la approfondì e la sviluppò ulteriormente proprio per cercare di comprendere e 

risolvere queste sue ricorrenti disgrazie (che secondo lui derivavano da una caduta sulle scale della 

madre quando lo aveva in grembo). Vide che la Metamorfosi agiva non tanto sul piano fisico, 

quanto correggendo schemi di comportamento inconsci e aprendo a cambiamenti importanti nella 

vita; creò il termine "Tecnica Metamorfica" allargandone il campo di applicazione. Nel 1979 Saint-

Pierre ha fondato “The Metamorphic Association”, che nel 1983 è divenuta un‘organizzazione a fini 

etici, con l‘obiettivo di stimolare la coscienza sulla Tecnica Metamorfica, tramite l’insegnamento e i 

seminari formativi sulla teoria e sulla pratica di questo metodo di cura e crescita personale. Nel 

programma dei corsi Gaston San-Pierre ha incluso anche le leggi e i principi cosmici che sono 

indissolubilmente legati con l’essenza della Tecnica Metamorfica. 

Oggi la tecnica è presente in diversi Paesi, soprattutto quelli anglosassoni. La Tecnica Metamorfica 

è un eccezionale mezzo di trasformazione personale ed è adatta a tutti; possiamo applicarla sia su 

noi stessi che sugli altri. E‘ indicata sia per gli adulti che per i bambini, è ideale per le persone con 

handicap (disabili), per le donne in gravidanza, inoltre favorisce una sana crescita dei loro bambini. 

E‘ un ottimo metodo per regolare i disturbi comportamentali, l’iperattività, l’aggressività, i disturbi 

del sistema nervoso centrale, disturbi dell’attenzione, l’autismo e altri. La Tecnica Metamorfica 

risolve con successo problemi di salute anche di origine molto remota siano essi di natura fisica, 

psichica oppure emozionale. Alla Tecnica Metamorfica spesso ricorrono le persone che si trovano in 

momenti difficili della loro vita: un posto di lavoro nuovo, il trasferimento, la separazione, una 

malattia oppure in situazioni correlate ad una transizione (infanzia, adolescenza, gravidanza, 

menopausa o andropausa, divorzio, morte di una persona vicina, problemi sul posto di lavoro). Le 

persone affermano che dopo le sedute di Tecnica Metamorfica riescono a gestire molto meglio 

questi periodi di transizione. Alcuni desiderano cambiare profondamente senza dover analizzare il 

loro passato, altri scoprono che proprio nei momenti di tensione e stress sono in grado di gestire 

certe situazioni con maggiore efficacia, come se avessero più energia a disposizione. Le persone 

notano dei cambiamenti evidenti e positivi nel proprio stato fisico ed emotivo, oppure dei 

cambiamenti positivi nel loro comportamento e nelle reazioni interpersonali. La Tecnica 

Metamorfica non si basa sulla cura di specifici sintomi, ma apre un canale per la liberazione dai 

blocchi energetici remoti sia fisici che psichici: è una via di sviluppo e crescita. E‘ sicura e adatta a 

tutti, ci aiuta a gestire coscientemente la nostra forza vitale e ci permette di dare una direzione alle 

nostre vite.  

La vita comincia al momento del concepimento, quando si forma la prima cellula. Le strutture 

fisiche, mentali ed emotive si stabiliscono durante il periodo di gestazione: i nove mesi fra il 

concepimento e la nascita. La vita dopo la nascita è radicata nella vita prima della nascita e ne è 

influenzata. Questo periodo prenatale è la struttura temporale che deve essere sciolta. Durante i 



31 

 

nove mesi si è influenzati da il modo di essere dei genitori, il loro mondo culturale e ambientale, lo 

stadio di evoluzione raggiunto dall’uomo ed  influenze non materiali (cosmiche). Tutto ciò dà forma 

agli schemi della vita che si stabiliscono in quel periodo. La coscienza, che si sviluppa durante la 

gestazione, è il risultato di tutte le influenze presenti al concepimento. La tecnica metamorfica 

concentra la sua attenzione su questi nove mesi. La terra lavora con la struttura fisica del seme, 

mentre chi lo pratica, in quanto catalizzatore, scioglie una struttura temporale astratta, quella del 

periodo di gestazione. Per mezzo di un leggero massaggio sulle zone riflesse, il periodo formativo 

di nove mesi può essere rimesso a fuoco e rielaborato. Come già detto, il cambiamento si verifica 

grazie all’attivazione del proprio potere di autoguarigione e alla capacità di ricrearsi. Il lavoro di 

metamorfosi si manifesta attraverso un cambiamento del proprio modo di essere: è un movimento 

che va da ciò che siamo a ciò che possiamo essere. 

I piedi sono strutture delicate, fragili, che portano tutto intero il peso del corpo, consentendogli di 

spostarsi. Essi fanno parte del centro motore, che si estende a partire dalla regione pelvica e da 

questa fino ai piedi, attraverso le cosce, le ginocchia, i polpacci e le caviglie. La capacità di 

muoversi si manifesta sia fisicamente che psicologicamente. Il bacino è il luogo della nascita. 

Psicologicamente è il luogo dove generare sé stessi, lasciando cadere vecchi schemi per dirigersi 

verso nuovi orizzonti. Questo movimento di creazione discende fino ai piedi che sono, nel mondo, 

l’espressione più esteriorizzata di noi stessi. I piedi riflettono il nostro rapporto con il mondo e il 

nostro equilibrio interiore. Sono il legame con la terra, un ponte fra le sfere superiori e la parte 

fisica, terrena, del nostro essere. La testa è il canale con il cielo, le mani sono il canale di 

comunicazione con gli altri. Ognuna di queste parti è un microcosmo, rispecchia l’intero corpo, 

comunicando con il mondo intero.  

Ogni volta che insorge una malattia, una regione corrispondente del piede può essere dolorosa o 

presentare al tocco dei detriti, sotto forma di minuscoli cristalli acidi, formatisi lungo il tragitto della 

corrente energetica. La riflessologia scioglie questi cristalli. Poiché la colonna contiene il sistema 

nervoso centrale e non c’è separazione tra il corpo e la mente, St. John ha studiato gli effetti 

psicologici del trattamento ed intuì che molti mali del corpo riflessi nei piedi potevano essere messi 

in rapporto con un blocco nei riflessi spinali. Notò che il principio della Madre era localizzato nel 

tallone, luogo che riflette la base della colonna vertebrale, gli organi sessuali ed il punto di nascita.  

Se i blocchi si manifestavano in quella zona, il paziente mostrava difficoltà nel rapporto o con la 

madre o riguardo al principio materno: capacità di prendersi cura degli altri, nutrire ed essere 

accoglienti, difficoltà a  restare in contatto con la realtà ed a essere ben radicati. Il principio del 

Padre invece lo collocò sulla prima articolazione dell’alluce, corrispondente alla nuca, là dove i 

nervi escono dal cervello ed entrano nel midollo spinale. Quando vi erano dei blocchi in quella zona 

il paziente aveva problemi psicologici con il principio paterno, il proprio padre o altra figura di 



32 

 

autorità, oppure nell’esprimere la propria autorità o le sue qualità paterne, come pure nel concedersi 

il diritto di essere sé stesso e persino di esistere. Ma St. John andò ancora oltre; vide che tra il 

principio del padre e il principio della madre esiste un mappa temporale che rispecchia i nove mesi 

passati nel grembo materno. Il padre è responsabile per l’inizio di questo evento, la madre il 

ricettacolo per lo sviluppo del bambino e per il suo uscire alla propria indipendenza. I blocchi 

energetici ed emotivi formati nel periodo prenatale sono latenti, registrati come sulla memoria di un 

computer e pronti a riattivarsi in situazioni analoghe. Questi blocchi danno forma agli schemi 

fondamentali di comportamento e di salute (es.: tendenza a certi incidenti o certe malattie). I blocchi 

coincidono con emozioni come paura di dover nascere, traumi, senso di comunione con la madre e 

quello di separazione da lei; coincidono anche con la registrazione nel nostro corpo degli effetti 

delle emozioni della madre in attesa, che il feto percepisce nettamente: tensioni e crisi di panico, ma 

anche la gioia della gravidanza, il dolore nel parto.  

Il concepimento è il punto focale in cui vi è la convergenza di tutti i fattori che formeranno la nuova 

vita. In particolare, un concepimento clandestino può dare origine a relazioni clandestine; nel 

concepimento non programmato si ha la tendenza a cadere a caso negli eventi, non c’è 

consapevolezza nell’inizio delle cose. Se al momento del concepimento ci sono difficoltà 

economiche date dall’arrivo del bambino si può avere sensazioni di causare disagi ad altri nel 

futuro. Se il concepimento avviene per trattenere un partner, il bambino si sentirà manipolato. Se 

arriva per salvare un matrimonio tenderà a voler risolvere i problemi degli altri. Se non è voluto, 

penserà di non essere amato e di essere al posto sbagliato nel momento sbagliato. Se è di sesso non 

voluto avrà paura di deludere e di essere deluso, avrà difficoltà con le persone dello stesso sesso, 

tenderà a comportarsi come il sesso opposto. Se ha rischiato di essere abortito sentirà rabbia e 

risentimento nei confronti della vita.  

Gli stimoli sensoriali e psicologici ricevuti nelle 38 settimane della gestazione lasciano tracce 

profonde sia sul piano fisico che sulla vita di relazione del nascituro. Dal momento del 

concepimento fino alla nascita, il corpo si espande e passiamo attraverso continui cambiamenti. Dal 

semplice zigote, la cellula iniziale, all’embrione in cui la vita prende forma, fino al feto che cresce, 

si muove, prova emozioni ed è cosciente della propria esistenza e di quella della madre, ne 

percepisce la voce e gli stati d’animo, ricorda le musiche sentite da lei, sogna anche se non ha 

ancora visto né sentito nulla all’esterno. Ciascun individuo ha due filoni di eredità: 

le proprietà generative universali responsabili di processi quali l’embriogenesi e la guarigione; 

le caratteristiche particolari che sono portate dai geni e giungono ad espressione attraverso il 

processo vitale di trasformazione. 

La storia di queste trasformazioni si inscrive sull’asse portante della nostra vita, la colonna 

vertebrale che sostiene tutto il corpo e contiene il midollo spinale; lungo questo percorso scorrono 



33 

 

tutte le nostre sensazioni, movimenti e azioni, dalla periferia al centro del nostro corpo e viceversa. 

Nello sviluppo intrauterino, la colonna si allunga dalla base del cranio fino al bacino e si espande 

verso l’esterno; lo sviluppo fisico dell’embrione contempla una massa di energia vitale che, 

concentrata nella testa, comincia a spingere verso il basso, vivificando e formando le aree inferiori 

del corpo. Dal midollo spinale originano i nervi che raggiungono ogni parte del corpo; è 

un’espansione verso l’esterno, un movimento dalla colonna vertebrale, quale centro del corpo, 

all’esterno attraverso le membra. Allungamento ed espansione sono gli stessi movimenti principali 

che portano l’embrione a essere feto.  

Il pre-concepimento è lo stadio al di fuori del tempo, spazio e materia. La coscienza della vita a 

venire si sta muovendo nell’astratto, verso il momento del concepimento. Si suppone che le 

influenze che saranno presenti nel concepimento vengano attratte verso una nuova vita. 

Lo stadio di post-concepimento è il periodo dal momento del concepimento alla 18°-22° settimana; 

è un periodo di intensa crescita fisica, di sviluppo formativo interno, in cui l’embrione comincia a 

impiantarsi nella materia. Questo periodo corrisponde all’area compresa tra la prima giuntura 

dell’alluce e il centro dell’arco del piede (raccordo dell’osso cuneiforme interno con lo scafoide). 

Riflette l’area che va dall’inizio della spina dorsale alla 8°-10° vertebra toracica. Sempre in questo 

tratto si ritrova il momento in cui la madre sente per la prima volta un deciso movimento del 

bambino nel ventre; è un momento di svolta per il feto che d’ora in avanti inizierà a muoversi verso 

l’esterno, a esplorare il suo ambiente, avrà un ampliamento della consapevolezza determinando un 

momento di cambiamento completo. La fase di pre-nascita va dalla 22° settimana di gravidanza fino 

alla nascita: è il periodo in cui ci si prepara all’azione e corrisponde all’area compresa tra il centro 

dell’arco del piede fino al calcagno; nella colonna vertebrale si riflette nel tratto tra la 8°-10° 

vertebra toracica fino al coccige. La nascita è un momento di grande cambiamento: il bambino e la 

madre diventano due esseri separati. Corrisponde al punto sul calcagno dove il tendine di Achille si 

innesta sull’osso e si riflette nella base della colonna vertebrale. Certe problematiche derivano a 

secondo del tipo di nascita vissuta. Possiamo fare alcuni esempi. 

Il parto pilotato ingenera nel bambino una intolleranza nell’essere spinto e la tendenza a tardare a 

mettersi in movimento. Nel parto trattenuto si instaurano meccanismi di rabbia con la tendenza di 

aspettare sempre l’ultimo minuto per agire; come nel pilotato si radica il pensiero di “non poter 

avere le cose quando si vogliono”. Nel parto podalico si ha la mancanza di senso dell’orientamento, 

tendenza a fare le cose al rovescio, paura di ferire. Se il parto viene fatto sotto anestesia si ha la 

convinzione che per avere successo bisogna essere un po’ addormentati, quindi sono soggetti 

sognatori, sempre fra le nuvole, hanno il senso dell’infinito. Nei parti influenzati da alcoolici, 

sedativi o droghe si genera un senso soffocamento verso le relazioni. Il parto rapido genera soggetti 

che risolvono facilmente le cose, ma corrono in continuazione e fanno tutto velocemente. Mentre il 



34 

 

parto lento genera soggetti lenti che pensano che la vita sia difficile perché sono stati tanto nel 

canale intrauterino. I bambini nati da parto prematuro non sono mai pronti, si sentono soli e 

separati, osservati e giudicati se sono stati messi in incubatrice. Se durante il parto il cordone è 

intorno al collo hanno la sensazione che più escono, più soffocano; soffocano nelle relazioni, fanno 

di tutto per mettersi in situazioni a rischio, ma reagiscono bene nei momenti critici. Nel parto 

gemellare il primo tende a dirigere, il secondo a collaborare, sono estremamente uniti, ma hanno 

problemi legati alla scarsità di spazio vitale. Nel parto asciutto si instaura un senso di colpa verso la 

madre, collera e rifiuto del contatto. 

Una nascita traumatica può portare a paura nell’affrontare cambiamenti; una nascita serena può 

portare all’abitudine di vivere positivamente le trasformazioni.  

Ripercorrendo gli stadi della gestazione possiamo affiancare gli stadi della vita: 

concepimento = nascita 

post-concepimento = infanzia 

fase di movimento = adolescenza 

pre-nascita = adulto 

nascita = morte 

Il massaggio dei piedi mette a fuoco il processo di cambiamento dentro l’individuo e può 

influenzare la maniera in cui ci si muove nel mondo e il modo di sentire nei confronti della 

direzione che si vuole prendere. I piedi, come già visto, sono il centro del movimento che 

corrisponde agli stadi della pre-nascita e nascita nello schema prenatale; sono collegati con il 

comportamento sociale. Nel massaggio delle mani si liberano sia la capacità di agire all’interno 

della corrente del mutamento, sia i sentimenti riguardo allo scopo della vita. Le mani, come centro 

dell’azione, corrispondono allo stadio post-concepimento e agli aspetti introvertiti e personali del 

proprio essere. Il massaggio alla testa aiuta a liberare la capacità di pensare, governare la vita e 

prendere iniziative all’interno della corrente di mutamento attivata dal massaggio ai piedi. 

Considerata il centro della pianificazione, della comunicazione attraverso cui si percepisce il 

mondo, il centro del pensiero, essa corrisponde alle fasi di pre-concepimento e concepimento, e alla 

facoltà di ricevere e comprendere l’energia e la conoscenza. 

Osservando alcuni aspetti anatomici, possiamo avere ulteriori informazioni riguardo alle modalità di 

chi riceve il trattamento. Ad esempio la pelle secca indica che l’aspetto emotivo è abbastanza 

equilibrato oppure che le emozioni sono trattenute all’interno; al contrario, la pelle molto umida, 

indica un conflitto emotivo, oppure una liberazione, una fuoriuscita di emozioni. I piedi gonfi 

indicano un controllo di emozioni eccessive oppure resistenza mentale all’aspetto emotivo di sé. La 

pelle che si sfalda è una condizione che può presentarsi in diversi punti del piede per poi sparire 

improvvisamente e riapparire più tardi; la nuova pelle torna quando il processo di sfaldamento si 



35 

 

ferma. In questo caso vengono eliminati strati di resistenza mentale.  La pelle indurita (callosità) 

indica qualche attivazione dell’aspetto mentale; si trovano soprattutto nel calcagno (madre) e nel 

lato esterno degli alluci (padre). I calli veri e propri indicano un conflitto che va più in profondità, in 

quanto hanno radici che penetrano nella carne, sotto la pelle. Se sono dolorosi indicano un 

movimento invertito di energia, un rifiuto della mente a guardare in faccia il conflitto nascosto. Se 

sono piccoli indicano una disarmonia relativamente recente. Le vesciche sono date da irritazioni 

esterne che provocano fuoriuscita di liquido e rappresentano disturbi emotivi e mentali che vengono 

in superficie in un punto di minor resistenza, ma non esprimono necessariamente un processo di 

cambiamento interno. I geloni (carenza di circolazione del sangue nelle dita) si presentano quando il 

tempo è freddo e sono indice di freddezza emotiva, mancanza di coinvolgimento che provoca 

sofferenza mentale; essi esprimono resistenza all’uso completo degli organi di senso. Le unghie 

incarnite che si formano all’angolo dell’alluce (punto della ghiandola pineale) denotano resistenza 

mentale alla ricezione di energie superiori e al conseguente processo di cambiamento; l’unghia 

rimane senza sostegno energetico e si piega dentro la carne. L’alluce valgo è una condizione ossea 

che indica un conflitto profondo a livello energetico e corrisponde al periodo post-concepimento; il  

seme di questo conflitto è stato messo attorno alla 4°/6° settimana di gestazione, quando si formano 

i polmoni. L’alluce valgo si forma quando si perde la propria iniziativa, individualità e 

responsabilità. L’arco del piede (corrispondente al plesso solare) può essere basso o alto; quello 

basso esprime un collasso a livello energetico, un sentimento di debolezza e di sconforto in rapporto 

con il mondo; l’arco alto esprime un ritirarsi, trattenersi dal coinvolgimento e dimostra preferenza 

per l’aria piuttosto che per il terreno. Le dita a martello indicano un ritiro dei sensi e una mancanza 

di desiderio di essere presenti, con ripercussioni sulla coscienza a livello quotidiano; vi è mancanza 

di volontà di essere al mondo e di muoversi in esso. 

Entriamo adesso nello specifico della tecnica. Come per ogni altro trattamento energetico, la cura 

dell’ambiente è molto importante: luci soffuse, musica dolce in sottofondo (se chi riceve la gradisce 

ovviamente); non è necessario che la stanza sia molto calda poiché solo piedi, mani e testa sono 

scoperti; comunque il rilassamento profondo può dare un senso di freddo, quindi meglio coprire la 

persona e i piedi (quando non sono trattati) con una coperta. 

Il trattamento inizia dai piedi; si inizia sempre dal lato destro; il lato destro rappresenta la situazione 

presente del soggetto (cervello sinistro); mentre il lato sinistro rappresenta le potenzialità inattive 

del soggetto non operanti nel presente (cervello destro). Se il soggetto richiede l’inizio del 

trattamento dalla parte sinistra è bene assecondarlo. 

Appoggiare le mani sul piede, concentrarsi sul paziente e sul presente; prendere conoscenza del 

piede, dei tessuti molli, duri e fluidi, ma anche del tipo di pelle e delle conformità del piede. Iniziare 

a massaggiare gentilmente il piede nella sua totalità e saggiare dolcemente i movimenti del piede. Si 



36 

 

passa poi a massaggiare sul riflesso della colonna vertebrale del piede, partendo dall’alluce (pre-

concepimento) verso il calcagno e risalendo; il tocco è molto leggero ed il movimento è circolare, 

usando una o più dita della mano. Soffermarsi con il lavoro lungo il bordo esterno dell’alluce 

(ghiandola pienale e pituitaria); seguire attentamente l’osso, riflesso della colonna vertebrale sul 

piede, ascoltando i blocchi e le tensioni che si presentano. Si prosegue con questo movimento per 

circa 10-15 minuti e si termina uscendo dal tallone (nascita). Si ripete il tutto sull’altro piede e poi si 

passa alle mani. Sempre partendo da destra, appoggiare le mani sulla mano e concentrarsi sulla 

persona e sul presente. Massaggiare dalla punta del pollice lungo il lato esterno, iniziare dal bordo 

superiore esterno dell’unghia e seguire la cresta ossea fino al polso (zona riflessa della colonna 

vertebrale sulla mano), massaggiare il polso (principio dell’azione) e risalire. Anche qui si inizia dal 

pollice e si termina uscendo dal polso (pre-concepimento/nascita). La durata è di circa 5-10 minuti 

per mano. Il trattamento continua con la testa; far girare la persona sul lettino, o farla sedere su una 

sedia comoda, e mettersi dietro di essa. Appoggiare le mani sulla testa per pochi istanti, centrarsi sul 

paziente e sul presente. Massaggiare dolcemente il cranio sulla linea mediana centrale, usando i due 

pollici, dalla sommità del capo (fontanella), fino alla base del cranio e all’osso occipitale; 

proseguire il massaggio passando per le ossa mastoidee, arrivare fino al sommo delle orecchie. Si 

termina sempre uscendo dalle orecchie. Si ripete questo movimento per circa 5 minuti. 

I bambini possono essere trattati per pochi minuti al giorno. 

Nella tecnica appresa durante il mio corso di studi ci sono due varianti molto interessanti che danno 

risultati ancora più profondi. Dopo aver trattato la testa si passa a massaggiare, sempre con 

movimento circolare e leggero, tutta la colonna vertebrale partendo dalla cervicale e arrivando al 

coccige. Questa manovra dà una risonanza maggiore al trattamento in quanto mette in vibrazione i 

punti riflessi con la colonna vertebrale nello stesso arco di tempo, amplificando la trasmutazione 

delle energie cristallizzate. Si procede con questo movimento per circa 5 minuti, terminando con 

l’uscita dal coccige. Altra variante molto potente è l’uso del cristallo; la tecnica rimane la stessa, ma 

si riduce il tempo di trattamento con le mani, aggiungendo qualche minuto di cristallo. Avendo 

sperimentato su me stessa e su altri volontari, sia il trattamento classico che la variante con il 

cristallo, posso affermare che la trasmutazione ottenuta nel secondo caso è molto più profonda ed 

avviene anche più velocemente. Per questo motivo è bene non abusare con trattamenti frequenti, 

poiché il soggetto non avrebbe la possibilità di orientarsi nel corpo e nello stato trasformativo, 

cadendo in una stato di confusione perdendo il contatto di cosa sta cambiando dentro e fuori di lui. 

Per i trattamenti con il cristallo si usano laser di cristallo di rocca, di quarzo fumé (potente sugli 

eventi passati); di onice nera o agata fiocco di neve (collegati al principio e al rapporto con la 

Madre). I trattamenti senza cristallo possono essere ricevuti anche ogni 15 giorni se ne sentiamo la 

necessità; nei momenti di “crisi” si può fare anche più frequentemente, ma con tempi ridotti. Il 



37 

 

trattamento con cristallo è da preferire dopo che sono già stati ricevuti alcuni trattamenti classici, ed 

è consigliabile un intervallo di almeno un mese tra una seduta e l’altra. Un periodo perfetto per 

ricevere questo trattamento è nei giorni intorno al compleanno, giorno di “rinascita”, molto adatto a 

trasformare e lasciare andare vecchi schemi. 

Ogni cosa che si incontra nel corso della vita è un mezzo per espandersi come individui. Tutto 

quanto ci accade si cristallizza e nel tempo ci torna in mente procurandoci le stesse emozioni e 

sentimenti. L’energia sviata mantiene questi eventi presenti in noi. Praticando il massaggio 

metamorfico si possono trasformare queste influenze mettendo a fuoco la forza vitale che sta dietro 

ad esse.  

 

 



38 

 

CAPITOLO IV 

IL SORRISO DEGLI ORGANI 

 
Il Taoismo vede la propria origine tra 5.000 ed 8.000 anni fa: è il fondamento della medicina 

tradizionale cinese, oltre che di alcune tra le terapie contemporanee di maggior successo 

(Chinesiologia, Agopressione, Rolfng, Feldenkrais, Gestalt). Il TAO è stato descritto come “una 

legge naturale”, “un'arte”, “un metodo”, “un potere”, “un sentiero”. Nella visione Taoista, l'armonia 

e l'equilibrio sono essenziali per la salute. Il corpo è visto come un insieme, quindi ogni organo 

affaticato indebolisce l'intero sistema del corpo. Quest'ultimo ha una capacità di omeostasi, che lo 

muove naturalmente verso l'equilibrio, a meno che qualcosa non lo impedisca. Ogni malattia è 

causata da un blocco energetico: troppa o troppo poca energia in una parte rappresentano uno stress 

per il corpo intero. Ogni organo interno corrisponde ad uno dei 5 elementi della natura: fuoco, terra, 

metallo, acqua, legno. Questi ultimi sono anche legati ad una stagione dell'anno, un colore, un 

sapore, ecc. Per esempio, il cuore è legato al fuoco, all'estate ed al rosso. La stagione cui 

corrisponde l'organo è quella in cui l'organo lavora con più vigore (ed è maggiormente a rischio). 

Quindi il Taoismo è una maniera di rappresentare il mondo, più che una religione. Il sorriso degli 

organi si ispira alle Teoria dei 5 Elementi, più precisamente al loro ciclo di Creazione.  

 

 

 

 

 



39 

 

Secondo il Taoismo, grazie al sorriso, gli organi interni producono le “secrezioni nettarine”.  

Ogni volta che si sorride si rinforza il percorso neurale della felicità, ecco perché più si sorride, più 

si ha voglia di farlo. E' possibile sorridere veramente solo se le nostre emozioni sono sorridenti. Con 

il sorriso degli organi si sorride veramente a tutti gli organi, le ghiandole, i muscoli, ed anche al 

sistema nervoso, per bilanciare il sistema nervoso parasimpatico (riposo, digestione ed 

immagazzinamento delle energie) con quello simpatico (eccitazione, attività fisica, stress).  

Osserviamo il legame tra gli Elementi, gli organi interni e le emozioni. 

Il sorriso ci fa entrare in contatto con le nostre emozioni più profonde e radicate: la gioia, la fiducia, 

il coraggio, la calma, la gentilezza. Grazie a queste possiamo attingere alle risorse innate che 

ognuno ha a disposizione dentro di sé. “Emozione” è un termine che deriva dal latino ex-movere, 

che significa “mettere in moto”. Infatti, dall'etimo, esse sono letteralmente il motore che spinge ogni 

comportamento essendo, al contrario, ogni nostro comportamento un veicolo attraverso il quale 

trasmettiamo emozioni. Differenti stati d'animo danno accesso a risorse diverse e determinano 

diversi modi di percepire la realtà, influenzando decisioni e comportamenti. Emozioni positive 

come amore, sicurezza, entusiasmo mettono in condizione di affrontare qualsiasi situazione, anche 

la più difficile. Al contrario, emozioni negative come paura, preoccupazione, rabbia possono minare 

anche la situazione più felice, ed a lungo andare produrre stress e comportamenti controproducenti 

per se stessi e per gli altri. Quando si è stressati, molto emotivi e si porta nella propria vita molta 

rabbia o paura, gli organi interni si contraggono a livello fasciale e disfunzionano, abbassando il 

livello generale di efficienza, attenzione e gioia. Quando si sorride agli organi, si crea una 

connessione e si instaura una buona comunicazione che amplifica le emozioni positive.  

Nel taoismo tutto ciò viene affrontato con una tecnica di respirazione e con una meditazione che 

hanno lo scopo di portare l’energia del sorriso agli organi, secondo una sequenza ben precisa, in 

modo da riportare forza e salute all’essere umano, attraverso la libera circolazione dell’energia 

vitale. Il maestro guida l’allievo in una meditazione attraverso tutto il suo organismo, insegnandogli 

a sorridere ad ogni organo del suo corpo per rivitalizzare tutto il suo essere. 

Ispirandosi a questo, è stata creata da Sabina Vaiani una sequenza di trattamento energetico, che 

consiste nella stimolazione di determinati punti collegati ad organi ed emozioni, con la quale  

mettere in moto l’energia e la sua potente componente positiva e curativa, senza che il ricevente 

impari nessuna tecnica di meditazione. Il sorriso interiore serve per ritrovare il centro, per capire o 

meglio accettare la condizione attuale di vita e il mondo che ci circonda. Portare il sorriso al proprio 

interno significa assumere un atteggiamento amorevole e benevolo nei propri confronti, permette di 

contattare  la forza di vivere e di cambiare. Malgrado ci sia un’apertura sempre più grande da parte 

della gente verso la meditazione, spesso incontriamo persone che per pigrizia o disinformazione 

preferiscono evitare tale pratica. Questa sequenza può portare benefici a tali persone, stimolando 



40 

 

allo stesso tempo la curiosità verso ciò che momentaneamente ritengono lontano dal loro stile di 

vita. Anche se non è un vero e proprio massaggio, ho deciso di inserire questo trattamento per la 

particolarità dei punti riflessi stimolati e per l’effetto di grande benessere che si sperimenta dopo 

tale trattamento, che ho vissuto in prima persona ed ho osservato su altri durante il mio praticantato.  

Interessante la correlazione fra gli organi della testa e quelli del tronco e la connessione fra organi e 

specifiche emozioni. Questa pratica tende a riportare l’armonia in tutti gli organi interni e aiuta a 

sviluppare l’attenzione consapevole dentro e fuori dal corpo. 

Anche in questo caso la cura dell’ambiente dove si esegue il trattamento è fondamentale; il 

ricevente può rimanere vestito, ma è sempre bene che la temperatura della stanza sia calda. 

Scegliere luci soffuse e musica rilassante. Vengono trattati tutti i punti prima con una pressione e  

vibrazione delle dita per alcuni secondi per punto; in seguito si ripete la sequenza usando il cristallo 

sempre per alcuni secondi su ogni punto. Si invita la persona a sdraiarsi supina sul lettino e si inizia 

partendo dalla testa. L’operatore tratta i punti collegandosi all’organo e alle emozioni relative, 

inviando l’energia del sorriso; visualizza le parti trattate che iniziano a sorridere.  

Anja chakra (terzo occhio): genera apertura mentale, maggior chiarezza ed equilibrio fra i due 

emisferi 

Sopracciglia:  libera dai pensieri ripetitivi 

Lobi delle orecchie:  aumenta vitalità ed energizza i reni 

Tempie:  favorisce l'equilibrio mentale 

Angoli della bocca: aiuta a digerire le emozioni (stomaco) 

Mento: alimenta perineo ed energia sessuale 

Sotto le clavicole: libera dallo stress, scioglie la tristezza e la depressione, il respiro diventa più 

profondo e tranquillo e crea nuova voglia di vivere ad ogni respiro (polmoni) 

Gola (apice dello sterno) : libera dalle emozioni inespresse 

Anahata chakra (cuore): libera dall'ansia, si sciolgono malumori, agitazione ed impazienza. Il 

cuore sente tutta la potenza del sorriso interiore e ad ogni battito invia questa forza vitale  e curativa 

a tutto il corpo   

Piega dei gomiti: favorisce lo scarico del meridiano del cuore 

Palmo delle mani: uscita e liberazione delle congestioni accumulate nel chakra e nel meridiano del 

cuore 

Sotto  le costole: libera dalle preoccupazioni più recondite e profonde, donando armonia e 

centratura (milza-pancreas); disperde la rabbia e la collera (fegato) e risveglia fantasia, vitalità e 

serenità 

Ombelico: lascia andare il passato che appesantisce (intestino); pulizia della linea genetica e dei 

legami karmici, favorisce l’ingresso delle energie ancestrali 



41 

 

Apice delle cosce (sotto l'inguine): aiuta la mobilità del bacino, libera dai blocchi sessuali 

Ginocchia: aiuta a chiarire i propri obiettivi 

Caviglie: aiuta ad andare nella giusta direzione 

Si invita dolcemente il ricevente a girarsi in posizione prona; questa volta si inizia dai piedi sempre 

con la stimolazione manuale seguita poi da quella con il cristallo. 

Talloni:  dona stabilità, sicurezza, senso di radicamento alla terra 

Cavo popliteo: libera dalla paura del futuro, paura di avanzare e del divenire (vescica) 

Glutei: libera dalle emozioni e ferite  infantili. NON STIMOLARE SE SI STA TRATTANDO UNA 

DONNA INCINTA 

Polsi: favorisce il libero flusso dell'energia e lo scarico del chakra del cuore 

Sotto le costole: lava via la paura di vivere e l’angoscia, riempiendo di leggerezza e tranquillità 

(reni) 

Scapole: aiuta a ricevere amore ed affidarsi allo spirito (cuore) 

Spalle: libera dall'eccesso di rigidità e di responsabilità (polmoni) 

Collo (ultima vertebra cervicale): libera dai blocchi e dalle difese affettive legati al controllo, 

possessività e gelosia  

Occipite: libera dagli schemi mentali, favorisce l’ingresso di energie ancestrali (legato all'ombelico) 

Sommità della testa: aiuta la creazione del pensiero costruttivo e allineato al Sé superiore, potenzia 

la capacità di manifestare, aumenta la parte spirituale e diminuisce la parte egoica. 

A questo punto il trattamento è finito; si concede ancora qualche minuto per assaporare la grande 

leggerezza che si è ottenuta dalla pulizia di tutte le tensioni; poi lentamente si invita la persona a 

riprendersi con calma e ad alzarsi. 

 

 

 
 

 



42 

 

CAPITOLO V 

CRANIO SACRALE 

 

Tecnica di natura olistica, il massaggio cranio-sacrale viene praticato, con leggerissime 

manipolazioni, sulle ossa del cranio e sulla colonna vertebrale, intervenendo su un sistema, quello 

cranio-sacrale appunto, che è in collegamento con ogni parte dell’organismo. Il massaggio Cranio-

Sacrale è in grado di apportare molteplici benefici; da semplice trattamento anti-stress, esso può 

essere in grado di riequilibrare la postura, i muscoli, l'apparato gastroenterico e di migliorare la 

respirazione. Essa è dunque risultata idonea in molti casi nella cura della sciatalgia, dei mal di 

schiena, dei traumi da parto, colpi di frusta, emicranie, cefalee, scoliosi, vertigini e problemi 

dell'articolazione mandibolare. Il massaggio cranio-sacrale non è invasivo e può essere quindi 

praticato anche su donne in gravidanza, neonati e persone anziane. 

Fino alla fine dell’800 gli anatomisti pensavano che le strutture craniali fossero immobili; tale 

convinzione era maturata dall’osservazione dei teschi dei cadaveri, in soggetti cioè privi di vita. Nel 

1912, quindi, il Dott. Calvin Cottan per primo avanzò la possibilità dell’esistenza di un movimento 

all’interno del cranio; la scoperta del sistema cranio-sacrale, e del relativo movimento presente in 

esso, è da attribuire ad un osteopata, il Dott. William Sutherland, il quale però negli anni ’30 non 

aveva a disposizione quei mezzi scientifici che gli avrebbero permesso di dimostrare le sue 

intuizioni. Tuttavia i suoi studi fecero da base per quelli del Dott. John Upledger che, dopo aver 

riscontrato un movimento delle ossa del cranio nel corso di un’operazione chirurgica, nel 1975 

insieme ad un team di ricercatori dell’Università del Michigan, iniziò una serie di esperimenti su 

crani freschi, anziché su quelli chimicamente preservati che venivano generalmente usati 

nell’ambito della ricerca scientifica. Fu così definitivamente chiarito che il cranio non è una 

struttura rigida ma semirigida, capace di micromovimenti che è anche possibile misurare.                 

Il massaggio Cranio-Sacrale è una tecnica di massaggio olistico che prevede un tocco molto leggero 

dell'operatore sulle ossa craniche e sulla colonna vertebrale, alla ricerca di un "contatto" con il ritmo 

cranio sacrale che andrà assecondato e stimolato. Per comprendere come i micromovimenti delle 

ossa del cranio possano influenzare il benessere fisico e psichico dell'individuo è necessario 

conoscere il ruolo svolto da alcuni elementi che compongono il cranio, a partire dalla Dura madre. 

La Dura madre è una membrana densa, fibrosa e non elastica che, insieme all'Aracnoide e alla Pia 

madre, ricopre il cervello e provvede al nutrimento della sua parte esterna. Essa inoltre scende per la 

colonna vertebrale, fino a superare l'osso sacro e a rivestire il coccige, ultima vertebra della colonna 

vertebrale. Durante tale percorso, quindi, circonda il midollo spinale e le radici nervose. Il 

movimento o anche "respirazione" cranio-sacrale è alla base di un meccanismo di circolazione, 



43 

 

lungo la colonna vertebrale e quindi dal cranio all'osso sacro, del "liquor", ovvero del fluido 

cerebro-spinale che scorre all'interno della dura madre. 

Il sistema cranio-sacrale è costituito dalla struttura ossea, cioè ossa craniche, colonna vertebrale e 

osso sacro; dalle membrane meningee, interne al cranio, dal fluido cerebro-spinale detto "liquor" e 

dalle strutture che regolano la produzione, il riassorbimento e il contenimento del liquido spinale. Il 

sistema è inoltre collegato, per mezzo delle varie strutture dell'organismo, al sistema nervoso, 

circolatorio e linfatico, all'apparato muscolo-scheletrico, al sistema endocrino e al sistema 

respiratorio. Ciò premesso, appare chiaro che intervenire sul movimento cranio-sacrale, ovvero 

sulla fluttuazione ritmica del fluido cerebro-spinale, vuol dire innestare un processo che coinvolge 

l'intero organismo, favorendo il benessere. 

Il cranio di un essere umano è formato da una serie di ossa pari e impari, che si sviluppano a partire 

dalla vita intrauterina, dallo stato fibroso a quello osseo, intorno a dei nuclei di ossificazione. E’ una 

struttura in continuo movimento; le varie ossa sono unite tra di loro attraverso le suture, un tipo di 

articolazione piuttosto rigida, ma che consentono una mobilità apprezzabile da una mano un 

minimo allenata a sentire. Le ossa impari sono quelle che sono posizionate sulla linea mediana, 

quelle pari sono ai lati e sono speculari. Esiste un movimento chiamato Meccanismo Respiratorio 

Primario (MRP)  che non ha niente a che vedere con la respirazione polmonare o la circolazione 

sanguigna o linfatica. Il MRP è la forza propulsiva del liquor, ed è un ritmo definito vitale (soffio 

della vita), che inizia al terzo mese di vita intrauterina e scompare lentamente alcune ore dopo la 

morte. Questo ritmo è talmente potente che, grazie alle membrane di tensione reciproca e alla 

inestensibilità dello strato più esterno delle meningi (la dura madre), paragonabile ad un cavo 

d’acciaio, riesce a trasmettere questo ritmo a tutte le ossa del corpo con un ritmo da 8-12 cicli al 

minuto. Le ossa pari compiono un movimento di rotazione interna ed esterna e le impari, un 

movimento di flesso-estensione intorno ad un asse trasversale. Il MRP permette al liquido spinale di 

andare a nutrire tutti i tessuti nervosi, poco vascolarizzati per una ragione di protezione dagli agenti 

patogeni che lo potrebbero infettare (meningiti) e, inoltre, stimola la formazione di tale liquido e 

favorisce il suo riassorbimento per mantenere all’interno un equilibrio pressorio (idrocefalia). Anni 

fa la dottoressa Nicette Sergueff e poi altri hanno dimostrato scientificamente l’esistenza del MRP. 

Durante il MRP avviene una rotazione dell’occipite (flessione) che traziona la dura madre spinale e 

che si ripercuote sul sacro facendogli fare una rotazione molto piccola, ma comunque avvertibile da 

mani sensibili; il movimento di ritorno alla posizione neutra si chiama estensione. Le ossa del 

cranio subiscono delle grosse influenze dal MRP e ognuna fa un movimento che si integra con le 

altre in un sistema armonico che porta il cranio in flessione a diventare più largo, corto e più basso, 

mentre durante la fase di estensione il cranio diventa lungo, stretto e più alto con gli occhi più 

piccoli; contemporaneamente alla forma del cranio, tutto il corpo subisce una profonda modifica 



44 

 

nella fase di flessione perché si mette in rotazione esterna con la colonna vertebrale e gli arti; al 

contrario, nella fase di estensione, il corpo si trova in un atteggiamento di rotazione interna. Nei casi 

di lesione cranica di rotazione esterna o interna, il corpo assume permanentemente la posizione 

rispettiva tipica di intrarotazione o estrarotazione con una correlazione tipica di cefalea, disturbi 

articolari e, a volte, problemi neuroendocrini; testando la persona abbiamo l'impressione di ciò che 

è successo, e se riusciamo a lavorare le membrane di tensione reciproca e le articolazioni correlate, 

usando magari la respirazione (la flessione sfeno-basilare è correlata alla inspirazione polmonare e 

l'estensione alla espirazione), riusciamo a ridare una mobilità cranica sufficiente a far ripartire il 

sistema craniale e provocare un profondo cambiamento nella persona in questione; è una cosa non 

facile da trovare e da trattare, ma quando questo accade è un evento molto emozionante sia per il 

paziente che per il terapista. Come già visto, le ossa di tutto il corpo si muovono a partire dalla 

flessione dell'articolazione sfeno-basilare che provoca una rotazione esterna di tutte le ossa pari e 

dal ritorno in posizione neutra che viene chiamata estensione e provoca una rotazione interna delle 

ossa pari. Questo piccolo movimento è la scintilla vitale dell'uomo, è la forza che stimola 

l'autoguarigione dell'individuo, visto che nessun terapista può guarire una persona, ma solo 

stimolare questa capacità che tutti abbiamo dentro di noi. Uno dei fondatori dell'osteopatia craniale, 

il dott. Sutherland, pare che abbia rianimato un uomo folgorato da una scarica elettrica solo 

stimolando il rotolamento dei peroni per rilanciare tale movimento.  Una cosa importante da sapere 

è che durante il movimento respiratorio primario avviene una flessione dell'articolazione sfeno-

basilare che, con un movimento detto a puleggia, crea una trazione sulla base dell'osso sacro, 

tramite la dura madre che è inserita forte a livello della seconda vertebra sacrale; questo provoca 

una flessione su di un asse laterale che, a sua volta, automaticamente dà origine ad una rotazione 

esterna degli ossi iliaci e, a livello cranico, una rotazione dell'etmoide, del vomere e di tutte le ossa 

collegate. Quando si va a riequilibrare un cranio, si ottiene indirettamente un'azione sul bacino e 

viceversa. Molti terapisti usano una tecnica di cranio-sacrale biodinamica, che consiste nel prendere 

contatto con una qualsiasi superficie ossea del corpo (ad esempio i due malleoli, le teste delle 

clavicole, ecc,) e, ascoltando il MRP del paziente, cercare di riequilibrare il sistema mettendolo in 

equilibrio con il proprio MRP fino a percepire delle espansioni (dette maree) sempre più ampie e 

regolari che ristabiliscono all'interno dell'organismo una omeostasi favorente la guarigione.  

La tecnica del cranio-sacrale è talmente vasta che necessita di studi specifici e approfonditi e 

sarebbe assurdo pretendere di possedere una conoscenza adeguata dopo alcuni seminari. Le 

tecniche imparate durante questo corso di studi sono quelle di ascolto del MRP e di riequilibro 

tramite questo. Ma la cosa di cui mi preme parlare sono i Metameri. I metameri sono localizzati 

dalla prima vertebra dorsale al coccige e raggruppano ognuno un organo, un'emozione e un 

sentimento correlati; in pratica le emozioni non espresse vengono accumulate nella cute a partire dai 



45 

 

processi spinosi sino ad arrivare alla parte laterale del torace e dei glutei. La tecnica per estrinsecarli 

è quella del papier rouler, uno scollamento leggero della cute rispetto al tessuto sottocutaneo. Se il 

tessuto non si fa scollare, non scorre o tuttalpiù ha una peggiore qualità di movimento rispetto ad 

altre zone, si trasforma da metamero a dermatoma. Troviamo il dermatoma solo a chi riempie i 

cassetti di emozioni rimandate e non sfogate che fanno 'spezzare' il metamero; il compito del 

terapeuta è di ristabilire una corretta scorrevolezza dei tessuti interessati, informando in modo 

appropriato il paziente delle emozioni e dei sentimenti ad esso correlati così da unire il circuito tra 

parte nervosa e parte psichica e ripristinare un corretto equilibrio. In pratica il metamero (come il 

piede e il viso in riflessologia) non è altro che un pannello di controllo, dove la spia si accende e che 

spesso precede di alcuni mesi la conseguente malattia organica. Attraverso una manipolazione 

abbastanza semplice di questi metameri, è possibile andare a liberare le emozioni e le energie 

bloccate.  

I metameri sono dieci e sono così suddivisi: 

D1-D2: legato ai polmoni con il sentimento della tristezza e l’emozione del pianto 

D3-D4: legato al cuore con il sentimento della gioia e delle ferite non guarite; l’emozione è quella 

della parola intesa come parlare delle nostre sofferenze con chi sappiamo di poterci fidare 

D5-D6: legato al fegato con il sentimento della rabbia e l’emozione dell’urlo. Tale emozione 

andrebbe scaricata nel momento esatto che la si prova e non quando si ritiene giusto. 

D7-D8: legato alla vescica biliare con il sentimento sempre della rabbia, ma la reazione è più fisica 

con la necessità di lanciare e rompere gli oggetti 

D9-D10: è legato a milza-pancreas con il sentimento della riflessione e l’emozione è il dubbio, la 

domanda, bisogno di chiarimento 

D11-D12: è legato allo stomaco con il sentimento sempre della riflessione, ma l’emozione è legata 

alla “richiesta di aiuto” 

L1-L2: è legato ai reni con il sentimento della paura e l’emozione del brivido 

L3-L4-L5: è legato al colon con il sentimento di tristezza e l’emozione della commozione 

SACRO: è legato all’intestino tenue con il sentimento della gioia e l’emozione della discussione 

COCCIGE: è legato alla vescica urinaria con il sentimento della paura e l’emozione è la voglia di 

scappare 

Inoltre, anche se non è un metamero, al centro dei glutei c’è il punto legato agli organi sessuali; 

trattando questa zona con la stessa tecnica, si apportano benefici in tutte le disfunzioni sessuali 

(frigidità, impotenza, eiaculazione precoce), aumentando la vitalità dell’individuo e stimolando la 

libido e la sessualità. 

 

 



46 

 

CAPITOLO VI 

MASSAGGIO TRADIZIONALE CINESE TUINA' 

 

Il Tui Na è una forma antichissima di massaggio, sviluppatasi in Cina più di tre millenni fa; affonda 

quindi le sue radici nell'istinto naturale dell'uomo di toccare con le proprie mani le parti che 

percepisce come dolenti e di cercare, sempre con le proprie mani, di curare se stesso e gli altri. 

Partendo da questa intuizione, confermata da una pratica diffusissima e protratta per millenni, sono 

state codificate successivamente delle modalità di trattamento che sono state tramandate nei secoli 

fino ad oggi.  

Se attualmente si è portati a datare l’inizio dell’agopuntura, praticata con aghi di pietra, all’incirca 

all’epoca calcolitica (circa 3000 a.C.), dobbiamo ragionevolmente supporre che le tecniche di 

massaggio sono precedenti. Il nucleo più antico dell’opera fondamentale della Medicina 

Tradizionale Cinese, il Huangdi Neijing, è databile intorno al 400 a.C. e nel capitolo XII del 

SuWen, uno dei libri di cui è composta l’opera, viene suggerita la pratica del massaggio per gli 

abitanti delle regioni del centro  dell’Impero, insieme alla pratica degli esercizi fisici di Dao Yin, 

assimilabile all’incirca all’odierno Qi Gong. Scrive a tal proposito l’eminente sinologa Giulia 

Boschi: 

“…e nelle regioni del centro la terra è pianeggiante e umida; qui cielo e terra fanno nascere ogni 

sorta di prodotti, cosicché gli abitanti godono di un’alimentazione molto varia senza bisogno di 

faticare (nei campi). Soffrono di flaccidità muscolare con raffreddamento delle estremità o di 

sindromi da caldo e freddo, che curano con il Daoyin ed il massaggio. Quindi questi metodi 

provengono dalle regioni del centro. La speculazione cosmologica, nell’era di probabile redazione 

di questo testo, assegnava una certa preminenza al centro rispetto agli altri punti cardinali. Il 

giallo infatti, che corrisponde al centro, è il colore imperiale per antonomasia. I cinesi ancora oggi 

chiamano sé stessi Zhongguo ren  cioè abitanti dello stato del centro. In considerazione di questi 

elementi si può presumere che il Daoyin ed il massaggio,  originario delle pianure del centro, 

occupassero un posto di rilievo e di grande prestigio fra le diverse tecniche terapeutiche.” 

In molti testi classici di MTC si trovano citazioni di altri testi classici sul massaggio; questo ci dà 

solo la conferma della loro esistenza, purtroppo tali libri spesso non sono arrivati a noi. Nella 

dinastia Sui (589-618) si diede particolare importanza alle tecniche di massaggio e si hanno opere 

come  “Trattato generale sulla eziologia e sintomatologia delle malattie” (Zhu Bing yuan Hou Lun, 

610, di Chao Yuanfang) e “Formule da Mille ducati” (Qianjin Yao fang, 625, di Sun Simiao) nella 

dinastia Tang,  di istruzioni soprattutto sul massaggio pediatrico e vengono definite le 18 tecniche di 

base. Durante l’epoca Tang (618-917) l’Ufficio Medico Imperiale era suddiviso in quattro 



47 

 

dipartimenti: fitoterapia, agopuntura, massaggio ed esorcismo. L’insegnamento del massaggio era 

quindi codificato ed esisteva un vero e proprio esame di stato. Nei secoli successivi, grazie anche 

alla diffusione della stampa, vennero moltiplicati i testi sul massaggio che comprendevano anche il 

trattamento delle malattie interne e delle malattie febbrili. Nel 1117, quindi nella dinastia Song 

(960-1279), un intero capitolo della ‘Collezione generale dei soccorsi sacri’ è dedicata al 

massaggio. Durante la dinastia Yuan (1279-1368) il massaggio ebbe un periodo di particolare 

splendore e nelle dinastia Ming (1368-1644) fu coniato il termine Tui Na (letteralmente spingere e 

afferrare), precedentemente chiamato An Mo (letteralmente premere e strofinare, accarezzare). In 

questo periodo inoltre furono costituiti un dipartimento clinico speciale per il TuiNa pediatrico e 

pubblicati diversi libri sull’uso del TuiNa nella cura delle malattie dei bambini come il ‘Messaggi 

segreti del massaggio TuiNa per bambini’ (Xiao er tuina mizhi) di Zhou Yufan e ‘Testamento 

segreto del massaggio tuina per bambini’ (Xiaoer tuina mijue) di Gong Tingxian, e il ‘Classico del 

massaggio del bambino’ (Xiao er an mo jing, Zhen Shi). In questa epoca il TuiNa diventa materia 

d’esame della Scuola Reale di Medicina. Nella dinastia Qing (1644-1911) venne pubblicato 

‘Metodo della agopuntura e moxibustione dallo specchio d’oro della medicina’ (Yi Zhong Jin Jian 

ci jiu xin fa, 1742, di Wu Qian) che accoglie una vasta porzione sul TuiNa e vengono descritti otto 

manovre di base; una enciclopedia dell’epoca riporta ‘gli otto metodi per curare le fratture ossee’, 

inoltre vengono scritti il TuiNa Ji, di Xiong Ying Xiong ed il Tui Na Mi Shu, di Lu Ru Long, questi 

ultimi sempre sul massaggio pediatrico. Dal 1911 al 1949 con la Prima Repubblica, la pratica della 

MTC e del massaggio erano fuorilegge per scelta del governo di Goumindang, che cercava in 

questo modo di sradicare le ‘antiche credenze’ e ‘superstizioni popolari’ per non ostacolare lo 

sviluppo della Cina Moderna. Dopo il 1949 e la fondazione della Repubblica Popolare le pratiche 

tradizionali sono state riammesse, anche perché erano l’unico modo efficace, efficiente e a basso 

costo per tutelare la salute di circa un miliardo di persone. La straordinaria longevità di questa 

tecnica si deve sicuramente a diversi fattori, tra i quali possiamo ricordare la straordinaria efficacia 

soprattutto del TuiNa pediatrico, che lo ha fatto particolarmente radicare nella cultura popolare, tra 

le mura domestiche, custodendolo nei periodi di maggiore oscurantismo; è inoltre una tecnica a 

bassissimo costo, non richiedendo nessuna attrezzatura o spesa. Attualmente in quasi tutte le 

Università Cinesi di Medicina Tradizionale c’è un dipartimento che si dedica al TuiNa e viene 

praticato anche in ambito ospedaliero con notevoli risultati e con soddisfazione dei pazienti, che 

spesso lo preferiscono alla pratica dell’agopuntura. Oggigiorno la MTC in Cina è insegnata nelle 

Università accanto alle medicine occidentali. 

"Il Principio, data origine alla sua virtù una, si mise a svilupparsi secondo due modalità alterne.  

Tale sviluppo condensò l'atmosfera intermedia; da questa, sotto l'influsso delle due modalità Yin e 

 Yang, furono prodotti tutti gli esseri sensibili" Lao Tze. 



48 

 

La teoria Yin-Yang si basa sulla costruzione filosofica di due polarità complementari, dette Yin e 

Yang. Tali opposti complementari non sono né forze né entità materiali. E neppure sono concetti 

mitici che trascendono la razionalità. Sono, piuttosto, categorie che si prestano a descrivere come le 

cose funzionano in relazione l'una all'altra e in relazione all'universo. Essi vengono usati per 

spiegare il continuo processo di mutamento in natura. 

Il TuiNa si basa totalmente sui fondamenti della MTC, che purtroppo non è possibile spiegare in 

modo esaustivo in queste poche pagine. Alla base di tale paradigma medico c'è una visione 

energetica dell’individuo, che è la stessa che viene utilizzata dal medico agopuntore nel trattamento 

con gli aghi. Nell’ottica della MTC la malattia è vista come un squilibrio della Energia (Qi in 

cinese) presente in un individuo, causato principalmente da:  

abitudini di vita sbagliate (al riguardo ad esempio di alimentazione, igiene, o gli eccessi sessuali) o 

comunque dal non accordo della persona con i ritmi della natura, delle stagioni, del giorno, dell’età; 

invasione di fattori climatici esterni che per loro particolare vigore, per durata o per debolezza 

dell’individuo, diventano nello stesso causa di malattie; 

emozioni non integrate correttamente nel vissuto emozionale dell’individuo. 

Tale Qi, pur permeando l’intera persona, scorre preferenzialmente in alcune ‘orbite energetiche’ che 

prendono appunto il nome di Canali Energetici o Meridiani. Nel corpo umano ci sono diverse 

categorie di tali Canali, ognuna con diverse caratteristiche e funzioni ma generalmente ci si riferisce 

ai Canali Principali poiché i Punti usati nell’agopuntura e nel massaggio sono prevalentemente 

distribuiti lungo il decorso di questi Meridiani. La non corretta produzione o circolazione armoniosa 

dell’energia, quindi causa di malattia, e la struttura dei Canali Energetici e dei Punti cutanei presenti 

sugli stessi, fornisce una interfaccia esterna di comunicazione con l’interno, che ci permette di 

riequilibrare l’organismo e di stimolarlo alla guarigione. E' per questo motivo che spesso troviamo 

tra le indicazioni delle varie manovre frasi come ‘Stimola la circolazione del Qi’ o ‘Espelle il 

Freddo ‘, poco chiare per il nostro modo di vedere il funzionamento del corpo, ma estremamente 

efficaci se si ha avuto l’opportunità e l’umiltà di rinunciare al nostro paradigma medico per aprirsi 

con occhi curiosi e liberi di pregiudizio allo studio della medicina tradizionale cinese. E' forse utile 

notare che, a differenza dell’agopuntura, il TuiNa è generalmente meglio tollerato dal paziente e, al 

contrario del trattamento con gli  aghi, nel trattamento manuale è possibile stimolare direttamente i 

punti, e sovrapporre a questa modalità il trattamento del decorso dei Canali Energetici, il 

trattamento delle varie zone del corpo con molteplici manovre e l’utilizzo di modalità ausiliarie,  

con sicura soddisfazione di chi si sottopone al trattamento. 

La formazione dell'operatore, condizione indispensabili per ottenere dei risultati importanti, 

comprende sicuramente lo studio della MTC, per poter eseguire una attenta valutazione energetica 

della persona da trattare, e continua con lo studio, l'esercizio ed il perfezionamento delle varie 



49 

 

manovre di massaggio, la cui esecuzione deve essere impeccabile. Di ogni tecnica bisogna inoltre 

conoscere l'effetto che questa induce nella circolazione dell'energia della persona per poter quindi 

scegliere quali manovre utilizzare e in che ordine, per poter fornire all'organismo le giuste 

informazioni. Se la valutazione energetica dell'individuo è corretta , se è stato scelto il principio di 

trattamento corrispondente e correttamente sono stati scelti i punti da utilizzare e le manovre di 

massaggio più indicate, la pratica del massaggio offre risultati sicuri, stabili e durevoli e di 

particolare rilevanza per il miglioramento della salute. Ma la formazione dell’operatore non si ferma 

qui. Essendo una tecnica che agisce principalmente a livello del campo energetico-informativo della 

persona, è molto importante che l’operatore stesso abbia sviluppato un percorso di crescita e di 

sviluppo della propria energia interna, cosa che generalmente avviene con la pratica del Qi Gong, 

che deve accompagnare la vita dell’operatore di TuiNa e ne deve diventare sua pratica quotidiana; 

altrimenti non è possibile praticare del TuiNa di buon livello. Condizione indispensabile alla pratica 

è infatti la coltivazione del Vuoto, del silenzio interiore, che ci permette di entrare in una situazione 

di ascolto, di comprensione e di relazione con il ricevente. Solo così sarà possibile sentire, tramite il 

contatto delle nostre mani, i segnali che provengono dalla persona che stiamo trattando e  se le 

tecniche che stiamo utilizzando stanno avendo il giusto effetto, in una continuo feedback e continue 

correzioni del nostro intervento, che a volte diventa più energico, altre più gentile, con attenzione 

verso le possibilità che ci vengono offerte da ogni singolo punto, o zona del corpo che stiamo 

trattando. Poiché  l’operatore è strumento di indagine e di valutazione dell’energia della persona che 

sta trattando, è indispensabile che tale strumento sia tenuto con la massima cura; visto che 

osserveremo l’altro tramite la lente della nostra personalità è ovvio che tale lente dovrà risultare 

sempre più pulita in modo da poter cogliere le necessità altrui. La nostra capacità di comprensione e 

di relazione con l’altro migliora con i progressi che facciamo per comprendere e relazionarci con 

noi stessi. Solo grazie alla nostra continua presenza mentale e alla nostra consapevolezza potremo 

utilizzare il nostro intento per indirizzare l’energia che in questo modo viene riequilibrata e attivata, 

con conseguenze notevoli sul piano fisico, energetico ed emozionale.  Nell’esecuzione delle 

manovre è indispensabile mantenere una postura corretta ed in particolare va privilegiato 

l’allineamento della colonna vertebrale per favorire la circolazione del Qi nell’operatore, ed il 

radicamento con il suolo, condizione che si studia nella pratica del Qi Gong. Le articolazioni 

devono essere libere, i polsi morbidi ed il corpo rilassato in tutte le sue parti; solo così sarà possibile 

utilizzare correttamente la propria energia ed eseguire un massaggio  La condizione di rilassatezza 

fisica e mentale del massaggiatore durante i trattamenti gli garantirà di non soffrire dei comuni 

disturbi, come tendiniti o altro, che spesso affliggono chi sollecita lungamente le articolazioni. Le 

posture che si utilizzano durante il massaggio sono le stesse che si incontrano studiando il Qi Gong 

ed il Taiji Quan, a conferma della continua relazione tra queste discipline ed il TuiNa, quindi tra il 



50 

 

lavoro su di sé e quello sugli altri. A titolo di esempio, riportiamo le due posizioni di base, 

sottolineando che la posizione esteriore dell’operatore è poca cosa in confronto al lavoro che lo 

stesso deve compiere all’interno del proprio spazio corporeo. 

Ma Pu Posizione del cavaliere 

I piedi sono paralleli e ad una distanza che è circa quella delle spalle; il peso è distribuito su 

entrambi i piedi che sono radicati al terreno; le ginocchia sono leggermente flesse, con la verticale 

che cade sulla punta del piede, le anche sono rilassate e la schiena è eretta perché la testa è appesa 

con un filo al cielo. Le spalle sono abbandonate così anche i gomiti ed i polsi, tutto il peso è 

scaricato in egual misura sui piedi. 

Kon Pu Posizione dell’arciere 

Pur valendo in linea generale le indicazioni della posizione precedente, in questo caso una gamba è 

avanti rispetto all’altra e sorregge il 70% del peso; l’altra ha il piede leggermente ruotato verso 

l’esterno. 

Dopo le premesse fatte vediamo quali sono i principali effetti del massaggio cinese TuiNa: 

Regolarizzare il Qi nei Canali Energetici, ne libera la circolazione e ne favorisce la produzione 

Migliorare la circolazione del Sangue 

Eliminare i fattori patogeni esterni 

Rimuovere le ostruzioni, elimina le stasi 

Promuovere le funzioni degli Organi e dei Visceri 

Migliorare la funzionalità delle articolazioni e aiutare a rilassare i muscoli 

Le controindicazioni possono essere: 

Malattie acute e contagiose 

Neoplasie cutanee primitive o metastatiche e in generale neoplasie delle strutture che vengono  

stimolate dalle manipolazioni 

Malattie da piogeni e tubercolari 

Ascessi e piemie 

Gravi patologie cardiache ed epatiche 

Psicosi, oppure se in preda all’ubriachezza o a droghe 

Perforazione gastrica o intestinale (ed in generale tutte le forme di addome acuto) 

Trattamento di pazienti anziani molto defedati 

Fratture, lussazioni vertebrali (in alcuni casi va praticato, ma con cautela) 

Durante ciclo mestruale non si massaggia la zona lombare 

La gravidanza, soprattutto dopo il terzo mese; in verità, la gravidanza non è una controindicazione 

al massaggio, ma questo deve essere eseguito con particolare attenzione e prudenza; ad esempio 

molti Punti sono controindicati perché abortivi. 



51 

 

Il TuiNa è costituito da innumerevoli manovre che spesso vengono combinate tra di loro. Se con 

manovre intendiamo delle modalità di utilizzare le proprie mani per ottenere un determinato effetto, 

c’è da dire anche che tali tecniche vanno adattate alle zone del corpo che stiamo trattando e quindi, 

pur mantenendo lo stesso nome, hanno una esecuzione diversa; per fare un esempio è molto diverso 

eseguire una pressione con un dito sulla schiena o all’angolo interno dell’occhio, dall’eseguire una 

pressione con il gomito sui glutei, pur continuando ad essere una tecnica di pressione. In linea 

generale possiamo distinguere diversi tipi di manovre a seconda se lavorano: 

sui Punti dei Canali Energetici 

lungo il percorso dei Canali Energetici 

su zone o distretti corporei 

Fanno parte del TuiNa anche le mobilizzazioni o Yao Fa, ovvero lenti movimenti dell’articolazione, 

e le manipolazioni o Ban Fa, ed il massaggio con i piedi o Jian An Mao. Inoltre il massaggio deve 

essere dolce e quindi amorevole, energico quando è necessario stimolare con vigore, continuo, 

senza brusche o improvvise manovre che interrompono l’armonia del trattamento, e profondo cioè 

deve lavorare sulla struttura energetica della persona.  Molto spesso diversi maestri cinesi utilizzano 

nomi diversi per manovre analoghe o lo stesso nome per diverse manovre. Tutto ciò crea spesso 

confusione tra gli allievi ma è ovvio che non è possibile risolvere tali incongruenze per il rispetto  

della diversità delle varie scuole. Ogni studente ha quindi in genere diverse spiegazioni della stessa 

tecnica a seconda del maestro. 

Poiché il massaggio si esegue direttamente sulla pelle, a volte con l’interposizione di un lenzuolino, 

l’ambiente per il trattamento deve essere caldo e accogliente ed è bene avere a portata di mano una 

coperta ed un piccolo cuscino; è importante inoltre avere delle mani calde. La persona che si 

sottopone al trattamento non deve avere collanine, braccialetti o quant’altro e deve essere a stomaco 

vuoto; anche chi esegue il massaggio deve essere a stomaco vuoto. Le condizioni igieniche devono 

essere impeccabili ed è indispensabile lavarsi accuratamente le mani prima e dopo ogni massaggio 

ed avere le unghie curate. Come già spiegato in precedenza è indispensabile recuperare un buon 

equilibrio psico-fisico prima di eseguire un massaggio, magari grazie ad alcuni esercizi di Qi Gong; 

per lo stesso motivo è meglio astenersi dall’eseguire trattamenti nel caso in cui non ci fossero queste 

condizioni o quando le condizioni di salute dell’operatore non fossero adeguate.  Non è possibile 

fornire uno schema tipo di trattamento TuiNa perché la scelta delle manovre, la modalità 

dell’esecuzione, l’ordine e altri parametri cambiano rispetto al diverso indirizzo che si vuole dare 

all’Energia durante il trattamento. Possiamo dare comunque, a titolo indicativo, dei trattamenti base 

sulle diverse zone del corpo da utilizzare come punto di partenza per un trattamento, a cui 

aggiungere altre tecniche a seconda delle necessità della persona. La frequenza e la durata dei 

trattamenti, così come il loro numero complessivo dipende da molti fattori. Generalmente in caso di 



52 

 

manifestazioni acute si eseguono trattamenti brevi (25-30 minuti) e frequenti, anche 

quotidianamente o più volte al giorno; mentre per situazioni croniche si eseguono trattamenti con 

cadenza settimanale o bisettimanale, generalmente della durata di 40-50 minuti. Il TuiNa prevede 

l’educazione del paziente all’automassaggio, rendendo più stabili i risultati e diminuendo la 

necessità di intervento dell’operatore. 

Il Huang Di Nei Jing ‘Classico dell'Interno dell'imperatore Giallo’ è il testo fondamentale della 

Medicina Tradizionale Cinese, scritto e riscritto dal periodo degli Stati Combattenti (476-221 a.C.) 

sino al VIII secolo, si compone di due parti : il Suwen o Domande Semplici ed il Lingshu o Perno 

Spirituale. Qui analizziamo brevemente alcune parti del capitolo V del Suwen che si occupano del 

trattamento tuina. 

Per il Suwen il trattamento tuina può dividersi in tre parti. 

Così dunque, di fronte ad una situazione benigna, si toglie; di fronte ad una situazione grave, si 

riduce; di fronte ad una situazione di declino, si restaura la vitalità. 

Ai primi segni della malattia è consigliabile intervenire tempestivamente perché, se è benigna e 

superficiale, con una rapida dispersione si può guarire. Leggere subito i sintomi e trovarne le cause 

è importante, si toglie l'eccesso che si è creato e si ristabilisce la libera circolazione delle energie di 

Xue (sangue) con Qi. 

 Se la patologia è più grave "si riduce", ossia bisogna liberare dai patogeni esterni ed interni che 

sono penetrati, oltre la wei qi (somma delle energie date dal respiro, dall’alimentazione e l’energia 

ancestrale); bloccare ed eliminare i perversi, per cui non basta togliere, ma occorre sbloccare, 

armonizzare. Il trattamento non può ridursi ad una rapida dispersione perché occorre "ridurre" i 

patogeni e quindi intervenire sui Pieni e sui Vuoti. Quando il male è in fase di regressione, di 

declino, il trattamento deve "restaurare la vitalità", occorre rafforzare e tonificare l'energia di Xue 

(sangue) con Qi, dare forza al Qi ed al Sangue ed alla loro produzione, intervenire sullo stile di vita, 

la dietetica, il Qigong ed il Taiji. Infine il Suwen ci offre una mirabile pennellata sul tuina: se i 

patogeni "sono vivaci ed impetuosi, si comprime e si raccoglie, se vi è pienezza, si diffonde e si 

disperde". Col tuina si comprime e si raccoglie per favorire la circolazione delle energie di Xue con 

Qi. Ossia "si trattano le malattie yang nello yin e le malattie yin nello yang, stabilizzando sangue e 

soffi e facendo tenere a ciascuno il proprio territorio" quale precisa indicazione sul lavoro del 

Tuina con i meridiani. Il Tuina raggruppa un consistente gruppo di tecniche manuali, è un sistema 

terapeutico autonomo che ci consente di agire sul corpo in tutte le sue componenti. Si pratica 

essenzialmente con le mani e, a volte, con gli avambracci ed i gomiti: si esercita quindi una azione 

energetica sul corpo ed al tempo stesso si recepiscono informazioni sul paziente, quali dolori, 

tensioni, temperatura, blocchi ecc. La mano è lo "strumento" più utilizzato: il palmo ed il dorso, 



53 

 

l'eminenza tenar ed ipotenar, i polpastrelli e la parte palmare delle dita, il pugno chiuso e la mano 

distesa, il taglio. I metodi e le tecniche di base sono molte, ogni scuola ne privilegia alcune, se si 

dovessero prendere in considerazione anche le varianti o le composizioni non basterebbe un trattato 

per descriverle tutte. In questa sede si analizzano alcune utilizzando la terminologia cinese, per cui 

ogni manipolazione è seguita dal termine fa che significa metodo, tecnica, norma: pertanto la 

manovra tui fa indica la tecnica della frizione lineare. L'ideogramma fa si traduce anche 

con modalità di trattamento, esso è sempre presente nell'indicazione delle manovre di Tuina: an fa, 

gun fa, rou fa, ecc.  

L'ideogramma di fa ( ) è composto da due radicali: quello di sinistra indica l'acqua ( 

shui), mentre quello di destra,  (qu), significa muoversi, andare. 

La modalità di trattamento, il metodo del tuina è dunque un movimento simile a quello dell'acqua, 

fluido, (muoversi come l'acqua) ma anche penetrante e forte: l'acqua è capace di prenderci tutto, 

totalmente, è avvolgente e può travolgerci. 

 

 



54 

 

 

 

Tui fa, frizione lineare e spinta. 

Tui è il termine cinese che designa la tecnica di massaggio a spinta e consiste in una frizione di 

percorso lineare. 

Premere con una forza moderata quando si spinge lo “strumento” prescelto sulla pelle. Riportare 

delicatamente la mano al punto di partenza e ripetere quindi il massaggio. 

Il tui fa segue il percorso dei meridiani per dare impulso alla circolazione del Sangue e del Qi. 

Si può effettuare il tui fa su qualsiasi parte del corpo se si sceglie lo strumento appropriato: 

il pugno o il gomito sui muscoli; il pollice o l'estremità inferiore della mano sulle zone più sensibili, 

come il viso. 

La pressione e la velocità del massaggio dovranno variare a seconda dello stato di salute della 

persona trattata e dello stato in cui si trova la parte dolorante. Prestare particolare attenzione quando 

si opera su zone gonfie. 

Il tui fa rilassa e distende i muscoli ed i tendini, elimina le stasi e le ostruzioni, allevia il dolore e gli 

spasmi, favorisce la circolazione, libera e rivitalizza i meridiani, rende la pelle più elastica ed è 

efficace contro l’affaticamento. 

La tecnica consiste nell'eseguire una pressione con scivolamento in senso trasversale o 

longitudinale: dal basso verso l'alto o viceversa, da sinistra a destra o da destra a sinistra, centro e 

periferia e così via, il tutto in relazione all'effetto che si vuole ottenere. 

Tecniche: 

- con il polpastrello del pollice (fig. 1.1) [ZHI TUI FA] 



55 

 

- con il margine radiale del pollice (seconda falange) (fig. 1.2) [ZHI TUI FA] 

- con l'eminenza tenar (fig. 1.3) 

- con la base del palmo (eminenze tenar ed ipotenar) (fig. 1.4) 

- con il lato ulnare della mano (fig. 1.5) 

- con tutto il palmo, con una sola mano o appoggiando una mano sull'altra (fig. 1.6-7) 

- con la faccia palmare di pollice ed indice e l'eminenza tenar (fig. 1.8) 

- con la superficie dorsale delle articolazioni interfalangee prossimali delle ultime quattro dita (fig. 

1.9) 

- con la superficie dorsale delle seconde falangi delle ultime quattro dita (fig. 1.10) 

- con il gomito (fig. 1.11) 

- sulla schiena con due mani [FEN TUI FA] (fig. 1.12) 

- con due mani parallele [BAO TUI FA] 

Ogni tecnica (fa) può collegarsi all'azione terapeutica che si vuole ottenere, anche se il tuina, non 

bisogna mai dimenticarlo, deve adattarsi alla salute del praticante. 

Per esempio vediamo in sintesi l'azione terapeutica dei tre metodi principali di tui fa. 

Tui fa con il pollice 

Scioglie stasi e ristagni ed allevia il dolore lungo i canali e nei punti. Svolge una azione di apertura 

e liberazione, favorisce il flusso del Qi. E' utile nelle fasi acute, apre i pori per favorire la fuoriuscita 

del Freddo, la manipolazione in tali casi è vigorosa.  

Tui fa con la base del palmo della mano 

Si applica a zone ampie del corpo, schiena, torace e gambe. Libera il torace e lo apre al flusso 

del Qi, lenisce il dolore e la tosse. Sul dorso ed i lombi espelle il Freddo ed i patogeni con una 

azione più vigorosa, ma anche scioglie le stasi ed i blocchi arrestando il dolore come nei casi delle 

lombalgie. 

Tui fa con i polpastrelli delle dita 

Il movimento e più morbido, per esempio segue il costato, intorno alla scapola ed alla clavicola, si 

applica anche con un movimento "a pettine" in tutte le direzioni dell'addome. Libera i meridiani e 

promuove il flusso del Qi, è utile nei dolori intercostali negli stadi di ansia e nei disturbi dello shen. 



56 

 

 

 

 



57 

 

 

Il TUIFA si effettua lungo i meridiani con l'intento di dare movimento al Qi ed al Sangue; esso non 

consiste in un semplice sfregamento della cute, ma in una spinta profonda che raggiunge gli strati 

muscolari; è ovvio che l'intensità dipende dal soggetto e dalla patologia. Libera e rivitalizza i 

meridiani, ma rimuove anche ostruzioni e stasi. 

Na fa (  ) è il termine cinese che designa il massaggio per compressione, significa prendere, 

afferrare. 

La mano deve assumere la forma di una pinza; si può usare il pollice insieme all’indice o al medio 

oppure tutte le dita insieme. 

E’ una tecnica applicabile a molte parti del corpo, come gli arti, il collo, le spalle e la schiena. 

Alternativamente comprimere e rilasciare la presa sul punto energetico o sulla parte del corpo 

interessata, la direzione è verso l'alto, il basso o lateralmente. 

Tenere il polso rilassato e massaggiare a ritmo lento. Durante il trattamento esercitare gradatamente 

una pressione più forte che dovrà progressivamente ridurre. 

Lo scopo della tecnica e quello di far penetrare la pressione esercitata all'interno del punto, del 

muscolo o dell’articolazione prescelta. La pressione può essere continua o discontinua cioè 

alternando compressione e decompressione, ma mantenendo sempre il contatto con la pelle. 

Il Na fa attenua gli spasmi muscolari e ristabilisce la funzionalità nervosa, sblocca i canali, riduce 

l’affaticamento e combatte il freddo. Interviene sulle stasi e pieni di Xue con Qi, mitiga le rigidità, i 

blocchi e gli addensamenti. Riattiva il flusso energetico del Qi e del Sangue; per esempio nella zona 

scapolo-omerale si riattiva la circolazione e si attenuano i dolori. Il Na fa disperde il Freddo ed 

elimina il Calore interno, per esempio intorno all'ombelico libera il calore gastro-intestinale. 

- Tridigitale : pollice, indice e medio 



58 

 

- Tetradigitale : pollice, indice, medio ed anulare 

- Pentadigitale : tutte e cinque le dita (fig. 2 1). 

Vediamone alcuni metodi. 

Nafa con presa fissa su di un punto 

Con una mano si tiene fermo un arto con l'altra si effettua la presa bloccante. Tenere ferma la 

posizione è utile per riattivare i singoli agopunti. 

Nafa afferrare e sollevare la presa 

La manovra consiste nell'afferrare una zona e sollevarla in varie direzioni per poi rilasciarla: si 

applica sulle spalle, addome, braccia e gambe. La mano non deve scivolare sulla pelle. Si può 

applicare nelle invasioni da patogeni esterni, ma anche con delicatezza sul meridiano del Polmone 

nelle malattie da raffreddamento. 

Nafa che afferra e scuote 

Si afferra e quindi si scuote, si agita con un movimento ripetuto. E' un metodo che apre, scioglie le 

rigidità. 

Nafa che afferra e tira 

Si tratta di afferrare, tirare, mantenere verso l'alto o verso l'esterno. E' una forma di scollamento e di 

scioglimento e si applica nelle parti del corpo con masse muscolari sufficienti. 

 

 

 



59 

 

Gun fa (  ) in cinese designa un rotolamento come un susseguirsi di onde del mare con 

moto sferico e tondo. Nell'ideogramma è infatti presente il radicale di acqua. 

Appoggiando il lato ulnare e dorsale della mano si imprime un moto rotatorio che si sviluppa sulle 

nocche, il movimento è ad andata e ritorno, con moto continuo e costante, il polso flesso e morbido, 

la mano si apre e si raccoglie. La tecnica consiste nell’esecuzione di movimenti di rotazione della 

mano o dell’avambraccio sfruttando la prono-supinazione del polso o del gomito. Le spalle ed il 

gomito sono l'origine del movimento. 

Questa tecnica di massaggio non semplice agisce sui muscoli del corpo, in zone ampie, con 

movimenti graduali ed ordinati senza frenesia, né frizioni, né saltelli sulla pelle del paziente. 

Utilizzare il Gun fa per rilassare i muscoli ed i tendini, per ridurre gli spasmi muscolari, il dolore e 

l’affaticamento, per rinforzare le ossa, sciogliere le articolazioni e favorire la circolazione. 

Il Gun fa riattiva la circolazione del Qi e del Sangue, può tonificare e disperdere: libera i canali, 

mobilizza le articolazioni, rilassa, rafforza la funzione dei muscoli e dei tendini, disperde i patogeni: 

- con il dorso della mano aperta 

- con il dorso della mano chiusa a pugno 

- con il lato ulnare del palmo della mano aperta (taglio) 

- con il lato ulnare dell’avambraccio 

 

 



60 

 

An fa (  ) è il termine cinese che indica la pressione esercitata su un punto di agopuntura 

(premere con un dito o una nocca), o su una parte del corpo (sulle parti muscolari del corpo, quali 

torace, addome, schiena e natiche, utilizzare il palmo o il gomito). 

 L'intensità della pressione deve essere adattata alla costituzione anatomica della regione da trattare 

e può essere applicata: 

- pulsante, dapprima leggera e poi sempre più forte (senza eseguire movimenti bruschi e senza che 

il paziente avverta un dolore mal tollerabile); 

- continua, esercitando una pressione moderata ma costante, cioè applicata per un tempo definito; 

- discontinua, cioè esercitata facendo movimenti ritmici ed elastici. 

Attenzione a non premere troppo forte. 

Utilizzare An fa per aprire i canali, per eliminare i blocchi di Qi e Xue e per alleviare il dolore. Essa 

interviene sui meridiani, i punti e gli zang-fu (organi e visceri), li attiva e ne favorisce lo 

scorrimento e l'apertura, arresta il dolore e rimuove le ostruzioni, riscalda e distende le contratture: 

- solo con il polpastrello del pollice (fig. 4.1) 

- con il polpastrello del medio aiutato dall'indice (fig. 4.2) 

- con il polpastrello dell’indice aiutato dal medio (fig. 4.3) 

- con il polpastrello dell’indice, medio ed anulare allineati (fig. 4.4) 

- con l'articolazione interfalangea prossimale del medio tenendo la mano chiusa a pugno ed il medio 

sporgente (fig. 4.5) 

- con il gomito (fig. 4.6) 

- con il palmo della mano (una mano sola o le due mani sovrapposte) (fig. 4.7/8) 

Vediamo le modalità di trattamento delle sopraddette tecniche. 

An fa con il singolo dito 

In genere si usa il pollice nella parte del polpastrello e mai la punta o l'unghia, che si appoggia 

sull'indice. La pressione è leggera, ma lentamente si può intensificare; evitare di premere forte 

dall'inizio. Si applica sugli agopunti, anche quelli dolorosi, ma anche in zone limitate seguendo il 

percorso del meridiano. Favorisce la circolazione dei canali e l'attivazione dei punti, calma 

lo shen ed allevia il dolore. 

An fa con più dita 

Anche in tal caso vanno usati i polpastrelli e la pressione è graduale, occorre penetrare col 

trattamento all'interno. Si applica sul torace, addome e sulle gambe in zone con una struttura 

muscolare. Favorisce la circolazione del Qi e del Sangue, rimuove le ostruzioni ed i blocchi ed 

arresta il dolore. An fa nella zona dell'epigastrio interviene nelle stasi di alimenti favorendone la 

digestione. Nella zona dell'ipogastrio, dall'alto verso il basso, favorisce il movimento del Qi e 



61 

 

scioglie le stasi. 

An fa col palmo della mano 

Si possono usare l'intero palmo, ma anche solo l'eminenza tenar o ipotenar: si applica 

preferibilmente sulla schiena, sulle gambe e sui glutei. L'operatore a volte si aiuta col peso del 

proprio corpo mantenendo i gomiti sempre flessi. Riscalda e libera i meridiani, scioglie gli spasmi e 

lenisce i dolori. 

An fa col gomito 

E' una pressione col gomito su di un punto predefinito, mantenendola e rilasciando poi lentamente. 

Spesso viene usata sul punto huantiao (GB-30 salto dell'anello) situato nel gluteo con lo scopo di 

rivitalizzare il meridiano della Vescica Biliare. 

 

 

 

 

 



62 

 

 

 

 

Dian fa ( ) significa mirare, pigiare, colpire, è una pressione (maggiore rispetto ad An fa); 

viene esercitata con la punta del dito su di un preciso punto del corpo per provocare una reazione, 

riattivando, immettendo o togliendo. 

- con la punta del dito medio, in completa estensione e stretto tra pollice ed indice (fig. 5.1) 

- la punta del dito indice, in completa estensione (fig. 5.2) 

- con la punta del dito pollice, leggermente piegato 

In sintesi possono esserci due modalità di dian fa: la prima è una percussione che si effettua con la 

punta delle dita o di un dito, la seconda è una pressione che assomiglia ad un an fa che parte dalla 

superficie e va in profondità del punto. La percussione può applicarsi con due varianti a seconda 

della corporatura e della zona del corpo da trattare: 

Con la punta delle dita o del dito 

Si colpisce in modo ritmico lo stesso punto e poi si passa a quello successivo, si può eseguire col 

pollice, ma anche con due dita, o con pollice indice e medio uniti insieme, o con tutte le dita, 

importante che il polso sia morbido. Interviene sui punti, lungo i canali, intorno alle zone dolorose. 



63 

 

Con la nocca del dito 

Si usa la nocca dell'indice o del medio e la percussione è più forte della precedente per cui si 

prediligono masse muscolari più consistenti quali i glutei e fasce muscolari. 

La tecnica della percussione richiede un ritmo abbastanza veloce, il movimento deve essere 

morbido e provenire dall'intero braccio e non dal polso: la difficoltà sta proprio nel combinare 

durezza ed elasticità. Si può combinare bene con la modalità ruo fa (impastamento). Attiva i punti e 

la circolazione del Qi, si può utilizzare nei dolori reumatici per provocare l'espulsione del Freddo e 

dell'Umidità, ovviamente se si applica sul collo o sul torace la percussione sarà più delicata. 

Occorre sempre considerare nel trattamento le caratteristiche della zona da trattare per poter 

regolare il ritmo e la forza. La pressione si pratica su di un punto dalla superficie in profondità e si 

può applicare in tre modalità. 

Con la punta delle dita o del dito 

Si utilizza normalmente il pollice non usando le unghie, la pressione varia a seconda della parte del 

corpo e in un primo tempo è leggera per intensificarsi gradualmente. 

Con la nocca del dito 

E' più intensa e richiede masse muscolari e corporature robuste. Lungo i meridiani è efficace per 

una forte riattivazione del Qi e dello Xue. 

Con il gomito 

Si utilizza la punta del gomito normalmente sul punto huantiao (GB-30 salto dell'anello) con una 

pressione da leggera a molto forte, non bisogna staccare improvvisamente. 

Il dian fa rivitalizza i punti e li attiva, scioglie le stasi di Xue e di Qi, elimina le ostruzioni, ma si 

utilizza anche per tonificare il Qi di Rene con una azione leggera. Molti sono i punti sui quali il dian 

fa interviene per aprirli ed esercitare quindi una azione energetica: per esempio hegu (LI-4 fondo 

della valle) influenza i dolori al viso, il mal di denti e la cefalea, ovviamente combinandolo col 

trattamento di altre zone del corpo. Di conseguenza è possibile concludere che il dian fa è una 

manovra che può essere utilizzata in diverse modalità, può riscaldare, intervenire sui Vuoti e sui 

Pieni, può espellere il Freddo e così via. 



64 

 

 

Mo fa (  ) e' il termine cinese usato per indicare lo sfregamento o una leggera frizione 

circolare. Appoggiare le dita o il palmo della mano sul punto energetico interessato o sulla zona da 

trattare e sfregate la pelle con movimenti circolari, delicati, elastici, dolci, uniformi e lenti, 

generalmente in senso orario. Si può applicare la tecnica mo fa su una determinata parte del corpo 

compiendo piccoli sfregamenti circolari o movimenti più ampi per il trattamento di una zona più 

estesa. In ogni caso, la pressione dovrà essere costante e uniforme, in modo da stimolare lo strato 

sottocutaneo. Il mo fa si usa prevalentemente per le persone anziane o deboli e per le patologie 

croniche. Utilizzare il mo fa per regolarizzare il flusso di Qi e di Sangue, per ridurre il gonfiore o il 

dolore, per rinforzare la Milza, lo Stomaco e gli altri Visceri e per rendere la pelle più elastica. 

Calma lo Shen e riscalda.  Con il mo fa si possono massaggiare la schiena, l'addome, le piante dei 

piedi e il contorno degli occhi. Intorno all'ombelico regolarizza la digestione e tonifica la Milza, 

mentre sull'ombelico calma lo Shen, combatte l'insonnia, muove il Sangue e tonifica il Rene. 

Sull'ipogastrio sblocca le stasi provocate dal Fegato, mentre sul costato e sull'ipocondrio espande e 

favorisce il flusso energetico.   

Con il polpastrello di una o più dita  

Si effettua un movimento rotatorio leggero; provoca benessere e riscalda, armonizza Stomaco ed 

Intestino, ma è utile anche per migliorare la respirazione e calmare la tosse.  

Con le eminenze tenar ed ipotenar o col palmo 

Si inizia con movimento leggero per poi premere leggermente; viene utilizzata intorno all'ombelico 

e negli ipocondri. Riscalda e seda gli spasmi, favorisce la digestione e tonifica il Rene, disperde il 

Freddo in superficie e apre i punti "vento".  

Con tutta la mano, comprese le dita 

Si usa l'intera mano e si applica sulle superfici estese del corpo quale addome, torace e schiena. 

Viene usata nelle stasi di Qi e di Xue, per alleviare il dolore, per arrestare la tosse ed il 

Qi controcorrente di Polmone, ma è utile anche in caso di catarro ed asma tonificando il Rene.  



65 

 

 

 

 

 

Rou fa (  ) in cinese indica la tecnica di massaggio rotatorio, di impastare come il fornaio 

che amalgama la farina con l'acqua. Bisogna esercitare una pressione circolare uniforme e costante. 

E' un metodo usato in tutte le sedute di massaggio. Il movimento coinvolge il polso ed il braccio 

rilassati, senza frizionare il punto di contatto con la pelle del paziente. 

Mentre nella frizione si sfiora la pelle, con l'impastamento si esercita una pressione moderata ma 

sempre con un movimento lento, dolce ma intenso e profondo. Il rou fa è una tecnica che svolge 

un’azione di liberazione ed attivazione dei meridiani e dei punti, con essa si può aggiungere o 

togliere. Spesso il rou fa viene usato in associazione con la tecnica an fa, ovvero la pressione. 

Il rou fa attiva punti e canali, scioglie la circolazione del Sangue e del Qi, apre il torace ed è utile 

nelle stasi di Qi di Fegato. Favorisce la digestione e scioglie le ostruzioni lungo i meridiani di 

Stomaco e Milza. Elimina il gonfiore ed arresta il dolore: espelle il Freddo ed il Vento, un rou 

fa con le dita sui punti-vento ha efficacia immediata. 

Per massaggiare su un punto energetico o sulla zona interessata usate un dito, il palmo o la parte 

inferiore della mano, l'eminenza tenar (il lato del pollice), un pollice oppure il gomito. 

Il massaggio rotatorio deve essere eseguito prima in senso orario e poi antiorario. 

Esercitare una pressione sempre maggiore e ridurla poi gradualmente. 

 



66 

 

Con il polpastrello di una o più dita 

Si utilizza il polpastrello di un dito su un punto del corpo, si varia la frequenza senza applicare mai 

una forza eccessiva, la tecnica è efficace per dolori e gonfiori. 

Con le eminenze tenar ed ipotenar 

Con tutto il palmo della mano, a volte comprese anche le dita 

si tratta di un movimento oscillatorio della mano su di un punto o zona precisa, si impasta aderendo 

alla pelle. La mano si muove con movimento oscillatorio e circolare, morbido che parte dal gomito 

e, mantenendo rilassato il polso, non scivola mai sulla pelle. Si applica in ogni parte dell'organismo 

ed è adatta per ogni patologia. 

 

 

Yi Zhi Chan Fa ( ) è una tecnica che consiste in una serie di vibrazioni, cioè una 

successione di pressioni e decompressioni senza mai perdere il contatto con la pelle, eseguite 

abbastanza velocemente. 

- con il polpastrello del pollice sostenuto dall'indice 

- con il polpastrello del medio rinforzato dall'indice 

Yi Zhi Chan Fa riattiva la circolazione del Qi e del Sangue, può tonificare e disperdere in relazione 

alla velocità della esecuzione. Scioglie le articolazioni e favorisce la circolazione. 



67 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

 



69 

 

Ca Fa ( ) è una tecnica che viene eseguita effettuando dei movimenti di strofinamento 

dall'avanti verso l'indietro e viceversa. 

- con la faccia palmare delle dita  

- con il lato ulnare della mano (taglio)  

- con l'intero palmo della mano 

- con entrambi i palmi delle mani, a dita intrecciate. 

Questo metodo ha una azione energetica simile a quella del tui fa, infatti essa si effettua lungo i 

meridiani con l'intento di dare movimento al Qi ed al Sangue, non consiste in un semplice 

sfregamento della cute, ma in una spinta profonda che raggiunge gli strati muscolari; è ovvio che 

l'intensità dipende dal soggetto e dalla patologia. Libera e rivitalizza i meridiani, ma rimuove anche 

ostruzioni e stasi. 

 

 

 

 



70 

 

 

Nie Fa ( ) significa pizzicare e plasmare e si effettua sfruttando il movimento di 

opposizione del pollice nei confronti delle altre dita; si sceglie di usare due o più dita in base alle 

dimensioni della zona da trattare. I polpastrelli afferrano i tessuti e poi esercitano una trazione verso 

l'esterno, quindi si allarga la pinza formata dalle dita, senza perdere il contatto con la pelle, e si va 

avanti aprendo e chiudendo le dita. 

Si applica su di un punto e lungo i meridiani, per esempio sugli arti o sulla schiena, ma anche 

afferrando due punti quali taixi (KI-3 grande corrente) e kunlun (BL-60 monte kunlun). La 

stimolazione è piacevole per il paziente. Il niefa lungo il canale del Polmone aiuta le persone deboli 

con affanno ed ipofonia. Oppure molto efficace è il niefa lungo i punti shu del dorso per migliorare 

la circolazione dello Xue con Qi. 

In sintesi la sua azione terapeutica: 

- libera e rivitalizza i meridiani; 

- allevia le contratture e gli spasmi; 

- attiva la circolazione del Sangue e del Qi e recupera il tono muscolare per gli atleti; 

- arresta il dolore e le infiammazioni nelle piccole articolazioni (per es. le dita). 

Non va utilizzato il nie fa se la pelle è escoriata o debole, su una parte gonfia o in zone con varici. 

 



71 

 

Con pollice ed indice; con pollice, indice e medio 

Viene utilizzata nelle zone piccole del corpo e nei punti specifici del collo, avambraccio ecc. 

Con tutte e cinque le dita 

Si usa dove è presente una massa muscolare consistente. 

Una variante del nie fa consiste nel pizzicare afferrare e rotolare la pelle come in un'onda e 

scrollando verso l'alto: questa tecnica è efficace nelle ostruzioni. 

Un'altra variante, detta tecnica di torsione, consiste nell'afferrare la pelle con i polpastrelli di pollice 

ed indice disposti a pinza, sollevare i tessuti e tirarli in senso trasversale, effettuando un movimento 

di torsione; quindi si apre bruscamente la pinza lasciando i tessuti. 

 

 

 



72 

 

Yao Fa ( ) è una rotazione associata spesso alla oscillazione o allo scuotimento; si applica 

alle articolazioni quali spalle, gambe, braccia, caviglie, polsi e dita. L'operatore afferra 

l'articolazione e con movimento moderato le ruota in un senso e poi nell'altro. 

Nel Yao Fa occorre fare attenzione che la presa non scivoli ed alle condizioni fisiche del praticante, 

è sempre preferibile procedere con estrema gradualità e leggerezza. 

L'azione energetica è quella di muovere le articolazioni liberando i canali, può essere utile per i 

traumi e le rigidità, ma anche come prevenzione all'invecchiamento. 

E' bene che l'operatore conosca nei dettagli la possibilità di ampiezza fisiologica di ogni 

articolazione e proceda con cautela, inoltre prima di applicare lo yao fa è indispensabile riscaldare 

la zona da trattare con altre manovre quali il mo fa, il rou fa e l'an fa, quindi iniziare a ruotare 

leggermente per poi accelerare gradualmente il movimento. 

Ogni tecnica (fa) può collegarsi all'azione energetica che si vuole ottenere, anche se il tuina, non 

bisogna mai dimenticarlo, deve adattarsi alla salute del praticante. 

Vediamo in sintesi l'azione terapeutica dei metodi principali di yao fa. 

Yao fa delle dita 

Si tratta di una rotazione dell'articolazione metacarpo-falangea oppure delle singole falangi delle 

dita della mano o del piede. 

Yao fa dei polsi e caviglie 

L'operatore con una mano tiene il polso o la caviglia mentre con l'altra afferra tutte le dita e procede 

delicatamente alla rotazione; occorre fare attenzione al limite di tolleranza del ricevente. 

Yao fa dei gomiti o delle ginocchia 

L'operatore con una mano sostiene il gomito del ricevente e con l'altra mano afferra il polso e 

procede ad una rotazione prima in un senso poi nell'altro; la rotazione del ginocchio si effettua col 

ricevente sdraiato prono, una mano tiene il ginocchio mentre l'altra, presa la caviglia, procede alla 

rotazione in entrambe le direzioni. 

Yao fa della spalla 

L'operatore con una mano afferra e controlla la spalla mentre l'altra mano afferra il polso e guida la 

rotazione verso l'interno e l'esterno; il movimento deve essere moderato. 

Ya fa dell'anca 

Col paziente supino l'operatore con una mano tiene le ginocchia e con l'altra afferra le caviglie ed in 

tal modo fa ruotare l'anca in tutte le direzioni. 



73 

 

 

 

Con il termine cinese Dou fa ( ) si fa riferimento a quella tecnica che consiste nello 

scuotere le braccia o le gambe e le articolazioni di chi è sottoposto al trattamento nelle direzioni 

alto-basso e destra-sinistra. 

Invitare la persona a rilassare l'arto sul quale si deve operare. Tenerlo ben stretto e scuoterlo come 

se fosse una corda con una forza lieve. 

Il movimento deve comunque essere contenuto, morbido e fluido: l'arto va semplicemente spostato 

in alto e in basso, senza subire alcuna torsione. La velocità può gradualmente aumentare, ma non 

deve diventare eccessiva. 

La tecnica dou fa è solitamente applicata insieme allo yao fa (rotazione). 

Il dou fa deve aprire le articolazioni affinchè il Qi ed il Sangue migliorino la loro circolazione, 

muove, libera e rilassa. 

L'azione energetica è quella di mobilizzare le articolazioni, sciogliere le stasi ed i blocchi; è utile nei 



74 

 

casi di lombalgia, dolori articolari e contratture. 

Vediamo in sintesi l'azione terapeutica di alcuni metodi di dou fa. 

Dou fa delle dita 

L'operatore con una mano trattiene il polso o la caviglia e con l'altra scuote le dita in tutte le sue 

articolazioni; il movimento è minimo e leggero. 

Dou fa del braccio e della spalla 

Lo scuotimento della spalla avviene afferrando l'avambraccio, mentre se si afferra la mano si scuote 

il braccio. 

Dou fa del ginocchio, della gamba e dell'anca 

In posizione supina o prona lo scuotimento deve essere leggero ed ottenere il rilassamento delle 

articolazioni; per esempio afferrando le caviglie si coinvolgono le gambe e le ginocchia. 

 

 

 

 

 

 



75 

 

 

Fen fa ( ) significa separare, dividere e consiste in un movimento di pressione e stiramento 

eseguito andando dalla linea mediana del corpo o dell'arto verso i lati. La pressione dovrà essere più 

intensa al centro ed allentarsi in periferia. 

Il fen fa libera la circolazione dei meridiani, armonizza lo yin e lo yang, interviene nelle stasi e 

blocchi, rivitalizza il Sangue e diffonde il Qi. Esso viene principalmente impiegato per le stasi 

di Qi e di Xue, nel Qi ribelle e controcorrente 

Tecniche con cui si effettua il fen fa: 

- con il polpastrello dei due pollici 

- con il margine radiale dei pollici e delle eminenze tenar 

- con le eminenze tenar ed ipotenar di entrambe le mani 

- con i palmi delle mani (comprese le dita) 

- con i palmi delle mani incrociate. 



76 

 

 

 



77 

 

Lo zhen fa ( ) è un massaggio vibratorio che tonifica il Sangue ed il Qi molto difficile da 

praticare. E' un tremito, un fremito, una scossa che si effettua con la punta delle dita o col palmo 

della mano esercitando una leggera pressione. Il movimento vibratorio veloce e continuo, verticale 

dall'alto al basso, è fluido e rilassato. Se l'intensità è leggera si agisce sugli strati superficiali e sui 

meridiani, se è forte interviene sugli zang-fu, ma la pratica dello zhen fa per l'operatore dipende 

dalla sua capacità di coltivazione dell'energia interna. La tecnica viene particolarmente utilizzata e 

sviluppata da alcune scuole di taiji e di arti marziali con lo scopo di ampliare la capacità di controllo 

delle energie interne ed esterne e per controllare il passaggio del Qi. Lo zhen fa tonifica il Qi ed il 

Sangue, calma lo Shen, armonizza e riscalda i meridiani, elimina le stasi ed i blocchi. Utilizzare 

lo zhen fa anche per rilassare i muscoli e alleviare spasmi e dolori. Questa tecnica è efficace contro 

l'affaticamento. Vediamo in sintesi l'azione di alcuni metodi di zhen fa.                                         

Zhen fa con un dito  

l'operatore appoggia il dito nella zona da trattare o nel punto ed inizia la vibrazione prima 

leggermente, è necessario essere rilassati e la mente è concentrata sul polpastrello; per esempio sul 

punto baihui (GV-20 cento riunioni) il zhen fa apre i meridiani yang.  

 Zhen fa con la base del palmo    

il movimento vibratorio sarà molto frequente e la zona più ampia. 

 

 



78 

 

 

 

 



79 

 

L’uso contemporaneo di due manipolazioni principali incorporate tra loro nello stesso spazio (unità 

di tempo e spazio) viene definito Manipolazione Complessa; mentre l’uso contemporaneo di due 

manipolazioni principali eseguite in due distinti territori dalle due mani viene definito 

Manipolazione Associata. 

Come già detto, arrivare ad eseguire in modo preciso le manipolazioni del TuiNa richiede una 

conoscenza approfondita della medicina tradizionale cinese e una lunga pratica delle manipolazioni. 

L’operatore che padroneggia tale pratica sarà in grado di apportare grandi benefici a chi si affida a 

lui. Improvvisarsi massaggiatori di TuiNa può soltanto esporre al rischio di causare disagi ulteriori.  

L’intento di questa esposizione è di portare l’attenzione sui meridiani energetici e sui benefici che 

l’essere umano può ottenere dalla giusta stimolazione di questi punti, in modo da trovare o tornare 

in equilibrio non solo a livello fisico, ma soprattutto a livello animico. 

 

 

 



80 

 

CONCLUSIONI 

 

La visione dell’essere umano come un insieme di corpo, mente e spirito che si relaziona con le 

energie fisiche e universali, sta alla base di questa tesi. E il pensiero che, attraverso il corpo, è 

possibile riportare armonia ed equilibrio nella mente e nell’anima, espone chiaramente il concetto 

dell’importanza del corpo come strumento e dei punti riflessi come tasti da toccare per suonare la 

musica dell’anima. In questa tesi sono stati trattati solo alcuni dei sistemi attraverso i quali si può 

riportare o mantenere armonia e salute nell’individuo, partendo dal corpo. Esistono altri metodi più 

o meno famosi che parlano ancora di punti riflessi e di come il corpo comunica squilibri e disagi 

che appartengono alla parte più sottile e preziosa dell’essere umano. Posso citare la riflessologia 

plantare e palmare, lo shatsu, l’auricoloterapia, il massaggio tibetano, il massaggio thailandese e 

potrei andare ancora avanti. Quello che appare lampante è che tutte queste discipline affondano le 

loro radici nella medicina orientale e in particolare nella medicina tradizionale cinese. Anche se 

molti occidentali hanno avuto le intuizioni necessarie a sviluppare nuove discipline o rivisitarne di 

già esistenti per un approccio più moderno e più adatto al mondo di oggi (soprattutto quello in 

occidente), il punto di partenza rimane sempre la medicina orientale. La magia che l’essere umano 

incarna mi affascina da molti anni e più approfondisco le mie conoscenze olistiche più sono 

affascinata.  

Secondo ciò che è stato esposto, le varie tecniche possono essere usate in momenti diversi, quando 

più opportuno. Se abbiamo di fronte qualcuno che lamenta di sentirsi poco energico, sempre 

infreddolito, con dolori generalizzati e scarsa voglia di fare l’Hot Stone Massage è molto indicato, 

poiché l’energia solare del calore ravviva l’energia, scioglie i blocchi energetici, riscalda e riattiva 

lo Yang; è una vera e propria sferzata di energia. I meridiani energetici ed i chakra vengono puliti e 

stimolati e chi riceve il trattamento si sentirà alleggerito da vecchie e inutili scorie, e allo stesso 

tempo più forte ed energico verso nuove situazioni.  

Mentre se chi si rivolge a noi lamenta malinconia, senso di abbandono per un lutto o per una 

separazione, o riporta conflitti con la madre o la compagna (a prescindere dal sesso), oppure 

vediamo una femminilità “addormentata”, il Massaggio della Luna diventa più appropriato; infatti 

con questo trattamento si stimola la sensazione che qualcuno si prende cura di noi in modo materno, 

la delicatezza dei tocchi risveglia la dolcezza e la femminilità, scioglie le delusioni e porta alla sana 

accettazione delle perdite in modo che si torni a voler cercare qualcuno di nuovo che sia più adatto a 

starci accanto. Il Massaggio Metamorfico è sempre da consigliare ma, secondo me e la mia 

esperienza, soprattutto nei momenti di stallo, quando le persone lamentano il ripetersi di solite 

situazioni di disagio più o meno grande; quando c’è la sensazione di non progredire nella propria 

vita; ed è meraviglioso alla vigilia di un cambiamento perché spezza vecchi schemi genetici e quelli 



81 

 

mentali che si sono costruiti sopra e permette che il cambiamento sia un vero cambiamento e non un 

ripetersi di situazioni già note con facce e luoghi diversi. 

Il trattamento dei Metameri si può fare associato ad un trattamento di cristalloterapia o 

semplicemente da solo, quando i sintomi fisici di mal di schiena o di disfunzione di organi sono il 

tratto più emergente riferito dalla persona; questo trattamento permette di individuare le cause 

nascoste che l’individuo magari non è ancora riuscito a decifrare, oppure non è stato ancora pronto 

a vedere; l’iniziale scioglimento di tali blocchi e l’affiorare di una consapevolezza più profonda 

della radice del disagio, prepara la persona ad affrontare l’argomento in modo più diretto e radicale. 

Il sorriso degli organi lo suggerisco a tutti quelli a cui non piace essere massaggiati e tutte le volte 

che qualcuno si sente stanco, insofferente, confuso e non capisce che tipo di trattamento vorrebbe 

ricevere; il successo è sempre arrivato poiché tale trattamento rigenera tutto l’organismo, libera da 

scorie emotive, ristabilisce il flusso dell’energia nei meridiani e negli organi, dona una rilassatezza 

pari a quella di un massaggio e non è necessario essere seminudi e massaggiati per raggiungere tale 

traguardo. 

I massaggi di TuiNa sono consigliati in tutti i casi precedenti (fatta eccezione per chi non piace 

essere massaggiato), essendo un trattamento completo paragonabile ad una seduta di agopuntura; 

non avendo una padronanza adeguata delle tecniche di manipolazione, non lo eseguo mai in prima 

persona. Mi limito ad alcune manipolazioni semplici come il TuiFa e il Nafa durante i massaggi 

pre-cristalloterapia e rimando; chi dimostri interesse; a professionisti adeguatamente formati.  

Ho sperimentato molte cose nel corso della mia vita, dalla meditazione alle costellazioni familiari, 

dalla psicologia Gestalt allo yoga e tecniche di respiro; tutte queste esperienze hanno soddisfatto la 

mia curiosità iniziale e hanno stimolato nuove curiosità che mi portano ancora oggi a studiare e 

sperimentare. 

Nel corso di studi che si è concluso ho sviluppato una grande attrazione per le tecniche di 

massaggio, e per i benefici che si ottengono a tutti i livelli attraverso la stimolazione del corpo; il 

pensiero che, ad esempio, massaggiando le zone riflesse della colonna vertebrale che sono sul 

piede, si vanno a sciogliere blocchi risalenti al periodo intrauterino, mi emoziona. E non solo il 

pensiero; lo sperimentare in prima persona, e poi su altri, i miglioramenti che si ottengono nella 

qualità di vita è per me sorprendente e meraviglioso.  

E’ curioso, e anche triste, come l’occidente abbia perso molte delle tradizioni antiche e delle 

conoscenze empiriche che aveva, affidandosi totalmente alla medicina allopatica e ai suoi dettami. 

Ma le grandi lacune di quest’ultima, soprattutto l’approccio settoriale che ha verso l’essere umano, 

separando il corpo dalla mente e dallo spirito per poterlo curare, hanno mano a mano riportato 

l’attenzione verso quelle conoscenze che oggi in occidente vengono chiamate “terapie non 

convenzionali”. Fortunatamente l’oriente ha custodito per tutti noi queste tradizioni. Una volta mi è 



82 

 

stato fatto notare che anche il mondo funziona come il nostro cervello: l’emisfero sinistro è la parte 

razionale che opera in sequenza lineare dal passato al presente; l’emisfero destro è la parte 

emozionale che opera in modo trasversale considerando ciò che E’ nel momento presente. Così, se 

guardiamo una cartina del nostro pianeta, la parte sinistra è l’occidente dove l’approccio alla vita è 

materiale, concreto, lo sviluppo di tecnologie, costruzione di città, la medicina allopatica, etc..; 

mentre la parte destra è l’oriente dove lo sviluppo economico e materiale è stato molto lento, ma le 

tradizioni e le conoscenze antiche sono state mantenute, senza bisogno di dimostrarle 

scientificamente, poiché hanno sempre funzionato fin dalla notte dei tempi e senza arrecare danni 

ulteriori. L’approccio alla vita, come l’approccio alla morte, è rimasto molto più a contatto con la 

natura e con le forze dell’universo di cui noi facciamo parte, ma che troppo spesso dimentichiamo. 

La saggezza orientale permette oggigiorno che esistano ospedali dove medicina moderna e 

tradizioni antiche si uniscono, per migliorare insieme sempre di più la qualità della vita, intesa come 

un insieme di benessere fisico, psichico ed emotivo.  La professione di infermiera che svolgo da 

circa venti anni mi ha portato a lavorare in vari ospedali italiani. L’entusiasmo della giovane che 

inizia questa professione si è piano piano sgretolato ogni volta che ho fatto i conti con la realtà di un 

sistema sanitario che ha come scopo il budget economico e non la salute degli individui. Se 

guardiamo alle aziende ospedaliere/sanitarie per quello che sono, vediamo che sono veramente 

“aziende” dove la materia prima è il malato; e più materia prima esiste, più l’azienda produce 

guadagno. Per questo motivo c’è un enorme conflitto di interessi alla base: l’interesse del sistema 

sanitario occidentale è sì curare le persone, ma non è certo quello di farle guarire. In uno dei miei 

viaggi in India mi è stato raccontato che in passato la gente pagava il medico fin tanto che tutti 

erano in salute; al momento della malattia smettevano di pagarlo e ricominciavano a farlo quando il 

medico li aveva aiutati a tornare in salute. Possiamo immaginare una cosa del genere nel nostro 

Paese?  

Questo corso di studi termina qui, ma non termina qui la mia voglia di conoscere ed imparare 

sempre di più la mappa dei punti riflessi che il nostro corpo è, e che ci guida verso la scoperta della 

nostra Anima, e ci permette di usare questo strumento favoloso per suonare melodie mai udite 

prima. 

 

 

 

 



83 

 

 

 

 

 

                                

 



84 

 

 

 

 

                        

 

 

 

 

 

 

 



85 

 

Fonti e Bibliografia 

 “Anatomia sottile” – Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

Boschi Giulia  'Medicina Cinese La radice e i fiori' ora edito da Ambrosiana Editrice 

Ciaccia Francesco www.zoneriflesse.it 

“Cranio Sacrale” - Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

Doriana Dellepiane http://digilander.libero.it/dorianadellepiane/stonemassage.html 

D’Addezio Lucia terapeuta 

Dau Maria Lucrezia "Stone Therapy" 

Ercoli Paolo Videocorso di TuiNa"  

Foti Stefania in collaborazione con Tatiana Krylova del Kalinka Russian Steamroom di Milano 

Hempen Carl Herman  “Atlante di Agopuntura” editore Ulrico Hoepli Milano  

“Hot stone massage” – Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

“La tecnica metamorfica” ISIS  srl Centro di Naturopatia – Milano 

“Linguaggio del Corpo” - Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

Marini Andrea Insegnante di Massaggi 

“Massaggio della Luna” - Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

 “Massaggio Metamerico” - Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche Energetiche 

“Massaggio Tradizionale Cinese TuiNa” - Dispensa di Eterea Scuola di Nutraceutica e Tecniche  

Energetiche 

Salute, Armonia e Benessere – blogspot.it 

Sinisi Cristian per www.Scuolacaap.com 

“Tantra” casa di produzione ARTEVIDEO s.r.l. – Elmar e Michaela Zadra 

Tao Roma  “Il sorriso interiore” e-book  

Tresnakova Jitka terapeuta 

www.benessere.com  

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.zoneriflesse.it/
http://digilander.libero.it/dorianadellepiane/stonemassage.html
http://www.scuolacaap.com/
http://www.benessere.com/

